

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.











# Zeitschrift

fili die

## alttestamentliche Wissenschaft.

Herausgegeben

WIND

## D. BERNHARD STADE,

Gelt. Kirrhenen und Prefessor der Thealogie zu Gleiben.

1905

Funfundswanzigster Jahrgang

Alfred Töpelmann (varmals J. Rickersche Verlagsbuchhandlung) Gieben 1905



## Zeitschrift

für die

# alttestamentliche Wissenschaft.

Herausgegeben

TOR

D. BERNHARD STADE,
Geh. Kirchenrat und Professor der Theologie au Gleßen.

1905

Funfundswanzigster Jahrgang

Alfred Töpelmann (vormals J. Ricker'sche Verlagsbuchhandlung) Gießen 1905



Abaruck oder Übersetzung der Abkandlungen innerkalb der gesetzlichen Schutzfrist ist nur mit Genehmigung des Herausgebers und der Verlagsbuchkandlung gestattet.

Druck von W. Drugulin in Leipzig.

# Inhalt. Bichler, Das Brandopfer neben dem Passah in II Chron. 30, 15

| print in the second control of the second co | ,,        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Margolis, Ecclus. 3,25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 99        |
| Nestle, Miscellen: 1. Ps. 72, 17. 2. Keine Ohrringe bei den Juden.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| 3. Die himmlischen Reiter im zweiten Makkabäerbuch. 4. Hosea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| 13. 8. 5. Die Zahl der Granatäpfel und Glöckehen am Kleid des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| Hohenpriesters. 6. Josephus über das Tetragrammaton. 7. Der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| semitische Name für das Bilsenkraut. 8. Zum Testament Hiobs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
| <ol> <li>9. Psontonphanech. 10. Die schreibkundigen Völker von Genesis 10.</li> <li>11. Nisi credideritis, non intelligetis. 12. Die Kapiteleinteilung in</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| Jesaja. 13. Zum Trisagion. 14. Jeremia 31, 22. 15. Zur tra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| ditionellen Etymologie des Namens Rebekka. 16. Eine vergessene                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| Abhandlung über das Buch Tobias                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16        |
| v. Gall, Bibliographie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 24        |
| Zillessen, Jesaja 52,13-53,12 hebräisch nach LXX 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 51        |
| Schmidt, Die Komposition des Buches Jona                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 35        |
| Margolis, Entwurf zu einer revidierten Ausgabe der hebräisch-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| aramaischen Aquivalente in der Oxforder Concordance to the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| Septuagint and the other Greek Versions of the Old Testament 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| - Ecclus. 6, 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| - Ecchus. 7, 6d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| Perles, Zu S. 208/09 dieses Jahrgangs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 24        |
| Rosenberg, Zum Geschlecht der hebräischen Hauptwörter 32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| Poznański, Zu den Namen der Frauen Kain's und Abel's 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •         |
| Baumann, Berichtigungen zu Mandelkerns großer Konkordanz 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 13        |
| Jacob, desgleichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 13        |
| Rosenwasser, desgleichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| Stade, desgleichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| Fromer, Plan einer Real-Konkordans der talmudisch-rabbinischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| Literatur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| Schultheß, אורים 2 Sam. 17, 19, אורן Prov. 27, 22 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>57</b> |
| Nestle, Miscellen: 17. Wie alt war Joas, als er zur Regierung kam?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| 18. Sina, nicht Sinai. 19. Lulab oder Lolab? 20. Ex. 9, 24; Ez.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| 1, 4. 21. Mußte jeder Jude einmal das Gesets abschreiben, der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <u>د</u>  |
| König sweimal? 22. Zwei Aufgaben der hebräischen Sprachforschung 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| Marmorstein. Zu den traditionellen Namenserklärungen 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 20        |

. . . . . . . 375

v. Gall, Bibliographie . . . . . . . . . . . .

# Das Brandopfer neben dem Passah in II Chron. 30, 15 und 35, 12. 14. 16.

Von A. Büchler, Wien.

Bei zwei verschiedenen Anlässen schildert der Chronist die Feier des Passahopfers, beidemale, als auf Geheiß eines Königs von Juda der Tempel in Jerusalem vom Götzendienst gesäubert und durch die fromme Freigebigkeit des Königs eine große Opferseier veranstaltet wurde, an der das Volk in großer Zahl sich beteiligte. Dieselbe bietet dem Erzähler willkommene Gelegenheit, den Hergang bei den Opfern zu beschreiben und aus der Feier Einzelbeiten vorzuführen, die sonst nirgends erwähnt sind. Außerdem nennt er in Verbindung mit dem Passah beidemal Brandopfer, für die weder im pentateuchischen Gesetze eine Vorschrift, noch in den biblischen Berichten eine Parallele vorliegt, die aber trotzdem einem festen Brauche angehört haben dürften und schon deshalb die Beachtung der Bibelforscher verdienen. Diese ist ihnen jedoch, soweit ich die Literatur übersehe, bisher in nicht genügendem Maße zuteil geworden, da nur Bertheau (Commentar zur Chronike 1873) auf die Schwierigkeiten im Wortlaute des Berichtes und die Realien eingegangen ist, die Kommentatoren aber sonst in Flucht über die im allgemeinen allerdings unergiebigen und öden Abschnitte hinweggegangen sind. In der folgenden Untersuchung handelt es sich um jene Angaben des Chronisten, die nicht nur für die nachexilische und noch Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. L. 1905.

spätere Entwickelung des Passah und des jüdischen Opferkults überhaupt von Interesse sind, sondern die auch einen Einblick in die Arbeit des Verfassers und seine noch nicht bestimmt genug erkannte Vorlage gewähren.

### I. Das Passah des Chronisten und seiner Quelle.

1. Ich schicke voraus, daß die kurze Meldung von der Feier des Passah in der nachexilischen Gemeinde zur Zeit des Königs Darius in Ezra 6, 19-22, die natürlicherweise sich in den Einzelheiten mit denen in der Chronik vielfach berührt, über die Opferfeier selbst nur folgendes hat: "Die Priester hatten sich gereinigt und die Leviten waren alle insgesamt rein und sie schlachteten das Passah für alle Söhne der Golâh, für ihre Brüder die Priester, und für sich." Aber auch der eine Satz weist eine Reihe charakteristischer. den levitischen Erzähler bezeichnender Züge auf; die Leviten sind es, die für alle Teile des Volkes das Passala schlachten, auch für die Priester, wie dieses schon die Ausleger hervorgehoben haben (vgl. Bertholet); die Priestexwerden als die Brüder der Leviten bezeichnet und diese sind im Unterschiede von jenen in ihrer Heiligung für dera Opferdienst sehr eifrig. Der Satz selbst aber weist ein Gestige auf, das allein schon zwingt, die Beziehungen seiner einzelnen Glieder zu einander und ihre Zusammengehörigkeit genauer zu prüfen. Und da lehrt schon ein flüchtiger Blick, daß das auf die Leviten bezügliche כאחד כלם מהורים nicht ursprünglich sein kann, sondern, wie auch die Vergleichung mit II Chron. 30, 15—17 nahelegt, ההלוים entweder überhaupt nicht gestanden, oder mit dem vorhergehenden Worte zusammen הכהגים הלוים gelautet hat, wie dieses für andere Stellen schon Baudissin (Priestert. 162 ff.) ausgesprochen hat. Diese Bedenken werden durch folgendes überzeugend bekräftigt. Das Subjekt in אישרוטו sind

nach dem Vorhergehenden die Priester und die Leviten. nach dem Weiteren aber die Leviten allein, woraus sich ergibt, daß ולהם הכהגים הכהגים als späterer Zusatz auszuscheiden ist. Aber auch nach Ausscheidung der auf die Leviten bezüglichen Worte kann ich mich des Eindruckes nicht erwehren, daß Vers 20a der Schreibweise von Vers 19 21. 22 nicht entspricht, wie es auch nicht ganz verständlich ist, was der Satz mit 'D eigentlich begründen soll. scheint, daß das Subjekt von אישרוטו, wie das von ייעשו in Vers 19. 22 und von אכלו in 21 weder die Priester, noch die Leviten waren, es vielmehr ursprünglich geheißen hat: וישחמו הפסח כל בני הנולה. Ob nun ein früherer Bearbeiter die Beteiligung der Priester an der Opferseier und erst dann der Levite seine Brüder eingefügt hat, oder beide von dem Chronisten herrühren, weil Leviten ohne Priester nicht denkbar waren, kann hier nicht entschieden werden. Als das ganz durchsichtige, der ursprünglichen Vorlage angehörige Schema der Schilderung lassen sich vier Sätze mit ebensovielen Teilen der Feier erkennen, nämlich ויעשו אח (און ויעשו חג המצות (4 ויאכלו את הפסח (3 וישחמו הפסח (2 הפסח wie wir es bald noch kennen lernen werden. Nr. 3 in Vers 21 ist nicht nur unvollständig erhalten, sondern es schließt sich auch eine unverständliche Bemerkung über die erbgesessene Bevölkerung Judäas an: diese hatte sich von den Unreinheiten der heidnischen Bewohner des Landes losgesagt, לדרוש ליי אלהי ישראל um sich Gott zuzuwenden. unterliegt keinem Zweifel, daß hier genau dasselbe gesagt sein soll, wie in dem gleich zu besprechenden Berichte in Il Chron. 30, 18, wo es heißt, daß die an dem Passah des König Hizkijahu teilnehmenden Nordstämme, die sich nicht entsprechend gereinigt hatten, vom Passah aßen, weil der König für alle gebetet, die ihr Herz gerichtet hatten, לדרוש האלהים יי אלהי אבחדי. Es ist der gleiche Ausdruck an

beiden Stellen und die rücksichtslose Sprengung jedes Satzgestiges läßt die Hand des Chronisten erkennen. In Nr. 4 ist noch die Hervorhebung der Freudenstimmung beim Feste mit deren Begründung zu beachten.

2. Die in der Hauptsache ebenso knappe Meldung von der wegen eingetretener Hindernisse erst am 14. Tage des 2. Monates abgehaltenen Passahfeier des Königs Hizkijahu in II Chron. 30, 15 lautet folgendermaßen: "Sie schlachteten das Passah am 14. Tage des 2. Monates, הכהצים והלוים נכלמו ויתקדשו ויביאו עולות בית יי ויעמדו על עמדם כמשממם nach der Lehre des Gottesmannes Moses, die Priester sprengten das Blut aus der Hand der Leviten". In worden sind, wie in Vers 13. 14, die zum Opfer in Jerusalem versammelten Israeliten das Subjekt. Das Schlachten besorgten sonach, wie in Ezra 6, 19 und II Chron. 35, 1, die Laien selbst nach der Vorschrift in Exod. 12, 6 und sonst. In Vers 17b dagegen sind die Leviten mit dem Schlachten des Passah für all diejenigen beschäftigt, die sich für die Opferhandlung nicht genügend gereinigt hatten, und aus 18 erfahren wir, daß damit der größte Teil der Nordstämme gemeint ist. 16b berichtet, daß die Leviten die Gesäße hielten, in die das Blut der Opfer aufgefangen worden war, und die Priester es aus ihren Händen sprengten. Das stimmt aber wieder nicht mit dem Gesetze in Lev 1, 5 ff. überein, wonach die Priester allein dabei tätig waren; doch auch nicht mit II Chron. 29, 22: וישחפו הבקר ויקבלו הכהגים את הדם ויורקו המובחה, wo das Auffangen des Blutes Sache der Priester ist und zwischen dieser Opferhandlung und der Blutsprengung für Leviten kein Raum übrig bleibt, da ja die Priester auch schlachten, wie der Auftrag des Königs in Vers 21 lautet und es bei den Sündopfern in Vers 24 ausdrücklich gemeldet wird. Es entspricht aber auch nicht der Mischna Pesahim V 5.6, nach welcher das Blut des Passah

von Priestern aufgefangen und von der in geschlossener Reihe aufgestellten Priesterschaft rasch zum Altare befördert wird. Die Leviten wären sonach nicht bloß an die Stelle der nicht genügend gereinigten Laien getreten, sondern hätten auch priesterliche Dienstleistungen übernommen, was mehr als unwahrscheinlich ist. Aber der Satz selbst ist so eigentümlich konstruiert, daß man gegen seine Ursprünglichkeit ohnehin Verdacht schöpft und die Leviten bald als den störenden Teil erkennt. Ferner, was will 'D in 172 begründen? Doch wohl, daß die Leviten bei der Sprengung halfen; diese aber war, wie wir eben aus der Chronik selbst erfuhren, gar nicht Sache der Leviten. Nun kehrt dieselbe Begründung in 18 in viel ausführlicherer Gestalt wieder, aber die Ausdrucksweise ist eine etwas verschiedene, wie schon die Nebeneinanderstellung von מי רבת בקהל לא כי מרבית העם רבת מאפרים ומגשה יששכר וזבולון und התקרשו lehrt, so daß die eine wohl der Vorlage, die andere dem Bearbeiter gehören dürfte. Nun widerspricht aber die letztere Angabe der in 10, daß die Leute aus dem Gebiete Efraims, Manasses und Zebuluns die sie zur Opferfeier einladenden Boten verspotteten und nur wenige aus Aser, Manasse und Zebulun der Aufforderung folgten; die Efraimiten blieben sonach zu Hause, während sie hier als Menge erscheinen. Die Bezeichnung in 17 für die Festversammlung dürfte nach Vers 2. 4. 13. 23. 24. 25 der Vorlage, dagegen 18 wegen המדרו in Ezra 6, 20 dem Chronisten zuzuweisen sein. Auch die Meldung in Vers 3, daß das Passah nicht zur vorgeschriebenen Zeit stattfinden konnte, weil sich die Priester nicht in genügender Zahl geheiligt hatten, läßt bloß über die später erfolgte Heiligung der Priester, nicht auch der Leviten eine Nachricht erwarten. All' dieses führt zu dem meines Erachtens sichern Ergebnisse, daß in der Vorlage des Chronisten von den

Leviten keine Rede war, wie alle Sätze, in denen sie vo kommen, Störungen im Satzgefüge aufweisen. Da nun 16b auch die Priester nur genannt sind, um die Tätigke der Leviten beim Opfer zu erklären, rühren sie vom B arbeiter her, während es in 15b entsprechend 3 und 2 מהכהנים החקדים geheißen hat. Auch der Widerspruch, da in II Chron. 35, 11 das Schlachten ganz Sache der Levite in 29, 22. 24 ausschließlich Sache der Priester, in 30, 17 nu teilweise die der Leviten ist, hat nicht in der Bescheiden heit des levitischen Erzählers seinen Grund, sondern in de ungleichen Ergänzung der Vorlage.

Wer ist aber das Subjekt von ויביאו in V. 15b? Sin es, wie in שחשר die Laien, die außer dem Passah auc Brandopfer darbrachten, wie das Gleiche samt dem b ביאו הקהל זבחים ותודות : auch in 29, 31 בית יי mit ausdrücklicher Nennung de Gemeinde vorkömmt? Dagegen spricht allerdings, daß u mittelbar vorher von Priestern und Leviten und auch nach her entweder von beiden Gruppen oder von einer der beide die Rede ist. Die Unklarheit der Subjekte in der denkbi einsachsten Prosa neben wiederholter Nennung der Priest und Leviten zeigt deutlich, daß die Verdunklung durch d Einschaltung eben dieser Subjekte an unpassender Stel verursacht wurde. Noch schwieriger ist, daß weder de Gesetz in Deut. 16, 1—8, noch das in Exod. 12, 3—1 Lev. 23, 5-7, Numeri 9, 2-5; 28, 16, noch Ezra 6, 19-2 neben dem Passah Brandopfer kennt, hier sonach in mitte textlicher Störungen auch sachlich etwas ganz Eigenes vo liegt. Sollte auch da die Hand des Chronisten gewalt haben? Dieses ist von vornherein nicht nur unwahrschei lich, sondern geradezu ausgeschlossen. Denn die genau Prüfung aller Eigentümlichkeiten des Buches lehrt, daß d Verfasser wohl eine Reihe neuer Tempelämter und Diens

leistungen für die Leviten erfunden, die Stellung dieser zu den Priestern im Opferdienste von seinem Standpunkte aus ziemlich frei ausgestaltet, dagegen nirgends neue Arten von Opfern eingeführt, vielmehr überall das Gesetz der Thora berücksichtigt hat. Die Nachricht von den Brandopfern muß schon in seiner Vorlage gestanden haben, und, wie die angezogene Parallelstelle lehrt, dieselben werden von den Israeliten dargebracht worden sein. Da jedoch von Brandopfern weder vorher, noch später die Rede ist, müßte nach Bertheau zu 35, 12 (s. weiter) angenommen werden, אולות bedeute blod Teile der Passahopfer und zwar die Fettstücke von diesen als Heilsopfern (Lev. 3, 3-5, Mischna Pesahim VI 10, Jubiläen 49, 20), die nach der Weise der Brandopfer auf dem Altare verbrannt wurden, weshalb sich Laien damit nicht Aber welches Recht haben wir, dem befassen konnten. Worte אָלוֹת, das überall die festgeprägte Bedeutung Brandopfer hat, in einem Buche, das sehr oft von den Brandopiern der Thora mit derselben Bezeichnung spricht, einen sonst nirgends nachweisbaren Sinn beizulegen? Es geht auch nicht an, in den Brandopfern die Opfer des Massothsestes zu sehen, denn die Beschreibung dieses folgt ganz gesondert erst in V. 22 mit der Aufzählung der Opfer, die das Volk dargebracht und gegessen hat. An dieser Schwierigkeit ändert auch nichts, wenn wir WYN, wie der vorliegende Wortlaut es fordert, auf die Priester und Leviten beziehen; der Satz besagt in diesem Falle, daß sie die Brandopfer des Volkes in jenen Teil des Tempels trugen, den die Laien nicht betreten durften. Zu bemerken ist noch, daß die Leviten bei dieser Opferdiensthandlung kaum beschäftigt gewesen sein dürften und ursprünglich wohl die Priester allein, etwa in der Form von הכהגים הלוים das Subjekt waren. Dafür spricht auch ויעמדו על עמדם in V. 16, das nach II Chron. 35, 10 trotz ויעמדו כמשפטם על עבודתם in I Chron. 6, 17, nur von Priestern, nicht aber auch von Leviten gebraucht zu sein scheint.

Vers 21-27 enthält in längerer Schilderung die Feier des Massothsestes und entspricht dem 4. Punkte des oben (Seite 3) in Ezra 6, 19-22 erkannten Schemas. Auch da zeigen sich in Satz und Zusammenhang störende Einschaltungen, die ich bereits früher in dieser Zeitschrift (1899, 114ff.) auseinandergesetzt habe und die unverkennbar die Hand des die levitischen Sänger in den Vordergrund stellenden Leviten verraten. Zu V. 22b-27 hat er uns wenig Spuren zurückgelassen, bloß in 25 הכהגים והלוים ergänzt, die sich störend zwischen die Teile des Volkes einkeilen. Vielleicht auch die Proselyten aus Israel und Juda, welche an die Abgesonderten in Ezra 6, 21 erinnern. Besondere Beachtung verdient das Opfer des Massothfestes selbst, von dem Ezra 6, 22 kein Wort sagt, obgleich der Feier des Festes besonders gedacht wird. Hier schlachten die Israeliten Heilsopser; damit sind, wie schon das Fehlen der Brandopser zeigt, keineswegs die in Lev. 23, 8, Num. 28, 19 vorgeschriebenen Festopfer gemeint, sondern die Heilsopfer sind einzig und allein der Ausdruck der Freudenstimmung, was am deutlichsten daraus erhellt, daß die weiteren sieben Tage der Freude durch gleiche Opfer, für die der König und die Fürsten die Tiere gespendet haben, begangen werden. Derselben geringen Beachtung des Massothfestes hinsichtlich der Opfer werden wir auch in 35, 17 begegnen, wo, wie in Ezra 6, 22, wohl die Feier des Festes, aber keine Opfer genannt sind. Das Augenmerk des Erzählers ist, wie es scheint, ganz dem Passah zugewendet, dem er Brandopfer beigesellt, während er von den Opfern des Massothfestes schweigt.

3. Nun haben wir einen noch ausführlichern Bericht über das Passah, das der König Jošijahu veranstaltet hat, in

II Chron. 35, 1-19. Der uns hier hauptsächlich interessierende, die Opferfeier selbst schildernde Teil V. 11-13 וישחמו המסח ויורקו הכהגים מידם והלוים ממשימים. ויסירו :lautet העולה לתתם למשלנות לבית אבות לבני העם להסריב ליי ככתוב בספר משה וכן לבקר .... ואחר הכינו להם ולכהגים, כי הכהגים בני אהרן בהעלות העולה והחלבים עד לילה, והלוים הבינו להם עלכהגים בני אהרן Kittel (in Nowacks Handkommentar) übersetzt den zweiten Satz folgendermaßen: "Das Brandopfer aber legten sie beiseite, um es den Abteilungen der Levitenfamilien zu geben, damit man sie Jahwe der Vorschrift im Buche Moses gemäß darbringe." Man beachte zunächst das Subjekt von ישרושו, das nach dem folgenden ישרושו und in Übereinstimmung mit 29, 22 die Priester, nach dem Vorbergehenden sowohl die Priester, als auch die Leviten, nach dagegen nur die Leviten sind. Scheiden wir die störende, dem Gesetze und auch II Chron. 29, 22 widersprechende Angabe, daß die Leviten bei der Sprengung des Opferblutes mittätig waren, aus, genau so wie in 30, 16 את הדם מיד הלוים, so sind in V. 10. 11 in allen Verben: ויעמדו und יידרקו das Subjekt die Priester, was wohl das einzig Entsprechende ist. Daraus folgt, daß auch in מסדו die Priester allein gemeint sind; aber was besagt dieses Wort selbst vom Brandopfer? Daß es nicht, wie Kittel übersetzt, beseitigen heißt, scheint mir nach seinem sonstigen Gebrauche sicher. Denn in den Opfervorschriften ist הסיד neben הסיד die stehende Bezeichnung für die Abtrennung der Fettstücke vom Opfer (Lev. 3, 4. 9. 10. 15; 4, 9. 31. 35, 1777 4, 8. 10. 19). Dieses führt darauf, hier vielleicht nicht das ganze, selbständige Brandopfer, für das laut dem Opfergesetze, wie schon oben (S. 7) erwähnt, neben dem Passah kein Raum vorhanden gewesen zu sein scheint, sondern nur die Fettstücke des geschlachteten Passah bezeichnet, wie dieses ältere jüdische Kom-

į

mentatoren und unter den neueren Bibelforschern Bertheau mit besonderem Nachdrucke angenommen haben. Dieser setzt אשה dem אשה gleich und erklärt die auffallende Bezeichnung damit, daß die Fettstücke genauso wie das Brandopfer verbrannt wurden (p. 413). Derselben Ansicht ist auch Benzinger, der (in Martis Handkommentar) zu 35, 12 sagt: "Von dem Blutsprengen und Verbrennen eines Teiles des Passahlammes weiß die Passahgesetzgebung Exod. 12 nichts." Da nun weiter V. ווו mit לכקר schließt, bezog sich מסירו bloß auf das geopferte Kleinvieh, das zuerst erledigt wurde, dann folgt die gleiche Behandlung im fraglichen Punkte auch bei den Rindern. Wenn es dann in V. 14 heißt, die Priester seien bis zur Nacht beschäftigt gewesen בהעלות העולה והחלבים und in 16 zusammenfassend gemeldet wird, der Opferdienst sei ordnungsgemäß vor sich gegangen: לעשות הפסח והעלות עולות על מובח יי, so sind dementsprechend unter עולה die Fettstücke gemeint, die nur deshalb gesondert vom Passah genannt werden, weil dieses gegessen, jene aber auf dem Altare verbrannt wurden. Und wenn neben עולה noch הלבים besonders erwähnt sind, so gehören sie der andern Gruppe von Opfern an, die in Ven 13 als DWTP bezeichnet werden und die im Unterschiede vom Passah nicht am Feuer gebraten, sondern in verschiedenen Gefäßen gekocht und gleichfalls gegessen wurden; es sind, wie schon Bertheau mit Hinweis auf II Chron. 29, 31-33 gezeigt hat, Mahlopfer 1. So gut und ungezwungen sich nun auch עולה in dieser angenommenen Bedeutung in den Zusammenhang einfügt, scheint mir diese Erklärung doch nicht begründet. Man könnte ja allerdings annehmen, daß der Chronist oder seine Vorlage das Wort

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Keil (Commentar über die Chronik p. 379) sieht hierin mit Unrecht die Opfer des Massothfestes, vgl. weiter S. 14.

auch auf Teile des Mahlopfers angewendet hat, die wie das Brandopfer auf dem Altare verbrannt wurden. Aber warum fehlt gerade hierfür ein weiterer Beleg, trotzdem der Erzähler in den letzten Abschnitten seines Buches eine ganze Reihe von Opferfeiern mit allen Arten von Opfern ausführlich schildert? Nun kommt hinzu, daß, genauso wie hier, neben den הלבים לפי Mahlopfer eine לולבים מובח sonst sich findet, diese aber jedesmal, wie überall, das Brandopfer bezeichnet; so in I Reg. 8, 64 bei den Opfern des Königs Salomo: מי עשה שם את העולה ואת הלבי השלמים כי מובח המנהה ואת הבוושת אשר לפני יי ותאכל על המובח לאת העולה ואת העלכים ותבא אש מלפני יי ותאכל על המובח את העולה ואת העלכים וערך עליה העולה והקפיר : 6, 5: את העולה ואת החלבים השלמים. Lev. 9, 24: העלכים העולה ואת החלבים העולה והעפיר : Sollte da der auf das Gesetz besondere Rücksicht

führende Bezeichnung gewählt haben? Zudem haben wir bereits eine andere Stelle aus II Chron. 30, 15 kennen gelernt (S. 4), in der ausdrücklich الاعتادة ייביאו עולות בית " von Brandopfern neben dem Passah berichtet wird und wo selbst Bertheau keinen Versuch macht, darin Fettstücke der Passahopfer zu sehen. Die Vorlage des Chronisten muß vielmehr den Brauch gekannt haben, und uns steht kein Recht zu, an einem so einfachen, hundertemal in derselben Bedeutung wiederkehrenden Worte gegen die bekannte Verbindung der Fettstücke von Heilsopfern mit dem Brandopfer unsern Scharfsinn zu üben und עולה die Bedeutung von Fettstücken beizulegen. Allerdings spricht dafür scheinbar die Wahrnehmung, daß der so redselige Bericht von den Leistungen der Leviten beim Schlachten und Enthäuten der Opser es unterlassen hat, zu erwähnen, daß die Leviten auch Brand-

opser geschlachtet, deren Blut ausgefangen und ihr Fell ab-

nehmende Chronist oder sein Gewährsmann eine derart irre-

gezogen und die Priester das Blut aus ihren Händen gesprengt haben. Man beachte jedoch, daß in V. 15 vom Kochen der Mahlopfer nebst dem Passah gesprochen wird, ohne daß vorher auch nur ein Wort von deren Darbringung gesagt worden wäre. Der Erzähler hat offenbar die Mahlopfer unter dem Passah mitverstanden und vorausgesetzt, seine Leser werden verstehen, daß er damit nicht bloß das Passah im bekannten engern Sinne, sondern auch Mahlopfer und - wie wir jetzt ruhig hinzufügen können, - auch Brandopfer gemeint hat. Nach seiner Schilderung erfolgte die Schlachtung aller für den Passahtag bestimmten Tiere, der Schafe und Rinder, unter dem zusammenfassenden Namen Passah, ebenso die Sprengung des Blutes und das Abziehen der Haut; und erst nach all' diesem wird die Sonderung der Opfer nach drei Gruppen vorgenommen, indem zuerst ein bestimmter, nirgends näher angegebener Prozentsatz von der Gesamtzahl, sagen wir ein Zehntel, gleichsam als Hebe zu Brandopfern ausgeschieden und den Priestern zur Verbrennung auf dem Altare für Gott übergeben wird, z erst

Der Chronist konnte diese Ausscheidung der Brandopfer und deren Übergabe an die Priester ohne Bedenken den Leviten suschreiben, denn es war keine Opferhandlung, die den Priester erfordert und den Leviten ausgeschlossen hätte. Ob in der langen Reihe der den Leviten sugeschriebenen Dienstleistungen in I Chron. 23, 31: ולכל העלות שלות ליי אלשנותה לחושים ולמוערים, solche Arbeiten gemeint sind und nicht vielmehr, wie unmittelbar vorher die Musik und der Gesang bei den Festopfern, kann nicht ohne weiteres entschieden werden. Vers 12 entspricht ge-ועמרו בקודש לפלנות בית האבות לאחיכם בני העם וחלוקת בית אב : mau V. 5 , we der König den Leviten aufträgt, sich im Heiligtum nach den Familiengruppen der Laien aufzustellen, indem, wie es scheint, eine Familie der Leviten einer des Volkes entspricht. Zu beachten ist nur, daß in Esra 6, 18 die Priester es sind, die sich nach mibb aufstellen, und der Verdacht naheliegt, daß der Chronist einen Auftrag an die Priester, die allein auch Vers 2 nennt, auch auf die Leviten ausgedehnt hat. Dass die Leviten die Übergabe der Brandopfer an die Priester vermitteln, ist zwar nicht gesagt, aber der Satz ist so konstruiert, daß es darin stehe.

von den Schafen, dann von den Rindern. Hierauf wird aus allen übrigen Tieren das vorgeschriebene Fett herausgenommen und zu den Brandopfern gelegt, um mit diesen zusammen verbrannt zu werden; dann werden ein beträchtlicher Teil der Schafe, vielleicht alle, zum Passah bestimmt, um gebraten zu werden, während die Rinder als Mahlopfer in Töpsen und Kesseln gekocht und mit dem Passah gegessen werden. Hieraus erklärt sich auch, daß von der erst nach der Schlachtung, Blutsprengung und Enthäutung des Passah die Rede ist. Die Frage bleibt nun, ob ein solches, aus drei Arten von Opfern bestehendes Passah in irgend einer Quelle als zu irgend einer Zeit bestanden nachgewiesen oder wenigstens die Wahrscheinlichkeit seines einstigen Bestandes dargetan werden kann, da sonst außer dem eine andere Erklärung wohl nur schwer zulassenden Wortlaute kein Beleg dafür vorhanden ist. Dabei verdient wieder der Schluß des Berichtes noch besondere Beachtung, der wie Ezra 6, 22 und II Chron. 30, 21 erzählt, daß die versammelten Israeliten nach dem Passah die siebentägige Feier des Massothfestes begingen, und dann noch hinzufügt, daß dieses Passah, das der König Josijahu, die Priester und die Leviten und ganz Juda und Israel, die sich da befanden, und die Bewohner Jerusalems begingen, seit den Tagen Samuels seines Gleichen nicht hatte. Da dieses an II Reg. 23, 22 anknüpft, dort aber bloß der König genannt ist, gehört alles Übrige dem Bearbeiter. Es stehen hier dieselben Ausdrücke wie in 30, 21. 25 und die Vergleichung damit ergibt zwei Wahrnehmungen; erstens, daß unser Bericht, der II Reg. ergänzt, nicht vom Leviten, sondern von dessen Gewährsmann stammt, wie dieses schon die Einleitungen zur Chronik festgestellt haben; וכל יהודה וישראל הנמצא ויושבי ירושלים 25, 18 וכל neben 30, 25 וישמחו כל קהל יהודה . . . וכל הקהל הבאים dann einander gleichen, wenn die Proselyten ausgeschieden werden, wie wir sie bereits als die Zutat des Chronisten erkannt haben (S. 8). Das Wichtigste aber ist, daß einerseits trotz der Weitläufigkeit der Schilderung jede Angabe über Opfer des Massothfestes fehlt, andererseits neben dem Passah Brand- und Mahlopfer erscheinen, die wir sonst als zum festen Bestande der Feier des Massothfestes gehörig kennen. Sollte da nicht zwischen beiden auffallenden Tatsachen ein Zusammenhang bestehen, der sie aufs Einfachste erklärt, wie auch die weitere Schwierigkeit, daß hier von der in Exod. 12 vorgeschriebenen Vereinigung der Familien zum Passah nichts steht, sondern alles vom Könige ausgeht und das ganze Volk wie eine Familie an dem gemeinsamen Festmahle teilnimmt?

4. Ehe wir in die Beantwortung der Frage eintreten, sei noch kurz auf die Beschreibung einer dritten Opferseier in II Chron. 29 hingewiesen, bei der gleichfalls ein Brandopfer scheinbar nicht die sonstige עולה ist. Nach der Reinigung des Tempels versammelt der König Hizkijahu die Fürsten der Stadt im Tempel (29, 20) und sie bringen 7 Farren, 7 Widder, 7 Lämmer, und Ziegenböcke 7 als Opfer für die königliche Regierung, für das Heiligtum und für Juda dar. Jede Gruppe der Opfertiere wird gesondert geschlachtet und ihr Blut gesondert gesprengt; aber die Bestimmung der Tiere wird nur bei den Ziegenböcken angegeben: diese allein sind Sündopfer, wie ihre Sonderstellung nicht bloß durch den Wechsel in der Stellung des Zahlwortes (vgl. Ezech. 45, 23), sondern auch durch Vers 23 unzweifelhaft wird, aber auch schon in 21 deutlich genug ist. Wohl hat 24 Ende: כי לכל ישראל אמר המלך העולה והחמאת und es macht den Eindruck, als ob alle dargebrachten Tiere Brandopfer wären; aber das den Satz einleitende '> begründet bloß die Sündopfer, von den übrigen ist da überhaupt keine Rede. Das bestätigt auch die genau entsprechende Stelle in Ezra 8, 35: הבאים מהשבי בני הנולה הסריבו עולות לאלהי ישראל. פרים שנים עשר על כל ישראל, אילים תשעים, כבשים שבעים ושבעה, וצפירי המאת שנים עשר, הכל עולה H. Auch da wird bloß von den Ziegenböcken gesagt, daß sie Sündopfer waren, aber alle Tiere werden als Brandopfer bezeichnet; das besagt, dass es zwei Arten von Sündopfern gab, solche, die nur teilweise verbrannt, zum großen Teile von den Priestern gegessen wurden, und andere, die ganz verbrannt werden mußten, deshalb wird an beiden Stellen besonders vermerkt, daß die Sündopfer als Brandopfer behandelt wurden. Die übrigen waren eigentliche Brandopfer, aber ohne besondere Bestimmung, wie auch das Handauflegen bei ihnen fehlt, das nur beim Sündopfer erwähnt wird. V. 21 להעלות על שנה dürfte den Auftrag enthalten, die Opfer als Brandopfer zu behandeln, denn es ist nur der kürzere Ausdruck für das in 27 stehende להעלות העולה להמובח, wie das noch mit verbaler Bedeutung in 27. 28 und das entsprechende העלה in 29. Diese vom Könige und von den Fürsten dargebrachten Brandopfer sind verschieden von den im V. 31 erwähnten, da dort das Volk auf die Aufforderung des Königs Mahl- und Dankopfer, die Freigebigen auch Brandopfer bringen. Nach der genauen Angabe dieser Opfer folgt noch in V. 35 die Nachricht: DX עולה לרוב בחלבי השלמים ובנסכים לעולה. Sie könnte die Fortsetzung von V. 33 sein und bedeuten, das Volk habe außer den genannten Tieren auch noch andere als Brandopfer mit dem erforderlichen Zubehör gebracht; aber es läßt sich dieses von den Fettstücken nicht gut sagen, da vom Volke nicht diese, sondern die ganzen Tiere in den Tempel gebracht werden mußten. Bertheau verbindet diesen Satz richtig mit der unmittelbar vorhergehenden Begründung, warum die

Leviten zu Arbeiten der Priester herangezogen werden mußten; diese konnten das Enthäuten der Brandopser nicht bewältigen, auch mußten sie außerdem die Menge der Opser, der Fettstücke von den Mahlopsern und die vielen Trankopser darbringen. Es ist sonach klar, daß weder der Chronist, noch seine Quelle eine andere Bedeutung von אולה kennt, als wir, und daß אולה neben den Fettstücken des Heilsopsers nur das Brandopser bezeichnet, wie an anderen Stellen. Sonach steht es sest, daß er in 35, 12 neben dem

Es ist dieses ganz richtig, nur muß man die störenden Kinschaltungen des dienstbeslissenen Leviten beseitigen; wenn es heißt: sie halfen ihnen, bis die Arbeit zu Ende war, kann es dann nicht wieder heißen: bis die Priester sich geheiligt hatten, und eines von beiden ist Zusatz. Nun stelle man die richtige Konstruktion איז מר כלות המלאכה neben die unmittelbar darauf folgende saloppe Verbindung ועד יחקרעו und man wird wissen, daß diese dem Chronisten gehört; und, da das folgende nur die Begründung dieses letsten Satses ist, wird המלאכה den Schluß gebildet haben. Und was soll החזקום אודיהם הלוים eigentlich bedeuten, das man mit unterstützen übersetst, das aber sonst immer: Mut einflößen, bezeichnet, während der Erzähler, der die Leviten nach ihrer Heiligung eifrig mitarbeiten läßt, es im Sinne von helfen gebraucht? Offenbar hat der Chronist das Wort ohne Rücksicht auf das Sprachgefühl, das ihm sein auf die Stellung der Leviten starr gerichteter Blick geschwächt hatte, irgendwie umgestaltet. Denn in 35, 2 lesen wir von König Jošijahu: Er stellte die Priester auf ihre Posten " מעבודת בית שחקם לעבודת und ermutigte sie für den Dienst. Auch hier hat es ursprünglich gelautet: die Priester waren zu wenige, um alle Brandopfer absuhäuten, aber sie nahmen ihre Kräfte zusammen (PRITIM), bis sie die Arbeit vollendet hatten; auch brachten sie alle Opfer auf den Altar, so daß der Opferdienst in Ordnung vollbracht war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die enge Zusammengehörigkeit der Fettstücke des Heilsopfers und des Brandopfers erklärt eine, wie mir scheint, bisher nicht richtig verstandene Opfervorschrift in Lev. 3, 5. Da heißt es von den Fettstücken des Heilsopfers: Die Söhne Aarons sollen sie räuchern auf dem Brandopfer, das auf den Holzstücken ist, die auf dem Feuer sind. Es ist nicht klar, ob das Fett eines freiwilligen Heilsopfers mit dem vorgeschriebenen Pflichtbrandopfer verbrannt werden soll, da nicht einzusehen ist, welche Beziehungen zwischen beiden bestehen. Daß sie als zusammengehörig vorausgesetzt werden, wird aus Lev. 6, 5 un-

Passah Brand- und Mahlopfer als eingebürgerten Brauch kannte, der der Erklärung bedarf.

## II. Die Hagiga neben dem Passah.

1. Unter den zahlreichen Stellen der Thora über das Passah spricht mit Ausnahme des ausführlichen Abschnittes über die Passahseier in Ägypten, Exod. 12 keine eingehend über dieses Opfer; denn Lev. 23, 5, Num. 9, 1-5 und 28, 16 enthalten außer der Angabe, daß am 14. Nisan Passah sei, kaum etwas. Nur Exod. 12, 3 verfügt, daß es aus Einem Schafe oder Einer Ziege für jede Familie zu bestehen habe, und 12, 8. 43 ff. nebst Num. 9, 14 schreiben vor, daß es gegessen werde, 9, 7, daß es ein Opfer dem Herrn sei. Dagegen lesen wir in Deut. 16, 2: Du sollst schlachten ein Passah dem Herrn, deinem Gotte, Kleinvieh und Rinder, V. 7: du sollst es kochen und essen an dem Orte, den der Herr, dein Gott erwählen wird. Aus der Stelle ist nicht mit Sicherheit zu erkennen, ob das Passah aus einem oder zwei Tieren zu bestehen habe. In Exod. 34, 25 wieder lesen wir: מא תשחם על חמץ דם זבחי ולא ילין לבקר זבח תג הפסח und לא תשחם על חמץ דם ובחי ולא :Ahnliches in Exod. 23, 18: לא ילין חלב חני עד נקר; heide Sätze besagen, daß zum Passah - denn von diesem scheint nach der Umgebung trotz der dagegen vorgebrachten Bedenken die Rede zu sein, - zwei

rweiselhaft; denn da heißt es wieder: Die Priester verbrennen jeden Morgen Holsstücke auf dem Altarseuer und schichten darauf das Brandopser und räuchern darauf die Fettstücke des Heilsopsers. Dieses setzt unsweideutig voraus, daß jeden Morgen ein Brandopser und im unmittelbaren Anschlusse daran ein Pflichtheilsopser dargebracht wurde, beide zusammen also das vorgeschriebene Morgenopser bildeten. Damit ist zu vergleichen, was in II Reg 16, 13 als Opser des Königs Ahaz vorgefährt wird: מו שור מו חוש אות ומכון אות מכון א

Tiere geschlachtet wurden, ein Mahlopfer und das Passah. Unbestimmt läßt dieses Deut. 16, 4: ולא ילין כון הבשר תובח בערב ביום הראשון לבקר, wo das gleiche Verbot, wie in den eben angeführten Stellen, enthalten ist und sonach diese den gleichen Gegenstand, das Passah, behandeln dürften. Die Vergleichung von II Chron. 35 mit den verschiedenen Stellen über das Passah lehrt nun, daß sich der Erzähler mit Deut. 16, nicht aber mit den anderen Gesetzen im Einklang befindet; umso auffallender ist es, daß sich auch da für das Brandopfer neben dem Passah keine Stütze erkennen läst. Die Darlegung Wellhausens (Prolegomena 70), das in der ältern Zeit auf eine gewisse Anzahl geschlachteter Opfertiere, welche die Opfergesellschaft verzehrt, eines kam, welches für Gott bestimmt und ganz dem Altare übergeben ward, erklärt wohl die Absonderung der Brandopfer an den beiden Stellen der Chronik, aber für den festen Brauch fehlt jeder Beleg. Da ist nun in Ermangelung älterer Nachrichten auf die nicht minder beweiskräftige Praxis im jerusalemischen Tempel im letzten Jahrhunderte seines Bestandes einzugehen, die eine Reihe sehr beachtenswerter Tatsachen aus dem Opferkult aufweist und die Entwicklungsgeschichte des Passah von einer bisher nicht beachteten Seite beleuchtet.

2. Die Bibelausleger alle verweisen bei Behandlung des Passah in II Chron. 35 auf die Bestimmungen in der Mischna Pesah. VI 3ff., welche die Hagiga, das zur Erweiterung des Passahmahles geschlachtete freiwillige Mahlopfer besprechen. Sonst begnügt man sich bei weiterer Berücksichtigung der talmudischen Nachrichten zumeist damit, die anschauliche Schilderung der Mischna V 5—10 von dem Hergange bei der Schlachtung der zahlreichen Lämmer, bei der Sprengung des Blutes und der Opferung der Fettstücke anzuführen. Aber diese handelt nur vom eigentlichen Passah und läßt

nicht ahnen, welch breiten Raum die erwähnte Hagiga neben jenem in älterer Zeit eingenommen haben muß; denn die Mischna (V I) schreibt vor, daß aus Rücksicht auf das Passah das tägliche Nachmittagsopfer schon um I<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Uhr geschlachtet und um <sup>1</sup>/<sub>2</sub> dargebracht werde, damit die übrige Zeit für das Passah freibleibe. Andererseits verfügt Pesah. VI 3, daß die Hagiga mit dem Passah nur dann geschlachtet werden dürfe, wenn der 14. Nisan ein Wochentag ist, die anwesenden Wallfahrer levitisch rein sind und die an einem Passah sich Beteiligenden für ein Lamm zu viele sind; in den entgegengesetzten Fällen unterbleibt die Hagiga. <sup>1</sup> Diese

L

In Sifre sata im Jalkut su Num. 9, 2 findet sich die exegetische המומאה ואין שלמים הבאים עמר רוחין את השכת וות המומאה, ich könnte meinen, daß auch die Heilsopfer, die mit dem Passah darzubringen sind, den Sabbath und die levitische Unreinheit verdrängen; aber 17118 in Exod. 12, 6 besagt, daß nur das Passah diese Kraft hat, nicht aber auch die damit verbundenen Heilsopfer. S. weiter. Aus mehreren alten Berichten in der talmudischen Literatur ist zu ersehen, daß, wenn der Betelligung am Passah levitische Unreinheit nicht zu schweren Grades entgegenstand, die Entscheidung dahin lautete, sieh über diese hinwegrusetzen. So lesen wir in der Mischna Pesah. VIII 8: Ein Nichtjude, der am 14. Nisan Proselyt wurde, darf nach Ansicht der Schammaiten en Tauchbad nehmen und am Abend das Passah essen; die Hilleliten ngen: Wer die Vorhant abgelegt, ist, als ob er eben ein Grab verlassen kätte, levitisch unrein. Man sieht, die sonst so strengen Schammaiten halten hier das Passah für wichtiger, als die Beobachtung der levitischen Reinheitsgesetze; und so war es auch in der Praxis. Denn jer. Pesah. VIII Ende 37b 60 erzählt R. Eliezer b. Jakob (Tos. Pesah. VII 13 anonym): In Jerusalem waren Soldaten שומרי ציירן (?), die ein Tauchbad sehmen und am Abend das Passah aben. Es ist hierbei besonders bemerkenswert, daß sich die Praxis in Jerusalem nach den Schammaiten richtete. Das Gleiche können wir aus der Auseinandersetzung zwischen dem Schammaiten R. Elieser und den beiden Hilleliten R. Josua und Akiba über die Zulässigkeit gewisser Arbeiten am Sabbath, auf den der 14. Nisan fällt, ersehen (Sifrê zûta im Jalkut zu Num. 9, 2, etwas abweichend in b. Pesah. 692, jer. VI 33c 9, Tos. V I); da fragt nämlich

Bestimmung könnte freilich als das Ergebnis rein akademischer Erörterungen späterer Lehrer erscheinen; in Wahrheit befassen sich schon Tannaiten des 1. Jahrhunderts mit der Frage. So behauptet ben-Thêma (bab. Pesah. 70<sup>2</sup>, in Sifra zu Lev. 3, 7 p. 14<sup>c</sup> anonym), die Hagiga müsse genau wie

R. Akiba den R. Eliezer: "Wenn jemand, der sich an einem Leichnen verunreinigt hat, die erste der in Num 19. 12. 19 geforderten Besprengungen mit Reinigungsasche bereits erhalten hat und der siebente Tag der Reinigung auf den Sabbath, der gleichseitig der 14. Nisan ist, fällt, meinst du, man solle ihn an diesem Tage mit Hintansetzung des Sabbaths besprengen, damit er am Abend das Passah essen könne? R. Eliezer antwortete: Das ist ja eben das Wichtigste meiner Beweisführung, daß es gestattet ist." So lehrt er gegen seinen anderweitigen Sats, den ihm R. Akiba ins Gedächtnis ruft, daß nämlich die Besprengung mit Reinigungsasche am Sabbath verboten sei (b. Pesah. 69<sup>a</sup>), weil ihm nach schammaitischer Ansicht das Passah wichtiger scheint. Vgl. damit die Baraitha Pesah. 92ª: Ein Aussätziger, dessen 7. Reinigungstag auf den 14. Nisan fällt, dem aber an diesem Tage Samen abgeht, nimmt ein Tauchbad und ist das Passah; die Weisen sagten: Obwohl sonst jemand, der vor Abend gebadet, den Tempel nicht betreten darf, kann es dieser thun, weil das Passah wichtiger als jenes Verbot ist. In Kerithoth III 8 erzählen R. Josua und R. Gamaliel dem R. Akiba: Mit Aussatz behaftete Personen gingen in Jerusalem folgendermaßen vor: sie begaben sich am 14. Nisan zum Arzte, der ihnen das Geschwür derart abschnitt, daß es nur noch an einem Faden von der Größe eines Gerstenkorns mit dem Körper zusammenhing, der Arzt befestigte es dann an einem Dorn und der Kranke riß sich los, so daß sowohl er, als auch der Arzt am Passah teilnehmen konnte (vgl. damit den Fall des José b. DODD in jer. Nazir VII 55d unten, Sifra zu Lev. 21 Anfang p. 94°, Semah. IV 28). In Tos. Oholoth III 9 (Sifrê zûta bei RS zu Mischna Oholoth II 4) erzählt R. Eliezer: In Beth-Dagon in Judaa starb ein Mann am 14. Nisan; da banden Frauen ein Seil an den Deckel des Grabes und Männer zogen diesen bei Seite; dann stiegen die Frauen ins Grab, bestatteten den Toten, so daß die Männer am Passah teilnehmen konnten. In Tos. Oholoth XVIII 18 erzählt R. Pinhas b. Jair dem Patriarchen R. Jehuda I: Juden verkausten Weizen in Basiliken von Askalon, nahmen am selben Tage ein Bad und aßen am Abend das Passah. Allerdings hat der Parallelbericht in jer. Sebi'ith VI 36c 35 statt dessen: Wir zogen zum Getreidemarkt nach Askalon, kauften Weisen, zogen heim, badeten und aben unsere Priesterhebe.

das Passah behandelt, dürse wie dieses nur I Tag und nicht wie ein Mahlopfer 2 Tage gegessen werden; ben-Azzai (in Sifra zu Lev. 3, 7. p. 14c, Tos. Pesah. IX 8) meint, man dürse sie, wie das Passah, nur bei Nacht und nur gebraten geniesen; und in einer anonymen, demselben Kreise angehörigen Baraitha (b. Pesah. 70a) wird die Hagiga in jeder Hinsicht dem Passah gleichgesetzt: sie darf nur aus Kleinvieh, nur einjährigem und männlichem bestehen, nur gebraten und nicht gekocht und nur von denen gegessen werden, die sich vorher zu einer Tischgesellschaft vereinigt haben. Demgegenüber betont eine anonyme Baraitha (Sifra zu Lev. 3, 7 p. 14c, b. Pesah. 96b), daß die Hagiga als Heilsopfer dem Heilsopfer gleichzusetzen sei und Handauflegen, Trankopfer, Schwingung der Brust und Keule erfordere, jedoch nur I Tag gegessen werden dürfe. Eine andere Baraitha (b. Pesah. 71 ab, Tos. V 3, jer. VI 33° 24ff., Mekhiltha zu Exod. 12, 6 p. 4b unt., Mekhiltha des R. Simon b. Johai in Hildesheimers Jubelschrift hebr. Teil p. 15 § 4 Ende, Sifra p 35 cd) gibt auch diesen Unterschied auf und gewährt der Hagiga die 2tägige Elizeit des Heilsopfers. Diese offenbar wei verschiedenen Schulen angehörigen Meinungen über die Behandlung der Hagiga sind jedoch nicht jung und nicht rein akademischer Natur, gehen vielmehr auf die Praxis in Jerusalem zurück. Es ist uns nämlich eine Deutung Hillels von Deut. 16, 2 überliefert, durch die er den Widerspruch zwischen dem Satze וובחת פסח ליי אלהיך צאן ובקר, der Kleinvieh und Rinder als Passah vorschreibt, und Exod. 12, 5, wo bloß Kleinvieh als zulässig erklärt wird, beseitigt, indem er sagt: מסח ובקר לחצינה das Gesetz meine, Kleinvieh sei zum Passah, Rinder aber zur Hagiga zu verwenden (jer. Pesah. VI 322 70, vgl. Mekhiltha p. 4b). Da nun Hillel das Wort MOD in das eigentliche Passah und die Hagiga zerlegt, muß diese nach seiner Ansicht ein Bestandteil des

Passah gewesen sein; freilich, ob er hiemit Anklang gefunden und seine Auslegung im Opferkult auch betätigt wurde, ist nicht gesagt. Nun erzählt der merkwürdige Bericht über den alten, sonst nicht bekannten Jehuda b. Dorthai (b. Pesah. 70b), daß dieser sich von den Schulen getrennt und mit seinem Sohne nach dem Darom begeben habe, wel er es ungehörig fand und dereinst vor dem Propheten Elijahu unverantwortlich, daß Šema'ja und Abtaljon erklärten die Hagiga müsse nicht auch in dem Falle mit dem Passah zusammen geschlachtet werden, wenn der 14. Nisan ein Sabbath ist. Er forderte sonach, daß, wie das Passah, auch die Hagiga trotz des Sabbathes dargebracht und in keinem Falle vom Passah getrennt werde, offenbar weil sie Ein Opfer bildeten. Da die beiden Schulhäupter nur hinsichtlich der Behandlung der Hagiga am Sabbath anderer Meinung waren, war dieses Mahlopfer um die Mitte des 1. Jahrhunderts v. Chr. nicht etwa bloß freiwillige Zugabe zum Passah, sondern ein fester Bestandteil desselben, der nur aus Rücksicht auf den Sabbath nach Einigen zurückgestellt werden mußte."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Forderung des Jehuda b. Dorthai, den Sabbath dem Opfer hintanzusetzen, entspricht der Stellungnahme der Schammaiten, wenn das Passah und die levitische Reinheitsforderung einander gegenüberstehen (oben Seite 19, Note 1). Und in der Tat lesen wir in Pessh. VI 1. 2, daß der Schammait R. Eliezer im Gegensatze zu den Hilleliten R. Josus und Akiba verschiedene, nicht gerade unerläßliche Arbeiten beim Passah am Sabbath gestattet, wie bei der Ausführung der Beschneidung am Sabbath in Sabbath XIX I, b. 130a; vgl. Geiger in seiner Jüd. ZS II 52, Note 27 über R. Ismael in jer. Pesah. VI 33ª 76 u. b. Sabbath 116b. Nun lesen wir in 'Erubin X 13, daß es gestattet sei, einem Opfertiere am Sabbath Warzen abzuschneiden. Da andererseits R. Eliezer das Gleiche betreffs des Passah gegenüber seinen beiden oben genannten Kollegen vertritt (Pesah. VI 1), so dürste die ganse Reihe der Zugeständnisse an den Tempel auf Rechnung des Sabbaths in Erub. X 11-14 von den Schammaiten herrühren, nach denen sich sonach die Praxis im Tempel zu irgend einer nicht bestimmbaren Zeit

Trotzdem nun die Hagiga nach diesen Angaben als zum Passah gehörig galt, finden wir sie sonst nirgends als Pflichtopfer bezeichnet und ihre Bezeichnung dient sogar zur Benennung eines ganz andern Opfers, so daß man zweiseln
muß, welches von beiden eigentlich den Namen מנית נדמו mit Recht trägt. Ich möchte in diese ziemlich verwickelte,
meines Wissens noch gar nicht behandelte Frage, für die
es an älterem Material nicht mangelt, zunächst einige Ordnung bringen. An die Spitze ist die klare Äußerung des
Tannaiten R. José, des Galiläers, aus dem Ende des 1. und
dem Anfange des 2. Jahrhunderts zu stellen; er sagt (b.
Hagiga 6b, Tos. I 4, jer. I 76b 12, Sifré Deut. 138; sein
Name steht bloß in b. und Sifré) in einer Baraitha:

richtete, wie in den S. 19, Note I behandelten Fragen des Passah. (Wenn Pesah. V 5 berichtet, daß die Priester am Sabbath beim Passah den innern Vorhof gegen den Willen der Weisen gewaschen haben, so widerspricht dieses nicht der Annahme über die Stellung der Schammaiten sum Heiligtum, da diese Arbeit mit dem Opfer nicht zusammenhingt und aufgeschoben werden konnte). Soll etwa auch die ostentative Sabbathentweihung beim Abschneiden der Erstlingsgarbe im Sinne der Pharisaer gegen die Ansicht der Sadducker (Menahoth X 1-3), das Schlagen mit den Bachweiden am 7. Tage des Laubhüttensestes asch am Sabbath trots des Protestes der Boëthuser (Tos. Sukka III 1), das Backen der Speisopferkuchen des Hohenpriesters auch am Sabbath (Menah. XI 3) und die Beförderung der Zeugen, die den Neumond gesehen, am Sabbath (Roš haŠana I 4. 9) auf die Schammaiten zurückgehen? Allerdings meldet Ros haSana II 8, daß Gamaliel I diesen Zengen, die am Sabbath nach Jerusalem gekommen waren und den Sabbath nach abgegebener Aussage aus Rücksicht auf die zu beobachtende Ruhe im Amtshause eingeschlossen zubringen mußten, gestattete, sich im Umkreise von 2000 Ellen frei zu bewegen; war etwa auch er Schammaite? In Wahrheit handelt es sich aber hier gar nicht mehr m die Aufhebung des Sabbathes behufs Erfüllung eines wichtigen religiösen Gebotes, sondern um eine Erleichterung aus praktischen Grinden.

יש בדעינה שאין בשתיהן שחנינה ישנה לפני הדבור מה שאין בשתיהן. - יש בשמחה מה שאין בשתיהן, שהשמחה נוהנת באגשים ובנשים מה ישאין בשניהם, jeder Israelit, der zur Wallfahrt nach Jerusalem kommt, hat an den 3 Festen je drei Pflichten zu erfüllen: שמחה, חגינה, ראיה; es sind das 3 Opfer, von denen jedes einen, nur ihm eigenen Zug aufweist: ראייה ist ein Brandopfer und gehört ganz Gott; דעוה war schon vor der Gesetzgebung üblich; שמחוה ist Pflicht der Männer und der Frauen. Der Satz R. José's macht den bestimmten Eindruck, daß mit diesen drei Opfern die Pflicht des Wallfahrers ganz erfüllt ist. Nun lesen wir aber in Mekhiltha zu Exod. 12, 14 p. 84: ותנותם אותו חנ ליי. אין לי אלא יום מוב ראשון שהוא מעון דעינה, יום מוב האחרון מנין? תלמוד לומר ששת יפים תאכל מצות וביום השביעי עצרת ליי אלהיך. אין לי אלא יום מוב ראשון ואחרון שהם מעונים חנינה, חולו של מועד מנין? הרי אתה דן .... רבי יוסי הגלילי אופר, הרי הוא אופר, שבעת יפים תחונ ליי אלהיך, להביא שבעת ימי הפסח שימענו תנינה. או אינו מדבר אלא בתנ? כשהוא אומר, והגותם אותו הג ליי הרי הג אמור, ומה אני מקיים שבעת ימים תחוג ליי, להביא שבעת ימי הפסח שימענו הגינה. Exod. 12, 14ª besagt bloß, daß der erste Festtag eine Hagiga erfordert, Deut. 16, 8b macht sie auch am 7. Festtage zur Pflicht, und eine weitere Folgerung ergibt, daß auch jeder der zwischen beiden liegenden Halbsesttage die Hagiga erfordert; R. José, der Galiläer, meint, Deut. 16, 15ª besage, das alle 7 Tage des Festes die Hagiga erfordern, denn die für den ersten Festtag ist ja bereits in Exod. 12, 14ª ausgesprochen. Die beiden Lehrer weichen von einander nur in der Ableitung des Satzes aus verschiedenen Bibelstellen ab, stimmen aber darin überein, daß sowohl das Fest der Laubhütten, als auch das der Massoth täglich eine Hagiga zur Pflicht mache. Meint sonach R. Josê auch in der früher erörterten Stelle, jeder Jude habe die Pflicht, an den Wallfahrtsfesten täglich 3 Opfer dar-

stringen? Oder ist in den letzteren Darlegungen nicht wa den Einzelnen, sondern von der Gemeinde als Ganzem ie Rede, der die tägliche Opferung einer Hagiga zur Micht gemacht wird? Nun steht R. Josê und sein ungemanter Kollege mit dieser Forderung nicht allein; denn in h Hagiga 8º findet sich folgende Baraitha: מלמד שאדם מביא חובתו מן החולין. בית שמאי אומרים יום ראשון מן החולין, מכאן ואילך מן המעשר; ובית הלל אומרים אכילה ראשונה מן החזלין, מכאן ואילך מן המעשר, ושאר כל ימות הפסח אדם יוצא ידי תובתו נמעשר בהסה (vgl. Sifrê Deut. 137, Mekhiltha des R. Simon p. 17 § 10) das Wort 500 in Deut. 16, 10 besagt, daß man die Pflichtopfer am Feste aus Nichtheiligem decken müsse; die Schammaiten sagen: Am ersten Festtage aus Nichtheiligem, an allen folgenden aus dem Zehnt; die Hilleliten meinen: Die erste Mahlzeit des ersten Festtages aus Nichtheiligem, alle folgenden aus dem Zehnt, an allen folgenden Tagen des Massothfestes genügt man seiner Pflicht durch Beide Schulen setzen übereinstimmend den Viehzehnt. voraus, daß die Pflicht des Einzelnen, am Feste zu opfern, alle sieben Tage umfasse, und sie sind bloß über die Frage verschiedener Ansicht, inwieweit der ohnehin geweihte Viehzehnt und der zweite Zehnt von Bodenerträgnissen zur Deckung der Pflichtopfer herangezogen werden dürfe. Und da hiermit die Abgaben des Einzelnen und nicht die der Gemeinde genannt werden, kann es nicht zweiselhast sein, dal die Pflichtopfer jedes Einzelnen gemeint sind, wie im Satze des R. José. Und dazu stimmt auch die Mischna עולות במועד באות מן החולין והשלמים מן המעשר. Hagiga I 3: יום מוב הראשון של פסח בית שמאי אומרים מן התולין ובית הלל אומרים מן המקש, die Brandopfer am Halbfeste sind aus Nichtheiligem zu decken, die Heilsopfer dürfen auch aus dem Zehnt bestritten werden; am ersten Tage des Massothsetes nach Ansicht der Schammaiten aus Nichtheiligem,

nach der der Hilleliten aus dem Zehnt. Hier sind die Opfer, die der Wallfahrer an jedem Tage des Festes darzubringen hat, genauer bezeichnet als Brand- und Friedensopfer und es ist derselbe Streit der beiden Schulen, den wir teilweise bereits aus einer Baraitha kennen gelernt haben. Die beiden Pflichtopfer behandeln diese Schulen des Näheren in Hagiga בית שמאר אופרים הראייה שתי כסף וחצינה מעה כסף. ובית I 2: , nach den Scham, הלל אוטרים הראייה מעה כסף וחצינה שתי כסף maiten soll das Wallfahrtsopfer mindestens 2 Silberstücke, das Festopfer 1 Silberstück wert sein, nach den Hilleliten umgekehrt. Und in Tos. Hagiga I 4 heißt es dazu ausdrücklich: Was ist איזיי? Das sind die Brandopser, die bei der Wallfahre dargebracht werden; und was ist העינה? Das sind die Heilsopfer, die als Festopfer dargebracht werden, und beide heißen הגינה (vgl. jer. Hagiga I 76b 5). Doch ist hier mit keinem Worte auch nur angedeutet, daß diese beiden Opfer mehr als einmal darzubringen wären; ja noch mehr, die Mischna Hagiga I 6 enthält folgende Be-טי שלא חג ביום מוב הראשון של חג חונג את כל stimmung: טי שלא הרגל ויום פוב האחרון של חג, wer sein Festopler nicht am ersten Tage des Laubhüttensestes dargebracht hat, kann es während des ganzen Festes und auch am 8. Festtage tun, woraus mit voller Deutlichkeit erhellt, daß das Opfer, von dem die Rede ist, nur am ersten Tage darzubringen war. Auch ist zu bemerken, daß während R. Josê von drei Pflichtopfern am Feste sprach, die beiden Schulen nur zwei zur Pflicht machen, das bei Josê שמחה genannte aber ganz fehlt.

Da dieses ein Heilsopfer ist, kann es unter der in Brandopfern bestehenden ראייה nicht mitverstanden sein, dagegen kann die nicht es unter sich begreifen; und dafür spricht die Baraitha in Sifrê Deut. 143: חכמים נתנו שעור, הראייה die genau der Ansicht der Hilleliten in Hagiga I 2: שתי כסף ושמחה שתי בסף פחtspricht und für die הגינה ohne Weiteres שמחה setzt (vgl. b. Hagiga 7ª oben). Auch die Baraitha in b. Pesah. 71ª: "Mit der am 14. Nisan dargebrachten Hagiga genügt man der Pflicht der השמחה, nicht aber auch der der השמחה, zeigt, daß die am Festtage selbst dargebrachte Hagiga beiden Anforderungen entspricht. Aber R. José kennt diese beiden als völlig von einander geschiedene Opfer, da er von der שמחה ausdrücklich sagt, sie habe einen Zug, der nur ihr und nicht auch der העינה eigen ist. Da er andererseits den Nachweis führt, die הצינה sei von jedem Einzelnen an jedem Tage des Festes darzubringen, was weder auf die דאידה, noch die הצינה der Schammaiten und Hilleliten paßt, so kann er nur die von ihm als drittes Opfer angeführte, von der alten שמחה losgelöste שמחה gemeint haben. Und in der Tat findet sich in Tos. Hagiga I 4 nach der auch in b. Hagiga 64, jer. I 76b 12 mitgeteilten Auseinandersetzung zwischen Schammaiten und Hilleliten im Satze des R. Josê שפחה נוהנת באנשים ובנשים ונוהגת כל שבעה מה :die Angabe כן בשחידם dal die שאין כן בשחידם, eine Pflicht der Männer und der Frauen und eine Pflicht für alle 7 Tage des Festes ist, was bei den beiden anderen Opfern nicht der Fall ist.<sup>2</sup> Die allein ist sonach in den Ausführungen des R. Josê und seines Kollegen in Mekhiltha 8ª gemeint, wie auch in den Diskussionen der Schammaiten und Hilleliten über die Mittel, aus denen die Pflichtopfer während des Festes zu decken sind; und wir erfahren aus denselben, daß die שמחה aus Brand- und Heilsopfern bestand, deren Größe und Anzahl sich nach den Vermögensverhältnissen und der Zahl der am Opfermahle teilnehmenden Familienmitglieder richtete.

יניתוסטתא נוסיגן שהשמחה יש לה: Toesfoth Hagiga 6b s. v. שי haben: יה שלומין כל שבשה ולא בשויח, einen anderen Wortlaut der Tosiftastelle, dea sie als unrichtig erweisen; in Wahrheit ist der im Texte angeführte der richtige.

Da in diesen täglichen Pflichtopfern den Wallfahrern eine große Last auferlegt wurde, suchte die gesetzgebende Körperschaft, ihnen dieselbe auf die einfachste Weise zu erleichtern, um die Darbringung dieser zahlreichen Opfer zu sichern. Jeder Wallfahrer hatte aus seinem jungen Viehbestande nach der Vorschrift in Lev. 27, 32 den Zehnt abzuliesern; dieser wird als אודש ליי bezeichnet, was man als Abgabe an das Heiligtum, bez. den Priester zu erklären geneigt wäre. Die Weisen aber, die den Wallfahrern die Mittel für die Festopfer gewähren wollten, erklärten, der Viehzehnt gehöre dem Eigentümer der Heerden selbst, nur müsse er in Jerusalem selbst verzehrt und dürfe auch zur Beschaffung der vorgeschriebenen Festopfer verwendet werden. Die gleiche Behandlung erfuhr der zweite Zehnt von allen Bodenerträgnissen, der nach Deut. 14, 26 eigentlich nur zum Genusse freigegeben ist, von den Lehrern der Tempelzeit aber, wie der Viehzehnt, zur Deckung der täglichen Festopfer als verwendbar erklärt wurde (über Lev. 19, 24 s. weiter).

Für die uns beschäftigende Frage über die Hagiga des 14. Nisan und die Stellung dieses Tages zu dem ersten Tage des Massothsestes hinsichtlich der Opser hat diese Untersuchung ein sehr beachtenswertes Ergebnis. Zur Zeit der Schammaiten und Hilleliten hat jeder Wallsahrer, dem ihre Ansicht maßgebend war, an jedem der drei Feste ein Brand- und ein Mahlopser dargebracht; etwas später trat noch die Forderung hinzu, daß an jedem Tage des Festes ein weiteres Opser geschlachtet werde, gleichfalls ein Mahlopser, dem sich Brandopser zugesellen konnten. Wir sehen hieraus, daß sich die Juden der letzten Jahrzehnte vor der Tempelzerstörung nicht damit begnügten, daß im Sinne von Lev. 23 und Num. 28. 29 die vorgeschriebenen Festopser der Gemeinde dargebracht werden, sondern der Einzelne

schlachtete Mahlopfer, wie sie das Deuteronomium als Ausdruck der Freude am Feste fordert. Vergleicht man diese von den führenden Lehrern der Zeit mit großer Folgerichtigkeit geförderte Bewegung mit den Schilderungen des Chronisten, so findet man, daß dieser von den Opfern des Massothfestes selbst überhaupt nichts sagt, obwohl er von der Feier des Festes selbst spricht; dagegen die große Menge der Mahlopfer auf den 14. Nisan neben das Passah verlegt, wovon wieder die tannaitischen Berichte nur sehr wenig zu erzählen wissen. Hillel behandelt zwar die Hagiga als zum Passah gehörig, aber die Bestimmungen der Tannaiten über dieselbe zeigen deutlich, daß dieses Mahlopfer in der letzten Zeit des Tempels ganz nebensächlich ist, und daß von der Bedeutung, die es nach älteren Nachrichten im Talmud und nach den Schilderungen der Chronik früher gehabt haben muß, kaum etwas noch übrig geblieben ist. Was hierin dem Mahlopfer neben dem Passah verloren ging, das hat dasselbe am ersten Tage des Massothsestes gewonnen; es scheint eine Verschiebung vor sich gegangen zu sein, die, wie von vornherein anzunehmen ist, auch in anderen Teilen des Opferdienstes der beiden Tage ihre Spuren zurückgelassen haben wird. Zum Schlusse sei noch bemerkt, daß andere Lehrer aus demselben Bibelverse, aus welchem R. José, der Galiläer, die Pflicht des täglichen Festopfers erschließt, gerade das Gegenteil dessen ermitteln. So heißt es in Sifrâ zu Lev. 23, 41 p. 1022 Cap. XVII I, Sifre Deut. 142, b. Ḥagiga 94: לפי שנאמר שבעת ימים תחוג ליי אלהיך, יכול ימעון חגינה כל שבעה, תלמוד לומר אותו, יום אחר aus בלבד. ואם כן למה גאמר שבעת ימים, בתשלומים כל שבעה, Deut. 16, 15ª könnte folgen, daß an allen 7 Tagen des Festes die Hagiga darzubringen sei, darum steht in Lev. 23, 41 das Wort 1711, um zu besagen, daß die Hagiga bloß an I Tage geopfert werden müsse; der Satz in Deut. will nur lehren, daß man das am ersten Tage Versäumte während des ganzen Festes nachholen könne. So sagt auch R. Ismael in b. Hagiga סייבי של חשלומן אף כאן לחשלומן אף כאן לחשלומן, של תשלומן אף כאן לחשלומן, מאסר עצרת בשמיני של חנ, מה להלן לחשלומן אף כאן לחשלומן, der gleiche Name für den letzten Tag des Massoth- und den 8. des Laubhüttensestes will besagen, daß auch an diesem noch das versäumte Festopser dargebracht werden könne. Diese scheinen entweder von der Ausdehnung der Hagiga auf das ganze Fest nichts wissen zu wollen, oder sie bekämpsen bloß die Schriftdeutung des R. Josê. Jedensalls aber verstanden sie unter חנינה nicht die השמחה, wie R. Josê, sondern bloß das eintägige Festopser.

## III. Das Brandopfer am ersten Tage des Wallfahrtsfestes.

1. In der Mischna Hagiga II 3 lesen wir folgendes: מיז שמאי אומרים מביאין שלמים ואין סומכין עליהם, אבל לא עולות. man daf ובית הלל אומרים מביאין שלמים ועולות ופומכין עליהם, (am Festtage) Mahlopfer wohl darbringen, aber nicht die Hände auf sie legen, Brandopfer auch nicht darbringen, sagen die Schammaiten; die Hilleliten dagegen gestatten die Darbringung beider und auch die Handauflegung auf beide. Es handelt sich um die Darbringung jener Opfer, welche am Feste dem Einzelnen als Pflicht obliegen, das Wallfahrts-, Fest- und Freudenopfer, das erste ein Brand-, das zweite ein Mahlopfer, das dritte eines von beiden oder auch beide, wie wir sie alle von den beiden Schulen bereits kennen gelernt haben. Ob sie nun hier bloß die als Unterabteilung der Hagiga erkannten Freudenopfer oder die eigentlichen Festopfer meinen, läßt sich aus der allgemeinen Bezeichnung, Heils- und Brandopfer, nicht entscheiden. Sifrå Lev. 23 p. 102°, Cap. XV, 5 sagt: בית שמאי אומר יכול יתוג אדם ביום מוב, תלמוד לומר אך, במועד אתה חונג ואין אתה חונג ביום מוב. בית הלל אומר יכול יחוג אדם בשבת, תלמוד לומר אך, ביום מוב אתה

תונג ואין אחה חונג בשנה, "die Schammaiten sagen: Man könnte meinen, es sei gestattet, am Festtage die הגינה darmbringen, darum steht in Lev. 23, 39 das Wort 78, um dieses auszuschließen und die Opferung bloß am Halbsesttage zu gestatten; die Hilleliten beziehen 7M auf die Ausschließung des Sabbathes und erklären die Darbringung der Hagiga am Festtage für erlaubt". Dies spricht dafür, daß es sich in dieser Kontroverse nur um das Freudenopfer handelt, denn es wird die Darbringung des fraglichen Opfers am Feste von den Schammaiten gänzlich untersagt; in der Mischna dagegen, wo nur das Handauflegen verboten wird, dürste von den Festopsern die Rede sein. In der Baraitha שלמים הבאים מחמת יום מוב ביום מוב, :Besa 19ab lesen wir בית שמאי אומרים סומך עליהם מערב יום מוב ושוחפן ביום מוב. ובית הלל אומרים סומך עליהם ביום מוב ושוחמן ביום מוב. אבל לדרים ונדבות דברי הכל אין סיכין, die Heilsopfer, die dem Festtage zu Ehren am Festtage dargebracht werden, dürsen an diesem geschlachtet werden, die Handauflegung muß aber am Vorabend erfolgen, sagen die Schammaiten; die Hilleliten gestatten die Handauslegung und das Schlachten am Festtage, dagegen stimmen sie mit den Schammaiten darin überein, daß Gelübde- und freiwillige Opser am Festtage nicht dargebracht werden dürsen. Hier bilden bloß Mahlopfer den Gegenstand der Meinungsverschiedenheit und es ist ebenso fraglich, ob darunter auch die eigentliche Hagiga neben dem zur Erhöhung der Festfreude dargebrachten Opfer verstanden wird. Und auch die Mischna Hagiga II 4, die hinsichtlich des Wochensestes einen Streit der beiden Schulen vorführt, ermöglicht keine sichere Entscheidung; denn sie berichtet: עצרת שחל להיות בערב שבת בית שמאי אומרים יום פבוח אתר השבת, ובית הלל אופרים אין יום פבוח אתר wenn השבת. ומודים שאם חל להיות בשבת שיום מבוח אחר השנת, das Wochenfest auf den Freitag fällt, ist der Tag des Schlachtens erst am Sonntag, sagen die Schammaiten; die Hilleliten meinen, eine Verschiebung sei nicht notwendig; sie geben aber zu, daß wenn das Fest auf den Sabbath fällt, das Schlachten am Sonntag erfolgt. Da die Schammaiten hier auch die Darbringung des Opsers verbieten, wie in der Baraitha des Sifrâ, könnten wieder nur die weniger obligaten und nicht dringenden Freudenopser oder das Ganzopser der Wallfahrt gemeint sein. In Wahrheit jedoch macht diese Mischna, wie alle bisher erörterten Stellen, den bestimmten Eindruck, daß das dritte, שמחה genannte Freudenopfer gar nicht von der הגינה unterschieden und gesondert gedacht wird und die alten Schulen dafür noch gar keine eigene Bezeichnung hatten; der Streit der Schammaiten und Hilleliten also auf die beiden Pflichtopfer, מעינה und ישיה sich bezieht, die nach der alten Sitte das Festopfer des Einzelnen bildeten.

2. Die Ansicht der Hilleliten, daß diese Privatopfer trotz der Bedenken der Schammaiten am Festtage selbst dargebracht werden sollen und dürsen, zeigt, daß sie Wert darauf legten, daß das Opser sich an das Fest knüpse. Bei dem einen, dem Mahlopser, hatte es keine Schwierigkeiten, da es sich dabei um eine Mahlzeit handelte und das Gesetz (Exod. 12, 16) die Arbeiten der Zubereitung einer solchen gestattete. Dagegen stieß die Darbringung des Brandopsers als gänzlich auf dem Altare zu verbrennenden Opsers auf den entschiedenen Widerspruch der Schammaiten. Dieser aber lehrt, daß die Schammaiten das Opser nicht als zu dem ersten Festtage gehörig betrachteten, da sie sonst gegen

Es scheint mir, daß sich das Wort וחשט nicht auf ein Brandopfer beziehen könne, sondern nur auf ein Mahlopfer, nach Genes. 43, 16: הכן המבוח מבח וחבום und b. Kethub. 4b von den Vorbereitungen zur Hochzeitsfeier: חשבו מבוח שביו של התן. מים על נבי בשר ומת אביו של התן.

dessen Darbringung keinen Einwand erhoben hätten; es war wohl ein Pflichtopfer, aber es war die Forderung der Wallfahrtsfestwoche, nicht des ersten Festtages und konnte am Halbseste dargebracht werden. Hinzu kam, daß das Heilsopfer nach Lev. 3, 2. 8. 13 und das Brandopfer nach Lev. 1, 4 die Handauflegung von Seiten des Eigentümers erforderte, diese aber nach den Schammaiten am Festtage maulässig war, weshalb sie nach einer Überlieferung, die wir bennen gelernt (S. 30), keines der Opfer darzubringen gestatten; nach der andern durfte das Mahlopfer am Feste dargebracht werden, nachdem die Handauflegung am Tage vorher erfolgt war (s. weiter). Dieser Streit der Schulen war nicht auf das Lehrhaus beschränkt, sondern griff auch in die Praxis im Opferkult ein, wie die Baraitha in b. Bêşa 204, Tos. Hagiga II II. 12, jer. II 71c 12 berichtet: "Es trug sich zu, daß Hillel, der Alte, sein Brandopfer in den Vorhof des Tempels brachte, um am Festtage seine Hände darauf zu legen; da sammelten sich um ihn die Jünger Schammais, des Alten, und sagten ihm: Was soll dieses Rind hier? Er erwiderte: Es ist ein weibliches Rind, das ich zum Heilsopfer gebracht habe. Durch das Fuchteln mit dem Schwanze des Tieres täuschte er sie über das Geschlecht des Tieres und sie zogen ab. An diesem Tage stieg die Macht der Schammaiten über die Hilleliten, so daß sie daran gehen konnten, ihre Ansicht zum Gesetze zu erheben. Es befand sich jedoch dort auch Baba b. Buta, ein Alter von den Jüngern Schammais, der wußte, daß die Ansicht der Hilleliten als Norm gelten sollte; er ließ daher alles Kedar-Kleinvieh in Jerusalem zusammenbringen, stellte es im Vorhose des Tempels auf und ließ ausrusen: Wer seine Hände auf ein Opfer legen will, komme und tue es. An diesem Tage gewannen die Hilleliten die Oberhand über die Schammaiten und ihre Ansicht konnte zum Gesetze Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. L. 1905.

erhoben werden, ohne daß jemand dagegen etwas einwendete. Ein anderesmal trug es sich zu, daß ein Jünger der Hilleliten sein Brandopfer in den Vorhof des Tempels brachte, um seine Hände darauf zu legen; da sah ihn ein Jünger der Schammaiten und fragte ihn: Du willst etwa die Handauflegung vornehmen? Jener erwiderte: Willst du nicht schweigen? Und er brachte ihn durch Zurechtweisung zum Schweigen." Ist auch der Bericht nicht ganz einwandfrei, so gibt er zwei Tatsachen mit nicht zu bemängelnder Klarheit zu erkennen; erstens, daß man zur Zeit Hillels am Feste Heilsopfer der Privaten darbrachte und dagegen auch die Schammaiten nichts einzuwenden hatten; zweitens, daß das Darbringen des Brandopfers auf den Widerstand der Schammaiten stiel, die mit ihrer Ansicht auch durchdrangen. Hierbei handelte es sich ihnen nur um die Handauflegung, die sie beim Heilsopfer entweder nicht für unerläßlich, oder für schon am vorhergehenden Tage zulässig erklärten;\*

z Zu beachten ist, daß Hillel in diesem Streite den Jüngern Schammais, nicht diesem selbst gegenübersteht und auch weiter nur die Jünger Schammais genannt werden. Es scheint, daß Schammai vor Hillel gestorben ist und es erst nach seinem Tode durch das Eingreifen seines Jüngers Baba b. Buta möglich wurde, der Meinung Hillels Geltung su verschaffen. Nach der Darstellung in jer. Hagiga war der Tempel infolge Annahme des schammaitischen Gesetzes am Festtage einmal leer und dieser Anblick veranlaßte Baba, gegen Schammai zu demonstrieren und die Annahme der Ansicht Hillels durchzusetzen. Hieraus ist ersichtlich, daß die Praxis im Opferkult der Privaten von den Schammaiten beherrscht war, wie in den oben S. 19, Note I behandelten Fällen, und es besonderer Anstrengungen bedurfte, den Hilleliten Geltung zu verschaffen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über den Umfang der Kontroverse und den Standpunkt der Schammaiten hinsichtlich des Handauflegens auf Heilsopfer haben wir verschiedene Überlieferungen, wie schon die behandelten Stellen zeigen. In b. Bêşa 20<sup>a</sup> sagt R. Josê b. R. Jehuda, die Handauflegung sei am Feste nicht erforderlich, während R. Josê meint, daß sie wohl unerläßlich sei, aber schon am vorhergehenden Tage erfolgen könne; vgl. Tos. Hagiga II 10.

der Grund, daß am Brandopfer der Eigentümer keinen Anteil habe, ist hier nicht berücksichtigt.

3. Die aus diesem Streite der Schammaiten und Hilleliten über die Behandlung der Pflichtopfer des Einzelnen am Feste sich ergebende Frage ist nun, was den Streit eigentlich veranlast hat? Ist etwa zur Zeit Hillels die Verpflichtung, diese Festopfer darzubringen, kannt und ausgesprochen worden? Da Schammai kaum der Urheber derselben gewesen sein dürfte, der doch gegen die Opferung am Feste ist, war es etwa Hillel, dem sein Gegner grundsätzlich wohl zugestimmt, gegen die Ausführung aber Bedenken geäußert hat? In der Tat haben wir bereits ein anderes, auf die Festopfer des Passah benigliches Gesetz Hillels kennen gelernt, durch welches er die Verwendung von Rindern als Passah ausschloß und sie auf die Hagiga des 14. Nisan beschränkte (oben S. 21), und so könnte auch die Regelung der Festopfer auf ihn zurückgehen. Aber abgesehen davon, daß er nirgends auch nur andeutungsweise als der Urheber dieser Opfer bezeichnet wird, zeigt der Umstand, daß der Widerspruch Schammais sich bloß auf eine Einzelheit der Opferung beschränkt, daß die Opfer selbst älter sind. Wie Hillel die Darbringung des Passah am Sabbath gegenüber den Betheras durchgesetzt (b. Pellah. 66<sup>a</sup>, jer. VI 33<sup>a</sup>, Tos. IV 1), dieses aber seit langem bestand, und wie er die Hagiga regelte, die schon unter seinen Lehrern erwähnt wird, so hat er den Festopfern sein Augenmerk zugewendet, die lange vor ihm eingeführt worden waren. Nun ist der Streit über die Zuläsigkeit der Handauflegung am Feste viel älter als Hillel. Die Mischna Hagiga zählt bekanntlich fünf zeitlich auf einander folgende Lehrerpaare auf, die über מלא und שלא stritten. Da es von dem jüngsten derselben, Hillel und Schammai, bekannt und in der Mischna unmittelbar

darauf von den Schulen dieser beiden, in der früher angeführten Baraitha von Hillel selbst ausdrücklich berichtet wird, daß sie über die Zulässigkeit der Handauflegung auf das Opfer am Feste stritten, so ist auch die knappe Angabe, שלא לסמוך und שלא לסמוך, trotz mancher Schwierigkeit mit den Tannaiten auf dieselbe Frage zu beziehen. Dedurch gelangen wir zu dem Ergebnisse, daß schon Jose h. Joëzer und Josê b. Johanan, Lehrer der ersten Makkabäerzeit, dieselbe Frage zu erörtern hatten, ob man am Feste private Pflichtopfer darbringen dürfe, und daß die Festopfer des Einzelnen sonach schon damals bestanden. Da der Streit damals begonnen zu haben scheint, dürften die Opfer selbst kurz vorher eingeführt worden sein. Es ist hierbei nicht außer acht zu lassen, daß die von diesen Lehrerpaaren gutgeheißene Richtung im Opferkult nur so lange Geltung hatte, als jene an der Spitze des religiösen Lebens standen; dieses aber war immer nur kurze Zeit der Fall, während sonst die Sadduzäer die maßgebende Behörde des Heiligtums waren."

4. Wie die Festopfer des Einzelnen vorher beschaffen waren, ob es überhaupt solche gegeben hat, darüber erfahren wir aus den talmudischen und anderweitigen Quellen gar nichts. Der Bericht der Chronik über das Passah des Königs Jošijahu weist uns den Weg zu den Vorschriften der Thora und deutet die Richtung an, in welcher sich die Entwicklung der privaten Opfer bewegte. Von Pflichtopfern

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es braucht uns sonach nicht Wunder zu nehmen, daß der hellenistische Dichter Ezechiel (bei Euseb, Praep. ev. IX 29, 13, siehe jetzt Revue des Études Juives 1903 XLVI 66 Zeile 176) die Israeliten in Ägypten zum Passah Schafe und Rinder verwenden läßt. Der Sektirer Moses b. Amram, der Perser, aus dem 9. Jahrhundert hat nach Abraham ibn-Esra zu Exod. 12, 5 den Widerspruch zwischen diesem Bibelverse und Deut. 16, 2 durch die Annahme gelöst, daß zum Passah in Ägypten bloß Kleinvich, für das in Palästina aber auch Rinder zulässig waren.

des Einzelnen an den drei Festen spricht Exod. 23, 18: לא תובח על חמץ דם זבחי ולא ילין חלב דעי עד בקי, wo vorausgesetzt scheint, daß jeder ein nur und un darbringt; in Exod. 34, 25 ist diese Vorschrift auf das Frühlingsfest beschränkt: ולא תשחם על חמץ דם זבחי ולא ילין לבקר זבח חב הפסה, indem In als Passah näher und noch als TDI bezeichnet wird (s. die Kommentare Dillmanns u. Holzingers z. St.). Worin das Opfer bestand, scheinen mir zwei von den Kommentatoren nicht genügend beachtete Einzelheiten des ersten, kürzern Gebotes deutlich anzugeben. Eigentlich palkt D7 als Objekt מו מובח על חמץ ובחי שמים mare לא הובח על חמץ ובחי richtig; ferner zeigt die Vergleichung der beiden Parallelstellen, daß in der zweiten Hälfte der ersten אלב gegenüber der zweiten überschüssig ist. Es scheint mir sicher, daß diese beiden Wörter das in beiden Vershälften nur allgemein bezeichnete Mahlopfer näher bestimmen wollten; es soll gesagt werden, daß von dem ersten bloß das Blut, von dem zweiten nur das Fett (vgl. Wellhausen, Prolegomena 70, 2 und Dillmann z. St.) auf den Altar komme. Und daß es solche Opfer gab, scheint mir nicht nur aus Deut. 12, 27: ורם ובחיך ישפך אל מובח יי אלהיך והבשר תאכל, sondern noch deutlicher aus למה לי רוב זבחיכם :der Aufzählung der Opfer in Jes. 1, 11 יאפר יי, שבעתי עולות אילים וחלב פריאים, ודם פרים וכבשים תתורים לא חשוד, hervorzugehen, wo die absteigende Reihenfolge erst das Opfer, von dem alles, dann dasjenige, von dem das Fett (und Blut) und schließlich jenes genannt wird, von dem das Blut Gott gewidmet wird (vgl. Wellhausen, Prolegomena<sup>4</sup> 63). Zu dieser Deutung des Wortes in Exod. 23, 18 führt auch die Vergleichung des Gebotes mit Deut. 16, 4: ולא ילין מן הבשר אשר תובח בערב ביום לבקי, das offenbar das Passah behandelt, und wo das Verbot des Liegenlassens über Nacht auf das Fleisch des Opfers, nicht auf das Fett desselben sich bezieht. Es

scheint mir, daß das Mahlopfer, von dem bloß das Blut auf den Altar kam, 7721, das andere, von dem Blut und Fett dargebracht ward, with hiel (vgl. Amos 5, 22 mit Jes. I, II über מביא). Am 14. Nisan stellte das Passah das erste, das in des Passah das zweite Opfer dar. Nun ist auch Deut. 12,6.11: מעשרותיכם וחבתיכם וחבתיכם ואת תרומת ידכם וגדריכם וגדבותיכם ובכורות בפרכם וצאגכם . מעלתם שם לפני יי אלהיכם ושמחתם. auf die Wallfahrtsfeste und zwar in erster Reihe auf das im Frühling zu beziehen; und es kann als sicher gelten, daß am Passahtage nicht bloß die beiden Arten der Mahlopfer, sondern auch die neben dem ובה immer als zugehörig genannte שלה geopfert wurden. Und Dillmann wird wohl Recht haben, wenn er sagt, in Deut. 16, 2ff. sei nur ein Passah gemeint, das mit dem Festopfer identisch ist; nur ist seine Ansicht dahin zu modifizieren, daß dieses Opfer nicht am Festtage, sondern am Passahtage dargebracht wurde. Diese drei Arten von Opfern aufweisende Gestalt des Passah hat noch der auf Deut. 16, 2ff. sich stützende Chronist in II Chron. 35, der gleichzeitig, wie seine Quelle, für die sieben Tage des Massothfestes keine besonderen Festopfer nennt.

So wurde das Passah gewiß lange geseiert, bis zu irgend einer Zeit, wahrscheinlich im 2. Jahrhundert v. Chr., die in das Gesetz sich vertiesenden Lehrer gegen den auf Deut. 16 gegründeten, von Exod. 23, 18 gestützten Opserdienst die widersprechenden, starke Einschränkung fordernden Vorschriften in Exod. 12 geltend machten. Erstens sollte das Passah nur aus Schasen und Ziegen bestehen; dieses ermöglichte es auch dem Minderbegüterten, an dem Festopser teilzunehmen. Nicht genug an diesem Widerspruch mit Deut. 16, 2, kam auch die Zahl der zu opsernden Tiere verwirrend hinzu; denn Exod. 12, 3 schreibt ausdrücklich vor, es dürse sür die ganze Familie bloß Ein Lamm ge-

schlachtet werden; da konnte selbst der Arme eine Passahseier veranstalten. Das Mahlopser des Passah sollte also nach dieser Vorschrift den Mittelpunkt der Feier bilden, alles Andere, wovon in Exod. 12 nicht die Rede war, sollte weichen, in erster Reihe, wie natürlich, das Brandopfer, da es nichts mit dem Mahle zu tun hatte. Da es nun aber nicht anging, Gott seines Opfers zu berauben, wurde es auf den Festtag verlegt und ihm der Charakter eines am Feste darzubringenden Pflichtopfers, was es ja auch vorher war, zuerkannt. Diese Verlegung stieß jedoch insofern auf Widerstand, als es eine Schule nicht zugeben wollte, daß ein nirgends vorgeschriebenes Opfer des Einzelnen am Festtage dargebracht werde. Es läßt sich vermuten, mit welcher Entschiedenheit die Sadduzäer dagegen angekämpst haben mögen, da die Schammaiten, die hinsichtlich der folgerichtig angestrebten Heranziehung des Volkes zum Opferdienste und zur Beteiligung an Opfermahlen wohl den Pharisäern sich anschlossen, in der Beobachtung der Festweihe aber die Sadduzäer unterstützten, das Opfer wohl anerkannten, aber dessen Darbringung am Feste nicht zuließen, sondern sie auf das Halbsest verschoben wissen wollten. Sonach bestand das Passah dann aus dem eigentlichen Passah und dem Mahlopfer desselben. Und Hillel fand auch hier den exegetischen Ausweg aus dem Widerspruche, um den Kampf für die Bedeutung des Volkspassah zu Ende zu führen; er zeigte, daß zwischen Deut. 16, 2 und Exod. 12, 3 kein Widerspruch bestehe, da die Rinder sich nicht auf das Passah, sondern auf das begleitende Mahlopfer beziehen. Schon vor ihm hatten seine Lehrer die Bedeutung dieser Hagiga abgeschwächt, indem sie wohl die Darbringung des Passah am Sabbath, nicht aber auch die der Hagiga für zulässig erklärten, sie also einem freiwilligen Mahlopfer gleichsetzten. Damals trat noch Jehuda b. Dorthai für die

Gleichstellung beider ein als Repräsentant der alten Richtung; später, als Hillel den Kampf für die Darbringung des Passah am Sabbath führte, ist von der Hagiga am Sabbath keine Rede; sie erhielt sich zwar neben dem Passah bis zum Untergange des Tempels, aber ohne jede Beziehung zum Tage selbst und in b. Pesah. 70°, Tos. V 3 wird als ihre Bestimmung angegeben, damit man gesättigt an das Passah gehe. An ihre Stelle war die Hagiga als vorgeschriebenes Opfer neben dem Brandopfer am ersten Festtage selbst getreten.

5. In diesem Zusammenhange verdient auch die Frage Beachtung, innerhalb welchen Raumes und Gebietes das Passah verzehrt wurde. Da es ein Mahlopfer war, ergab sich von selbst, daß es, wie dieses, vor Gott, das heißt, innerhalb des heiligen Bezirkes, etwa wie das Mahl in I Sam. 9, 22ff., in einer Kammer des Heiligtums gegessen werde und bei größerer Beteiligung auf dem freien Platze des Tempelberges. Dieses setzt tatsächlich die Schilderung des Chronisten in II Chron. 35, 13. 14 voraus; denn die Leviten sind es, die das Passah nicht bloß schlachten und abhäuten, sondern es auch braten, kochen und unter das Volk verteilen. Und es bedarf wohl keiner weitern Beweisführung, daß dieser Hergang nur auf dem Tempelberg und nicht etwa in den Privathäusern Jerusalems denkbar Allerdings ist man bei Berücksichtigung des akademischen Charakters der Schilderungen des Chronisten zur Frage berechtigt und bemüssigt, ob er hier die tatsächlich geübte Sitte wiedergibt, oder nur einen Entwurf, durch den er gegen den bestehenden, nicht näher gekennzeichneten Brauch dem alten Mahlopfer des Passah Geltung verschaffen möchte, wie wir Ähnliches in seinen Abschnitten über die Leviten wahrnehmen können. Nun hat die in vielen Einzelheiten eigentümliche Darstellung der Gesetze vom Passah im Buche der Jubiläen (Cap. 49, 16. 17) die Vorschrift, das Opfer innerhalb des Heiligtums zu essen. Es heißt da nämlich: "Sie sollen es nicht essen außerhalb des Heiligtums des Herrn, sondern vor dem Heiligtum des Herrn; 17. jeder Mann über 20 Jahre soll es im Heiligtum essen, denn so ist es geschrieben und verordnet, daß sie es im Heiligtum des Herrn essen sollen. 20. Sie sollen das Fleisch essen geröstet im Feuer im Vorhofe des Hauses, das im Namen des Herrn geheiligt ist." Freilich, wenn das Buch, wie Frankel und Epstein angenommen haben, alexandrinischen Ursprunges ist und die Opferbräuche des Oniastempels widerspiegelt, ist aus dieser offenbar polemischen Darstellung für die in Jerusalem herrschenden Strömungen nichts zu erschließen. Aber abgesehen davon, daß für die Beziehung der von den talmudischen Schilderungen abweichenden Angaben auf den Oniastempel auch nicht der leiseste Schatten eines Beweises vorliegt, weist auf Jerusalem die Wahrnehmung hin, daß der Verfasser des Jubiläenbuches die Zulässigkeit des ehelichen Umganges am Sabbath bekämpft, die Geiger als Streitpunkt zwischen Pharisäern in Palästina und den alten Samaritanern und auch den späteren Karäern unwiderleglich und als auch von den Sadduzäern bekämpft mit hoher Wahrscheinlichkeit erwiesen hat (ZDMG XX 534); daß ferner die Jubiläen der Art der Neumondsbestimmung und der Kalenderordnung jede Berechtigung absprechen (6, 36), die nach sicheren Überlieserungen in der tannaitischen Literatur von den religiösen Häuptern der Pharisäer in Jerusalem und zwar in bewußtem Gegensatz zu ihren Gegnern längere Zeit gehandhabt wurde, spricht entschieden dafür, daß der Verfasser gegen zu seiner Zeit geschaffene oder erneuerte Gesetze Verwahrung einlegt, also auch in seinen mit größtem Nachdruck vorgetragenen Bestimmungen über das Passah, die von der Praxis des jerusalemischen Tempels im letzten Jahrzehnt von 70 abweichen, gegen die zeitgenössische Übung für die, wahrscheinlich noch kurz vorher
unter der sadduzäischen Leitung des Heiligtums bestandenen
Mahlopfer auf dem Tempelberge auftritt. Er braucht deshalb kein Sadduzäer gewesen zu sein, sondern mag jenem
Kreise der Pharisäer angehört haben, die an dem Althergebrachten festhielten, wenn es auch infolge der Parteiungen
von den Führern der Pharisäer bekämpst und ostentativ
das Gegenteil geübt wurde. Sonach ist anzunehmen, daß
das Passah, wie zur Zeit des Chronisten, auch noch später
bloß auf dem Tempelberge gegessen wurde, während die

In Jubil. 32, 10-14 wird es als ein heiliges Gesets betont, daß der sweite Zehnt Jahr für Jahr vor Gott an dem Orte gegessen werde, der erwählt ist, daß Gottes Name dort wohne. Vers 14 fügt dann noch hinzu: Und so sollen sie es gemeinsam im heiligen Hause essen und sollen es nicht alt werden lassen. Diese nachdrückliche Beschränkung des Gebietes, innerhalb dessen der zweite Zehnt verzehrt werden soll, ist wegen der pharisäischen Erweiterung desselben auf gans Jerusalem zu beschten. In Vers 15 ist der Zehnt von Vieh den Priestern zugewiesen: "Und alle Zehnten von Rindern und Schafen sollen Gott heilig sein und seinen Priestern gehören, die sie vor ihm Jahr für Jahr essen; denn so steht es über den Zehnten auf den himmlischen Tafeln angeordnet und eingegraben." Wir haben bereits (S. 28) gesehen, daß die Weisen den Viehzehnt als dem Eigentümer der Heerden gehörig erklärt und zur Deckung der Opfer an Festtagen zu verwenden gestattet haben. Genau das Gleiche findet sich von der Frucht der jungen Baume im 4. Jahre in 7, 36, von der der Verfasser sagt, daß sie als Erstlingsfrucht Gott auf dem Altare dargebracht wird und ihr Rest den Dienern des Hauses vor dem Altare gehört. Auch hier sagt die Halacha (Sifra zu Lev. 19 p. 90b), daß die Frucht dem Pflanzer gehört, der die Pflicht hat, sie in Jerusalem zu verzehren; und es ist besonders beachtenswert, daß Samaritaner und Karäer sie, wie das Jubiläenbuch, dem Priester zuerkennen (Beer, Jubiläen 43, Frankel in seiner Monatsschrift 1856 V 384), hierin also die Ansicht der Sadduzäer zu vermuten ist (Geiger, Urschrift 181ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Verfasser des Jubiläenbuches betont neben dem Essen des Passah das Trinken in 49, 6. 9, das gleichfalls die alte Sitte beim Mahlopfer darstellt, vgl. Exod. 24, 11: אייהו האלהים האכלו האכלו האלהים האלים האלהים האלהים האלהים האלהים האלהים האלהים האלהים האלהים האלים האלהים האלים ה

Bestimmung, daß es in ganz Jerusalem verzehrt werden dürse, eine Neuerung der spätern Zeit, der Pharisäer ist. Da das Gleiche von den Mahlopfern überhaupt galt (Zebah. V 6-8), könnte freilich das Passah bloß als ein Punkt des umfassenden Gesetzes der Änderung unterworfen worden sein. Es ist jedoch viel natürlicher, daß eines der Mahlopfer die Frage der Gebietsausdehnung ins Rollen gebracht und die Regelung des ganzen Gesetzes herbeigeführt hat. Da Sema'ja und Abtaljon die ersten sind, von denen Abänderungen des Passahgesetzes überliefert werden (b. Pellah. 70b), könnte man in ihnen die Urheber der Gebietsausdehnung vermuten. Doch setzt eine, wenn auch agadisch klingende Stelle in der Mischna Ta'anith III 8 eine ältere Zeit für die Neuerung voraus. Da heißt es: Es trug sich בו, daß man Honi המענל aufforderte, um Regen zu beten; da sprach er zum Volke: Geht hinaus, schaffet die Öfen des Passah weg, damit sie nicht zergehen. . . . Sein Gebet erwirkte so heftigen Regen, das die Israeliten aus Jerusalem auf den Tempelberg vor dem Regen flüchten mußten. Man sieht hieraus, die Ösen befanden sich nicht auf dem Tempelberge, sondern waren in den Hösen der Häuser in der Stadt aufgestellt. Da nun Hôni wegen der unzulässigen Ausdrücke seines Gebetes von Simon b. Setah mit dem Banne bedroht wurde, lebte er zur Zeit der Königin Alexandra (78-69), wie ihn auch Josephus (Antiquit. XIV 2, 1) bei der Belagerung Aristobuls II durch Hyrkan II im Jahre 65 von den Belagerern aufgefordert werden läßt, auf die Feinde Gottes Fluch herabzuwünschen. Die Erweiterung des Gebietes, innerhalb dessen das Passah verzehrt werden durste, muß sonach vor diesem Jahre, in dem Hôni getötet wurde, erfolgt sein und könnte auf Simon b. Setah zurückgehen. Da dieser aber die pharisäischen Satzungen, die der Fürst Johann Hyrkan I verdrängt hatte, nur wieder eingeführt

1

:

hat, könnte die fragliche Maßregel noch älter sein, am wahrscheinlichsten gleichzeitig mit der der Verlegung der das Passah begleitenden Opfer vom 14. Nisan auf den 15. getroffen worden sein, d. h. im Anfange der makkabäischen Bewegung oder vor derselben. Die Veranlassung zur Ausdehnung des Gebietes mag durch die Entwickelung der Passahfeier gegeben worden sein. So lange nur einige hundert Passahlämmer geschlachtet und nach der Beschreibung des Chronisten unter das versammelte Volk verteilt wurden, bot der Platz auf dem Tempelberge Raum genug. Als aber das Bestreben der Führer des Volkes, das ganze Volk am Wallfahrtsfeste versammelt und an dem vereinigenden Mahlopfer sich beteiligen zu sehen, infolge der Gestaltung der politischen Verhältnisse von Erfolg gekrönt war und Hunderttausende in Jerusalem sich einfanden, wurde der Tempelplatz zu eng und das heilige Gebiet, innerhalb dessen Mahlopfer gegessen werden durften, mußte auf die ganze Stadt erweitert werden. Eleichzeitig mit dem Bedürsnisse, den Raum zu erweitern, ergab sich das der Zeitausdehnung, da es sich als unmöglich erwies, in der Abenddämmerung mit dem Schlachten so zahlreicher Opfertiere zu Ende zu gelangen; und בין הערבים wurde allmählich auf den ganzen Nachmittag ausgedehnt. Und da die ganze Zeit dem Passah vorbehalten sein sollte, war ein Grund mehr vorhanden, die Exod. 12 nicht entsprechenden Brandopfer auf den Festtag zu verlegen, wie das vorgeschriebene Abendpflichtopfer in die frühen Nachmittagsstunden hinaufgerückt wurde.2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Allerdings gibt II Chron. 35, 7. 9 an, es seien sum Passah 37600 Schafe und Ziegen und 3000 Rinder geschlachtet worden, Zahlen, die ebenso su beanstanden sind, wie die von Chwolson (Das letzte Passahmahl 48ff.) als übertrieben behandelten aus b. Pesah 64<sup>b</sup>, Tos. IV 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Als der Verfasser des Jubiläenbuches schrieb, war die Notwendigkeit, mit der Schlachtung der Passahlämmer schon am Nachmittag su

Fassen wir die Ergebnisse unserer Untersuchung, die wegen der versprengten, der Erklärung und Einordnung bedürstigen Nachrichten so langwierig wurde, nunmehr zusammen. Wir fanden, daß zur Zeit des Erzählers, dessen Bericht der Chronist übernahm, das Passahopfer aus drei Teilen bestand: dem eigentlichen Passah, einem zweiten Mahl- und einem Brandopser. Die Darbringer waren nicht die einzelnen Wallfahrer oder gesonderte Familien, sondern das Opfermahl wird gleichsam von der Gesamtheit veranstaltet und der König und die Fürsten tragen zu demselben sehr viel bei. Das Mahl fand auf dem Tempelberge statt, nicht in den Häusern der Stadt. Neben der Passahseier verschwindet die des Massothsestes sast ganz, indem der Erzähler keines einzigen Festopfers gedenkt. Der ganze Hergang bei der Opferseier und die kurze Erledigung des siebentägigen Festes entspricht Deut. 16, 1 ff. Die talmudischen Nachrichten zeigen, daß um die Mitte des 2. Jahr-

beginnen, so allgemein anerkannt, daß auch er nicht mehr den Abend als die Zeit der Opferung angab, sondern die Zeit vom dritten Teile des Tages bis sum dritten Teile der Nacht (49, 10. 19), d. i. von 2 Uhr ab; obwohl aus der Übereinstimmung der Samaritaner und Karäer mit hoher Wahrscheinlichkeit su schließen ist, daß die Sadduzäer דין הערבים gleichfalls wörtlich auf den Abend bezogen und den Pharisäern ebenso sihen Widerstand entgegensetsten, wie bei anderen Neuerungen. Ein kimmerlicher Rest des alten Brauches, das Mahlopfer innerhalb des Heiligtums zu essen, hat sich beim Opfer des Naziräers bis zum Untergange des Tempels erhalten. Die Mischna Middoth II 5 sagt nämlich in der Aufzählung der Kammern im Vorhofe der Frauen: Die im Südosten war die Kammer der Nazirker, in der diese ihre Heilsopfer kochten, ihr Haar schoren und es unter dem Kessel verbrannten. Vgl. Kelim VI 2: או כירת הנוירים שבירושלים שכנגר הסלע , so war der Herd der Naziraer in Jerusalem beschaffen, der am Felsen stand. Da war die Erweiterung des heiligen Gebietes schon deshalb ausgeschlossen, weil der beim Opfer beschäftigte Priester vom bereits gekochten Widder einen Teil absunehmen und su schwingen hatte (Num. 6, 18-20), was außerhalb des Vorhofes nicht möglich war.

hunderts v. Chr. die Deut. 16, 2 widersprechenden Vorschriften über die Passahseier in Exod. 12 die Gestaltung dieser entscheidend beeinflußten: das Brandopfer neben dem Passah wird verdrängt, dieses selbst wird nun von jeder Familie dargebracht und in den Häusern Jerusalems verzehrt, es besteht bloß aus einem Schafe oder einer Ziege; das Mahlopfer daneben erhält sich zwar unverändert, aber es bülkt allmählich seine Bedeutung ein, um sie an das alleinherrschende Passah abzugeben. Dafür tritt aber der erste Tag des Massothfestes immer mehr hervor, nicht bloß durch die vorgeschriebenen Gemeindeopfer, sondern noch mehr durch die auf diesen Tag verlegten, jedem Einzelnen zur Pflicht gemachten Brand- und Mahlopfer, die allerdings erst unter Hillel sich an dem ersten Festtage durchsetzten, bis dahin aber am Halbseste dargebracht wurden. Diese Umgestaltung des Passah erfolgt gegen den Widerstand der Sadduzäer und der Kampf der Pharisäer für die das Volk berücksichtigende Gesetzesauslegung, aus dem uns nur wenige Momente überliefert sind, währt zwei Jahrhunderte. Das Jubiläenbuch spiegelt vielfach den Standpunkt der Sadduzäer in diesem Kampfe wieder, denen sich in Fragen des Tempelkults oft am Althergebrachten festhaltende Pharisäer anschlossen. Und wer weiß, ob das harte Urteil des Buches Henoch (89, 25) über den zweiten Tempel: "Sie begannen wiederum einen Tisch vor den Turm zu stellen, aber alles Brot auf ihm war befleckt und unrein", nicht auch durch den jeweiligen Sieg der Pharisäer im Opferkult veranlast wurde.

# Zur Exegese von Hiob 19, 25-27

YOR

#### Julius Speer.

Man darf mit Genugtuung und Freude bekennen, daß die theologische Wissenschaft seit Ewalds Zeiten Großes geleistet hat für das Verständnis des so schwierigen, aber auch äußerst anziehenden Buches Hiob. Eine ganze Reihe von Arbeiten verdienstvoller selbständiger Exegeten geben uns Wegleitung, daß wir in die Gedanken und den Geist unseres Buches eindringen können. Aber andererseits kann gerade eine Vergleichung der neuesten Arbeiten über das Buch Hiob zeigen, in wieviel Punkten die selbständigen Forscher noch auseinandergehn und wie vieles in der Auffassung des ganzen Buches oder größerer Teile desselben und in der Erklärung von einzelnen Stellen noch zweiselhaft ist. Ley kann in seinem Aufsatz "das Problem im Buch Hiob". Neue Jahrb. f. Philol. und Päd. 154. Bd. 1896 S. 125 sagen: "So feststehend es nach Übereinstimmung fast aller Exegeten anzunehmen ist, daß es sich in der Hiobdichtung um das Verhältnis von Tugend und Frömmigkeit zu den Schicksalen der Menschen handle, und wie die gerechte und gütige Weltregierung Gottes mit den Mißgeschicken und Leiden der Frommen sich vertragen, so zweifellos dieses iestzustehen scheint, so verschieden und zum Teil entgegengesetzt sind die Meinungen darüber, worin die Lösung dieser

Frage, dieses so schwierigen Problems der Theodicee, bestehe". Ebensowenig ist eine Übereinstimmung vorhanden in der Beantwortung der Frage, welche Stellung Prolog und Epilog in der Dichtung einnehmen, mit der bis zu einem gewissen Grad die vorhergehende in innerem Zusammenhang steht. Man vergleiche dazu nur auf der einen Seite z. B. Duhm p. VIIf. Friedrich Delitzsch p. 13f. und auf der andern Seite Grill, zur Komposition des Buches Hiob p. 72f.; Klostermann, Hiob R. E. 3 und Kautzsch jr., das sogenannte Volksbuch. Ja nicht einmal in der Auffassung der Elihureden sind die Forscher einig. Wenn auch die Mehrzahl, wie mir scheint, mit durchschlagenden und zwingenden Gründen sie vom ursprünglichen Gedicht als späteren Zusatz trennen, so tritt doch z. B. Budde in seinem Kommentar p. XXXV-XXXIX mit aller Energie für ihre Echtheit ein, und Cornill in seiner Einleitung p. 233 glaubt, mit den Elihureden werde dem ganzen Buch das Herz ausgerissen und es bleibe nur ein Leib übrig, dessen Formenschönheit man anstaunen und bewundern könne, dem aber die lebendige und belebende Seele fehle.

So darf es uns nicht wundern, wenn in der Erklärung einzelner Stellen auch heute noch vieles zweiselhast ist und von den Exegeten verschieden verstanden wird. Man vergleiche z. B. die Aussaung von c. 17 bei Duhm, Klostermann und Friedrich Delitzsch. Dies gilt auch von der berühmten Stelle c. 19, 25—27, bei deren Erklärung sich bis in die neueste Zeit die sogenannte ante und post mortem-Aussaung gegenüberstehen.

Im Folgenden gebe ich in einem 1. Teil eine Geschichte der Auslegung dieser Stelle, die jedoch auf Vollständigkeit keinen Anspruch machen kann, schon deshalb nicht, weil mir die dazu nötigen Bücher nicht zu Gebote standen. Ein 2. Teil enthält eine Untersuchung des Wortlauts, Inhalts und der Stellung des Textes im Ganzen des Buchs. Da im 2. Teil die verschiedenen Erklärungsversuche, soweit sie in Betracht kommen können, besprochen werden, so habe ich mich in der Geschichte der Erklärung auf die Darstellung der einzelnen Ansichten beschränkt, ohne in jedem einzelnen Falle eine Kritik derselben zu versuchen, da dies zu vielen Wiederholungen führen müßte. Bei der Darstellung der Geschichte kam ein sachlicher Gesichtspunkt nur insofern zur Anwendung, als die Vertreter der ante mortem-Auffassung und die der post mortem-Auffassung je zu einer Gruppe vereinigt wurden; im übrigen war der chronologische Gesichtspunkt der ausschlaggebende.

#### L Geschichte der Auslegung.

Quellen dazu: Henke: narratio critica de interpretatione loci Job 19, 25—27 in antiqua ecclesia. Helmst. 1783. — Kosegarten: commentatio exegetico-critica in locum nobiliss. eund. vexatiss. Job 19, 25—27 Gryph. 1815. Stickel: in Jobi locum celeberrimum 19, 25—27 de goële commentatio philologico-historico-critica 1832 (in der Straßburger Bibliothek vorhanden aus der Bibliothek von Professor Eduard Reuß). Köstlin: de immortalitatis spe, quae in libro Jobi apparere dicitur 1846. Nicetae catena in Jobum.

### 1. Alte Kirche und Mittelalter.

ţ

Die kirchliche Auslegung fand in unserer Stelle einen locus classicus für die christliche Lehre von der Auferstehung und einen Beweis für die Gottheit Christi.

Die ersten Spuren der Beziehung unserer Stelle auf die Lehre von der Auserstehung finden wir wahrscheinlich bei Clem. Rom., der in seinem ersten Brief an die Korinther unter andern Zeugnissen für die Lehre von der Auserstehung Zeitschrift £ d. altest. Wiss. Jahrg. 25. L. 2905. auch die Worte anführt: "καὶ πάλιν Ἰωβ λέγει καὶ ἀναστήσεις τὴν σάρκα μου τὴν ἀναντλήσασαν ταῦτα πάντα s. die apostol. Väter von Funk 1901 pag. 48.

Origenes verwendet die Stelle in dem Zusammenhang, daß er seine Lehre von der Auserstehung gegen den Vorwuf der Unkirchlichkeit sicher zu stellen sucht (er leugnet die Identität des Auserstehungsleibes mit dem irdischen), wenn er sagt: ού ταύτα διέφαμεν άπιστούντες τῷ ἐν 'Hođa γεγραμμένω τούτον τὸν τρόπον. ὅψεται πάσα σάρξ τὸ σωτήριον του θεού ή τῷ ὑπὸ του Ἰωβ λεγομένω, ὁπ άένναός έστιν ό έκλύειν με μέλλων έπὶ τῆς γῆς, καὶ άναστήσαι τὸ δέρμα μου τὸ άναντλοῦν ταῦτα. In den Streitigkeiten, die diese Ansicht erregte, wurde unsere Stelle vor allem von den Chiliasten, aber auch von solchen, die den Chiliasmus nicht billigten, verwendet gegen die Origenisten zum Beweis für die Identität des Auferstehungsleibs mit dem jetzigen Leib (s. Köstlin p. 9), da ja Hiob in demselben Leib, der jetzt so geplagt werde, Gott schaue. (אשר אני אחזה ולא זר ועיני ראו ונ')

Berühmter noch wurde unsere Stelle, als man darin ein Zeugnis fand nicht bloß von der Auserstehung der Toten, sondern auch von Christus als dem, der die Toten auserwecken wird. Diese Aussaung bürgerte sich in der Kirche ein aus Grund des Ansehens von Hieronymus und teilweise wenigstens auch von Augustinus. Der letztere stellt zwar ausdrücklich in Abrede, daß es sich in unserer Stelle um das Schauen Christi handle, aber er glaubt, daß Hiob von der Auserstehung des Fleisches rede, wenn er sagt de civitate Dei 22, 29 ed. B. Dombart vol. II p. 549: "et in carne mea videbo Deum". Hiob resurrectionem quidem carnis sine dubio prophetavit, non tamen dixit: "per carnem meam". Quod quidem si dixisset, posset Deus Christus intellegi, qui per carnem in carne videbitur; nunc vero

potest et sic accipi: "in carne mea videbo Deum" ac si dixisset: "in carne mea ero, cum videbo Deum". Dagegen in den Bemerkungen zum Buch Hiob August. op. tom IV Bas. 1541 p. 1269 übersetzt er den Anfang der Stelle nach LXX "aeternus est qui me resoluturus est" und erklärt das so: "qui me reparare potest" und scheint damit an die Wiedergenesung Hiobs zu denken. Dagegen Hieronymus behauptet zuversichtlich, daß nicht bloß die Lehre von der Auferstehung dieses Leibes, sondern auch die wichtigsten Lehren über Christus in der Stelle enthalten seien. Daß diese Auffassung sich in der abendländischen Kirche eingebürgert hat, hat seinen Grund in Hieronymus' Übersetzung der Stelle in der Vulgata: scio, quod redemptor meus vivit et in novissimo die de terra surrecturus sun; et rursum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Deum meum. Quem visurus sum ego ipse et oculi mei conspecturi sunt et non alius; reposita est haec spes mea in sinu meo.

Anders dagegen wurde die Stelle in der morgenländischen Kirche erklärt von Chrysostomus, der darin die Hoffnung einer Wiederherstellung in diesem Leben ausgesprochen findet. Epist. II ad Olymp. diacon. schreibt er: οὐτος δὲ Ἰωβ δίκαιος ῶν καὶ περὶ ἀναστάσεως ἐπιστάμενος οὐδὲν ταύτη μάλιστα ἐκλυδωνίζετο, οὐκ εἰδὼς τὴν αἰτίαν ών ἔπασχε und in den Bemerkungen zu Hiob (Nicet. catena p. 187), Hiob habe nichts Sicheres gewußt über die Auferstehung, weil er bekenne, es sei nicht möglich, daß ein Gestorbener wieder lebe, (s. zu c. 14, 13£). Seine Ansicht von 19, 26 geben die Worte (s. Stickel p. 55): "τοῦ νόσου ἐκλύσας τοῦτ ἔστιν ἐλευθερώσας, πάλιν ἀνακαινίσει τὸ δέρμα μου τὸ τοῖς ἰχῶρσι διαφθαρέν αὐτὸς γὰρ ἀλγεῖν ποιεῖ καὶ πάλιν ἀποκαθίστησιν, ἀποκτείνει καὶ ζωοποιεῖ." Die meisten Zeitgenossen und späteren Exegeten der

griechischen Kirche stimmen in ihrer Erklärung der Stelle mit Chrysostomus überein; so Didymus, Alex. Catech., Polychronius, Bruder von Theodor v. Mops., später Olympiodor, Isidor von Pelusium, Theodoret. Johannes von Damascus verwendet in seinem Buch "περὶ ὀρδοδόξης πίστεως" lib. IV c. 18 zwar sonstige Stellen des A. T. z. B. Ez. 37 und Dan. 12 zum Beleg für die Lehre von der Auserstehung, aber das Buch Hiob nicht.

# 2. Reformation und neuere Zeit.

Durch Luther drang die altkirchliche Auffassung auch in die evangelische Kirche. Er übersetzt unsere Stelle: "Aber ich weiß, daß mein Erlöser lebet; und er wird mich hernach aus der Erde auferwecken und werde darnach mit meiner Haut umgeben werden und in meinem Fleisch Gott sehen. Denselben werde ich mir sehen und meine Augen werden ihn schauen und kein Fremder. Meine Nieren sind verzehrt in meinem Schoß." Sie wurde dogmatisch und liturgisch verwertet, fand in kirchlichen Glaubensbekenntnissen (form. conc. epit. ed. Müller p. 520) und Katechismen Eingang; Kirchenlieder (wie: "Jesus meine Zuversicht", "Ich weiß, daß mein Erlöser lebt") schlossen sich daran an. Auch Leo Iudae und Piscator ließen die Idee der Auferstehung in ihren Übersetzungen durchblicken. Der Letztere übersetzt: "Ich weiß, daß mein Erlöser lebt und daß er der letzte auf dem Staub stehen wird (d. h. daß er zuletzt den Sieg über meine Feinde davontragen wird). Und wiewohl sie nach meiner Haut dieses durchstochen haben (d. i. wenn die Würmer nicht nur meine Haut, sondern auch mein Fleisch und Gebein werden zernagt haben), so werde ich doch aus meinem Fleisch Gott sehen (d. i. so darf ich doch zu einem neuen Leben auserweckt Gott, nämlich Christum den Gottmenschen sehen)." Calvin's Ansicht unserer Stelle in den contiones in librum Iobi. Amstelod. 1667 p. 259ff. stellt Köstlin p. 12f. so dar: Calvin vergleiche mit den Leistungen Hiobs, der nur ein Fünklein Licht gehabt habe, das was man von einem Christen erwarten könne, den Gott über die Auferstehung nicht im Unklaren gelassen. Hiob habe die Hoffnung der Auferstehung nicht gehabt. Der goel sei Gott, nicht der θεάνθρωπος und Gott heiße Menschen schließlich vergehen, unversehrt bleibe. In dem Ausdruck על־עמר יקום liege, daß er seine Macht ergieße über die Erde d. h. über die Menschen, welche nichts sind und keine Kraft in sich Er stehe aber so da, daß er zugleich den Staub wiederherstelle; denn sonst könnte er nicht goel genannt werden. Diese göttliche Kraft erkenne Hiob an und glaube, daß diese auch seine Krankheit heilen könne. In der Hauptsache ganz ähnlich wie Calvin erklären Mercerus, ebenso Drusius, Professor der orientalischen Sprachen in Oxford, später in Leyden † 1616. Nach ersterem spricht Hiob das Bekenntnis aus, daß er an Gott glaube und an dessen Vorsehung, der ihn gewiß wunderbar retten werde, so übel er daran sei s. Schultens p. 445 ed. Vogel: "Quomodo me, socii, dicitis eum non cognoscere, aut eius providentiam negare? sane agnosco me in tanta afflictione, confecto toto corpore, vivum consistere non posse, nisi supra naturam immensa sua providentia in me nunc verteretur". Dann Grotius in seinen annotationes in V. T. sagt p. 354f.: "Deus in campo stabit victor adversariorum meorum, quem ego etsi consumptus morbis propitium sentiam salute reddita".

Die ante mortem-Erklärung vertraten noch die Socinianer und die meisten jüdischen Exegeten, die größtenteils ganz kurz über unsere Stelle hinweggehen. Aben Esra versteht unter dem prom einen später lebenden Menschen, der Hiobs Unschuld zu rechtsertigen austreten

werde. Das Schauen Gottes erklärt er von dem Erkennen der göttlichen Strafen, die über Hiob verhängt seien. Ihm schlossen sich an Jarchi, Nachmanides und Gersonides (aus Schlottmann, Hiob p. 336). Im ganzen ähnlich ist, wie es scheint, die Auffassung von Königsberger, Rabbiner in Pasewalk. Dessen Arbeit über Hiob v. J. 1896 bespricht Klostermann Th. Litt. Bl. 20. Jahg. p. 445. "V. 25 ist nicht von Gott und 26 von den Schmerzen zu verstehen, die Hiob von Gott her beschert sind". Er übersetzt: "Und nach meiner Haut, die man abgeschlagen hat, fühle ich an meinem Körper Gott(es Hand); weil ich aber nur für mich fühle und nur meine Augen, nicht die eines Fremden es wahrnehmen, vergehen meine Nieren in meinem Innern".

Dagegen die große Mehrzahl der Ausleger der evangelischen und der römischen Kirche teilte die altkirchliche Auffassung. So Johann David Michaelis, der allerdings die Beziehung auf Christus leugnet, Johann Heinrich Michaelis und A. Schultens. Die beiden Letzteren führt Köstlin p. 14f. als Beispiele an, wie die alte Auslegung damals begründet wurde. Johann Heinrich Michaelis sagt, goel könne an und für sich jeden liberator bezeichnen, aber das sei nur eine abgeleitete Bedeutung; goel im eigentlichen Sinn bezeichne den, qui pretio interposito aliquem redimat. Dies sei Sache derer gewesen, die durch Bande der Blutsverwandtschaft verbunden waren. Was an unserer Stelle dem goel zugeschrieben werde, könne nur auf Christum gehen, der seit seiner Menschwerdung unser Blutsverwandter sei und uns vom Gericht Gottes erlöst habe interposito pretio sanguinis sui; auch 'n passe allein auf Christum; das Gott lebe, sei selbstverständlich. V. 26 hoffe Hiob, wenn Fäulnis und Würmer seine ganze Haut zerfressen totumque hoc quod supersit (= האוז), aus seinem wiederbelebten Fleisch gleichsam als aus seiner Wohnung Gott zu sehen. Durch "MIDD werde der Meinung vorgebeugt, als rede Hiob von seinen Geistesaugen, "et notari corporis a mortuis excitati veritatem"; mit min sei derselbe wie mit bezeichnet. Thin nicht ein anderes Auge, sondern das gleiche, das er jetzt gebrauche und kein anderer Leib, sondern der gleiche, in dem er jetzt geplagt werde. Ähnlich Schultens; anders dagegen der Herausgeber Vogel 450b und 451a, der die Stelle von der Hoffnung auf Ehrenrettung n diesem Leben und Wiedergenesung versteht.

## 3. Neueste Zeit.

Durch Eichhorn wurde die ante mortem-Auffassung weit verbreitet und auf der andern Seite begegnet uns seit Ewald's Zeiten bei einer ganzen Reihe von Exegeten an Stelle der altkirchlichen Auslegung eine "gemäßigt eschatologische Auffassung", die den Hiob die Erwartung seiner Ehrenrettung noch nach dem Tode aussprechen läßt.

Coldinate Con-

.....

All Camping

A. Die ante mortem-Auslegung oder "ea sententia, quae ipsam immortalitatem cogitatione et sensu perceptam removeret, redditam Iobo vel huius vitae prosperitatem vel innocentiae et probitatis existimationem vel utrumque pro ea substituens" s. Köstlin p. 16.

Nach Eichhorn "Bibl. Litteratur" 1. Bd. 3. Stück 1787 p. 367 f. und Kommentar, Leipzig 1800. Köstlin p. 17 erwartet Hiob seine Rechtfertigung und Wiedergenesung. Er wünsche nichts sehnlicher als eine Reinigung vom Verdacht der Gottlosigkeit, in den er wegen seines schweren Leidens geraten war, durch Gottes Zeugnis für seine Unschuld; er möchte aber dieses Zeugnis haben, noch ehe er aus dem Leben scheide, habe also keine Hoffnung auf ein Leben nach dem Tod. Dafür sprechen auch seine Aussagen über die Scheol; dort gebe es kein Licht, sondern dichte Finsternis

herrsche an diesem Ort; dort gebe es auch keine ausgleichende Gerechtigkeit, denn alle befinden sich in gleicher Lage 3, 13.17—19. Im Kommentar p. 662 sagt er: "Hiob ist seiner Unschuld so gewiß, daß er wünschen möchte, die Beteuerungen derselben möchten förmlich aufgeschrieben werden, damit sie einst, wenn Gott (wie er sicher hofft) erscheint, um seine Unschuld zu erklären, von niemand können abgeleugnet werden. Denn Gott werde Hiobs Unschuld noch vor seinem Tod zur Beschämung seiner

Gegner öffentlich erklären. Die Übersetzung lautet: Denn ich weiß es, daß mein Ehrenretter lebt.

Und zuletzt auf den Kampfplatz treten wird oder auch: und zuletzt den Staub bestreiten wird (Hufnagel 1781 p. 108: "besiegen wird er der Feinde Rott" und Wellhausen, der TDV - die armen sich überhebenden Erdensöhne, die Lehmhüttenbewohner cf. 4, 19 fast und darunter die Freunde Hiobs versteht) d. h. seine 3 Gegner, die in Rücksicht auf ihre Schwäche, um welche unbekümmert sie sich zum Richter zwischen Gott und Hiob aufgeworfen haben, Staub genannt werden — und ist gleich meine Haut und dieser Leib zernagt, so werde ich dennoch Gott aus diesem Leibe schauen (nämlich dem wiedergenesenen), ihn werden meine Augen sehen, aber nicht als Gegner. Zu dieser Auffassung stimme die ganze Anlage und der Zweck des Gedichts, Hiobs Frömmigkeit als eine selbstlose und uneigennützige zu erweisen. Wenn sie aber als uneigennützig erwiesen werden solle, so dürfe Hiob keine Hoffnung auf eine künftige Belohnung nach dem Tode gehabt haben.

Seine Ehrenrettung allein erwartet Hiob nach Ilgen. Das Verhalten Hiobs, der trotz seiner hoffnungslosen Lage und der Aussicht auf den nahen Tod daran festhält, daß seine Unschuld und sein guter Name ihm nimmermehr geraubt werden können, errege unsere Bewunderung und

s könne nicht anders sein, als daß wir mit ihm hoffen, ahwe werde erscheinen, und wünschen, daß ihm sein Recht werde. So bereite unsere Stelle auf den Schluß des Gedichtes vor. V. 25b übersetzt er: qui contemptus in pulvere iacet victor caput attollet. MIN geht auf Hiob und ist mit צל על zu verbinden - postremus in oder super pulvere, ulso der auf dem Staub den letzten Platz einnimmt (auch tie Freunde hatten sich auf den Staub gesetzt 2, 13. Hiob war dort sitzen geblieben) und eben deshalb von den andern verachtet wird, by - vincet. So soll der Sinn des Verses sein: der, über den ihr schon den Stab gebrochen habt, wird, wenn der Rächer und Beschützer seines Rechts das Urteil spricht, dastehen und das Haupt emporheben. übersetzt er: haerebo adhuc in cute dira hac vi contusa; ex hac cuticula videbo Deum. אול sei zu lesen אול für im Sinn von commorari; vor אשר sc. אשר quam cutem contuderunt haec sc. ulcera vel hoc sc. unum ulcus, weil der Leib gleichsam mit Einem Geschwür bedeckt ist. Also Hiob versichert, er werde seine Leibeshütte, wenn er auch noch so schwach sei, nicht verlassen müssen, bis er Gott gesehen habe und von ihm für unschuldig erklärt sei.

H. A. Schultens, ein Enkel des früher erwähnten, ist mit Eichhorns Gründen einverstanden und betont außerdem noch, in dem Widerspruch zwischen Hiobs Vertrauen und der scheinbaren Unmöglichkeit seiner Wiederherstellung wegen der "ungenesbaren" Art seiner Krankheit liege das Interesse des ganzen Stücks; dies sei sozusagen die Feder, welche alles in Bewegung setze. Und gerade diese Feder nehme man aus dem Zusammenhang weg und hindere ihre Wirkung, sobald man unsere Stelle auf das zukünftige Leben beziehe und dem Hiob die Versicherung in den Mund lege, daß er sich, unter den vielen und unverdienten Leiden erliegend, doch einst herrlich aus dem Staub erheben und daß sein

Glück in der Ewigkeit beginnen werde. Denn wenn seine Freunde dieser Versicherung glaubten, so wäre der Streit am Ende gewesen und ihre Beschuldigungen hätten aufhören müssen, und wenn sie nicht glaubten, warum habe Hiob nicht ferner darauf gedrungen, ja warum habe seine Ungeduld zusehends zugenommen, während er auf Grund dieser Hoffnung doch das Ende seines elenden Lebens ruhig hätte abwarten sollen. Das sei aber nicht der Fall gewesen, vielmehr bleibe der Stoff zu den Beschuldigungen und der Ton von Hiobs Verantwortung in allen folgenden Reden durchaus gleich, bis der Ausgang dann zeige, daß sein Vertrauen vollkommen begründet gewesen sei und seine Augen Gott erblicken als seinen Retter. Betreffs der Erklärung des Einzelnen sei noch erwähnt קליעם יקים – er wird stehen neben dem Staub d. h. als Fürsprecher und Bürge (לל wie Dan. 12, 1 gebraucht).

"Der Trotzkopf will durchaus Satissaktion haben"; mit diesen Worten gibt Stuhlmann seine Auffassung von der Stelle wieder. Er übersetzt 25 u. 26: equidem scio vindicem mihi in vivis — qui tandem in tumulo meo stabit; attamen (V. 26 Nachsatz zu 25) postquam cutis mea lacerata est et hoc (optarem) ut e carne mea i. e. ipse dum vivo Deum videam etc. Der Sinn des ganzen soll also sein: doch wünsche ich, da ich dem Tode nahe bin, daß ich die Rechtsertigung noch erlebe und Gott sich zur Bezeugung meiner Unschuld vor mir sehen lasse. Nach num sei jur De zu ergänzen.

In diesem Zusammenhang sind ferner zu erwähnen die Erklärungen von Gaab, Schaerer, Knobel, Haevernick, Gleiß, Steudel, v. Hofmann, Umbreit, Hirzel, Stickel, Hahn, Hitzig u. s. f.

Umbreit, der in der 1. und 2. Auflage seines Hiobkommentars 1824 und 1832 Hiob seine Ehrenrettung noch or seinem Tod erwarten läßt, änderte dann später seine Ansicht s. StKr 1840 p. 236ff.

Nach Hirzel, 2. A. v. Olshausen 1852 stehen V. 25ff. a nachdrücklichem Gegensatz zu 23f. Wozu brauche Hiob ie ängstliche Sorge um die Erhaltung seines guten Namens ei der Nachwelt, "weiß er doch gewiß, daß er selbst noch liese Ehrenrettung seines Namens erleben wird, sollte sich nich sein Leiden noch länger mehren und sein Körper och vollends zum bloßen Gerippe werden. Er werde Gott itr sich auftreten sehen und nicht für die andern". Alsdann, venn seine Unschuld aufgedeckt sein werde, werden die reunde wünschen, ihn nicht ungerecht verfolgt zu haben, nögen sie den Ernst des Gerichts beizeiten erwägen.

Ganz ebenso Heiligstedt, Hitzig, wenn er den Sinn 700 V. 26 so versteht: gleichsam noch vor Torschluß werde ch Gott schauen, wenn der Zerstörungsprozes vollendet sein wird, so das von meinem Leib nur das Gebein und tie Sehnen noch unversehrt sind. YN zeitlich, sonst müßte בעד אווע heilen. אווע örtlich gefallt ließe die Anschauung zu, dal seine abgezogene Haut wie ein Hemd vor ihm aufgehängt sein und er dahinterstehen würde. p - von, ab - nach meinem Fleisch. Gegen die post mortem-Auflassung sagt er, Trennung von Leib und Seele sei in 26 nicht angezeigt und die Bestimmung in 27 führe auf das Gegenteil; in der Formel "sehenden Auges" sei überall das körperliche Auge, die sinnliche Wahrnehmung verstanden und komme in 1 Reg 1,48, 2 Sam 24,3 auf den Sinn "bei Leibesleben" hinaus. Ferner: war es Hiob ernst mit der Behauptung 14, 12 f. 21, 26, daß der Tote tot bleibe oder nicht? Sodann vom Gottschauen nach dem Tod enthält die MTM Hiobs nichts 42, 5.7 und eine Hinweisung darauf würde hinter 42, 17 ins Leere greisen.

Ganz wie Hirzel u. s. w. erklärt auch Renan die Stelle,

Hiob 1859 3. A. 1875. Job s'abandonne à l'espérance de voir Dieu descendre un jour sur la terre, quand il sera réduit à l'état de squelette, pour le venger de ses adversaires.

Stickel vertritt ganz wie die früher Genannten sowohl in seiner Schrift in Iobi locum etc. c. 19, 25-27 v. 1832 wie in seinem 10 Jahre später erschienenen Kommentar mit aller Energie die ante mortem-Erklärung. Hiob spreche in diesen Versen "nicht eigentlich die Erwartung auf Abwer-'dung des Todes aus, sondern auf Rechtsertigung seiner Unschuld, bevor er sterben werde, wenn sie auch erst in dem äußersten, einem Aussatzkranken möglichen Lebensmomente erfolge". Der Schluß des Buches erfülle und übertreffe zugleich diese Hoffnung. Denn Hiob schaue zuletzt wirklich Gottes Erscheinung auf Erden mit seinen Augen 38 u. 42,5 und bekomme auch durch göttliche Sentenz das Recht gegen die Freunde zugesprochen 42,7. Gegen dieses schwere Argument einer so genauen Übereinstimmung unserer Erklärung mit dem wirklichen Erfolge sollte man das Auge nicht verschließen, sowie andererseits nicht übersehen, daß den Spruch auf die Unsterblichkeitsoder Auferstehungshoffnung bezogen, gerade im Höhepunkt des menschlichen Streites der Held im schönsten Moment, da er seinen Kranz der Treue zu Gott gewinnt, mit seiner feierlichsten Beteuerung den wahren Ausgang der Sache versehle. Durch das ganze Buch werde eine Entscheidung über das Rätsel des Leidens des Frommen gesucht und endlich auch wirklich sowohl didaktisch in den Reden Elihus als faktisch im Epilog gegeben, ohne daß dabei die Unsterblichkeit des Geistes auch nur im entferntesten "beregt" werde.

Überall wohin man sich wende, verstoße die Unsterblichkeitslehre gegen die Ökonomie der Schrift und bringe Widerspruch und Zerstörung in sie.

Daß der Verfasser das letzte, höchste und schlagendste,

worin einzig die wahre Lösung gefunden werde, die Ausgleichung im Jenseits, als feste Überzeugung gehabt haben solle, aber so nebenbei ohne alle Einwirkung in den Gang des Streites habe verpussen lassen, sei ein starrer, innerer Der Einwand Ewalds, diese Vorstellung Widerspruch. sei dem Dichter eine neue, nur keimende Ahnung gewesen. die er nur kurz und versuchsweise einzuführen wage, scheitere an den Worten, die eine seste Überzeugung seierlich beteuern; und wenn Köster sage, daß das gewaltige Pathos unserer Stelle eben in der plötzlich bis zur Weissagung gesteigerten Ahnung der Unsterblichkeit liege, die wie ein Blitzstrahl durch des Helden Seele fahre, sogleich aber wieder in der grauenvollen Dunkelheit des Ganzen verschwinde, so sei das zwar ein blendendes Auskunftsmittel, aber unhaltbar. Denn vom Verfasser könne nur zweierlei angenommen werden: entweder er habe in dieser Schrift alles gesagt, was er selbst über das Problem der leidenden Frömmigkeit wußte, dachte und ahnte, nur künstlerisch verarbeitet, eine wahre und ernste Darstellung seiner Wirren, seines Ringens und endlichen Findens gegeben. Dabei hätte dann die neue Wahrheit ebensowenig den alten Irrtum neben sich fortdauern lassen oder sich wieder in ihn verlieren können, "als das Dunkel bleibt, wenn ein Licht aufstrahlt". Die andere Möglichkeit wäre die, der Verfasser habe, selbst zwar Höheres wissend, vorsätzlich sich nur in der irdischen Sphäre halten und zeigen wollen, wie sich jenes Rätsel allenfalls auch vom reinen Diesseitigkeitsstandpunkt aus lösen lasse; in diesem letzteren Falle wäre das Buch mehr ein Spiel des Geistes, vielleicht durch temporelle Verhältnisse veranlaßt. Sonst überall im ganzen Buch wäre jener Standpunkt eingehalten, nur an unserer Stelle die Hoffnung auf Ausgleichung nach dem Tode einmal hereingedrungen "aus persönlichem Überschuß an Kenntnis dieser Hoffnung, um

ì

den höchsten Affekt des Helden ausreden zu lassen". Mit dieser Voraussetzung würde der Dichter vollständig preisgegeben; der durchweg mit höchster Besonnenheit seinem Plane treue, selbst im wogendsten Erguß sich noch beherschende, feine dialektische Schöpfergeist hätte seine sich selbst gesteckte Schranke durchbrochen, die strenge Einheit des Ganzen gelöst und den Streit in eine ganz andere, dem Prinzip des Buchs fremde Region versetzt. Das schöne Kunstwerk würde mit einem Schlag zertrümmert.

Für die ante mortem-Auffassung spreche der unmittelbare Zusammenhang unserer Stelle und die verwandten Aussagen; besonders c. 16,21 f. seien ihr günstig. In jener Stelle erbitte Hiob das recht baldige Eintreffen des Gerichts, weil er dem Tode schon nahe sei und nicht auf die Erde zurückkehre, und neben Sätzen wie 14, 12: "Der Mensch liegt und steht nicht wieder auf" könne keine Ahnung des Gegenteils auftauchen cf. Hitzig. Dadurch werde jede Deutung unserer Stelle auf eine Wiederbelebung des irdischen Körpen und Wiederkehr Hiobs auf diese Erde gänzlich abgeschnitten; eine Auferstehung aber ohne Wiedererwachen desselben verstorbenen Leibs auf dieser Erde kenne das Alte Testament nicht und es sei so die Ansicht, für welche noch einzig Raum bleibe, daß der Geist des Toten in einem neuen Leben (denn er hat Augen 19, 27) Gott schaue, werde dieses allgemein von der unmittelbaren beseligenden Nähe verstanden oder daß er teilnehmend herüberblicke in das Irdische, wann Gott die Rechtfertigung vollzieht, ein völlig fremder Gedanke.

Zu diesen sachlichen Erwägungen kommen noch sprachliche Gründe. V. 25 enthalte gegenüber von 16, 19 die Gedankensteigerung, daß der im Himmel, in den Höhen weilende Zeuge nun als Schutzherr auf der Erde auftreten solle (cf. Budde). 26a faßt Stickel אחר als Präposition zeitlich zu עודי und אחר נקולו ואחר נקולו ואחר נקולו און und און נקולו ואחר ist adverb.

Bestimmung cf. Deut. 32,6 הליהוה תגמלו ואת in unserem Buch c. 33, 12 u. s. w. ነр) scheine der medicinisch-technische Ausdruck zu sein "für das löcherige Durchschlagen der Geschwüre oder das in rollenartigen Runzeln berstende Abschuppen der Haut beim Aussatz". 26b pp privativ. Hiefür spreche der Parallelismus mit WM und die Tatsache. daß der schwarze Baras sowie die Elephantiasis wirklich anch das Fleisch angreifen, und zur Erwartung einer Theophanie stimmen die Ausdrücke אות und מול gut cf. Ex. 24, 10 und 11. Auf das Schauen Gottes sei im Text besonderer Nachdruck gelegt und darin beruhe recht eigentlich die Wonne seiner Hoffnung, daß der Verteidiger seiner Unschuld nicht überhaupt nur einmal auf Erden erscheine, sondern von ihm selbst mit seinen d. i. denselben leiblichen Augen, mit denen er jetzt sieht, angeschaut werde und zwar ihm zugeneigt und als Nichtfeind.

Ganz ähnlichen Gründen wie bei dem mehr rationalistisch gestimmten Stickel begegnen wir auch bei dem orthodoxen Hahn in seinen beiden Schriften von 1845 und 1850. sigt: 1) Wenn der Verfasser eine Auferstehung oder künftige remuneratio gehofft hätte, so hätte er das Gedicht nicht so abfassen können; 2) Die Stellen, da Hiob die Hoffnung auf ein Leben nach dem Tod ausdrücklich zurückweist, schliessen die post mortem-Auffassung aus; 3) spricht der Zusammenhang des ganzen Kapitels dagegen. (Hiob seiner Unschuld gewiß schildere sein ungeheures Unglück und bitte seine Freunde um Mitleid und wolle V. 23 f., daß die Nachwelt, die billiger uteilen werde als die Freunde, erfahre, daß er soviel zu dulden habe als ein Unschuldiger. Dennoch könne er, da er von seiner Unschuld völlig überzeugt und an Gottes Gerechtigkeit noch nicht völlig verzweifelt sei, auch jetzt die Hoffnung nicht fahren lassen "fore ut ipso adhunc vivo quamvis morte proximo instante innocentiam suam agnoscere debeant ab ipso Deo

edocti; non prorsus in perpetuum opprimi posse novit innocentiam". Gott selber werde endlich vor Hiobs Tod auf der Erde erscheinen.) 4) die Vorstellung von der Scheol schliesst die Hoffnung einer Auferstehung aus.

Dagegen werde die ante mortem-Auffassung dem Wortlaut gerecht, stimme zum Zusammenhang und mit den sonstigen Anschauungen des Buches und ihr entspreche auch der Schluß des Gedichtes. Seine Übersetzung lautet: et ego quidem scio patronum meum vivere atque posthat tandem () in pulvere (- terra 5, 6 8, 19 39, 14 41,25 ita tamen ut simul de palaestra cogitandum videatur, quae ipsa est terra, opposito caelo, in quo versatur Deus) staturum esse. V. 26a fallt er INI wie Targ etc. - "dies wird: geschehen" und übersetzt: et postquam cutem meam percusserint hoc sc. futurum est, ex carne mea (tamen superstite) : conspiciam Deum, quem ego videbo mihi i. e. propitium e . oculi mei videbunt neque alienum. Etwas anders in seinem -Kommentar p. 167 f. 71718 hier präsent. und 7888 adv. wie Stickel. "Nach meiner Haut, die man zerschlagen diesermaßen und schon meines Fleisches baar erschau' ich Gott'. אחזה sei parallel zu ידעהי 25 und bezeichne das geistige innere Schauen. Der Gedanke erhalte noch eine Ergänzung in 27 durch die nähere Bestimmung, wie Hiob Gott is seinem Leibe schaut.

Wie stimmen Gottes Gerechtigkeit und die Leiden des Frommen zusammen? — Von der Lösung dieses Problems, welche der Christ sich gerne und freudig gibt, sagt Reuss, von einer Hinweisung auf das künftige Leben und die Ausgleichung, die es bringen soll, ist keine Rede. "Man beruft sich zwar auf die Stelle 19, 21ff. Aber abgesehen von dem wahren Sinn der Stelle fragen wir: warum ist denn am Ende von dieser Hoffnung gar nicht die Rede? Die Freunde wissen nichts davon, Jahwe selbst schweigt

darüber und wenn Hiob noch vor der Mitte des Buches so fest auf ein Jenseits hofft, warum schließt denn damit nicht sofort die Verhandlung oder knüpft sich wenigstens an diese plötzlich eröffnete Perspektive? (cf. oben Schultens). Warum geht das Gespräch fort ohne die geringste Rücksicht auf dieselbe? Die allerletzte Zeile des Buches kann allein schon genügen zu beweisen, wie weit der Verfasser entsernt war von dieser Seite einen Strahl in das Dunkel der menschlichen Schicksale fallen zu lassen. Hiob, sagt er, lebte darnach 140 Jahre und starb alt und lebenssatt. 140 Jahre zu denen, die er im Beginn der Erzählung schon hatte, drückt sonnenklar den Gedanken aus: die höchste Summe des einem Menschen erreichbaren Glücks ward Hiob zu teil, er genoß das Mögliche und konnte damit sufrieden sein. Nein, in Bezug auf die Aussichten des Erdensohnes über das Grab hinaus tönen uns hier und zu wiederholtenmalen ganz andere Klänge ins Ohr: überall ist nur die Rede, wie sonst in der alten hebräischen Literatur, von dem dumpfen finsteren Schattenreich ohne Freud' und Leid, aus welchem keine Rückkehr ist 7, 6ff. 10, 20ff. 17, 13ff. 13, 28 — 14, 22. Der Sinn von c. 19, 21 ff. ist: Hiob hofft und weiß, daß seine von den Freunden verkannte Unschuld an den Tag kommen wird; und da nun alle Hoffnung verloren ist, daß dies noch vor seinem nahen Ende geschehe, so wünscht er, daß seine Beteuerung aufgeschrieben werde, damit das jüngere Geschlecht sie lesen könne. Denn er sweiselt nicht, daß Gott, den er seinen Anwalt, den Führer seiner Sache nennt, trotz alledem seine Unschuld zuletzt ans Licht bringen werde; und so sieht er im Geist zwar sich selbst des Leibes ledig, aber seinen Goel das Recht des Verleundeten wieder fordernd siegreich auf seinem Grabe stehen." Mit dieser Auffassung stimmt überein die von H. Schultz "Voraussetzungen der christlichen Lehre von der Unsterb-Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. I. 1905.

lichkeit" p. 218ff. und A. T. Theol. 1889 p. 706ff.; ähnlich auch A. Kayser, A. T. Theol. 2 p. 256. Schultz sagt: "Hiob sieht nirgends mehr eine Rettung; aber mitten in dieser Verzweiflung erfaßt er den Glauben, daß derselbe Gott, der ihn scheinbar als Feind besehdet, sein einziger Helfer ist, als der gerechte Freund der Wahrheit und Frömmigkeit zu ihm und seiner Unschuld stehen und ihn rächen werde wie ein Bluträcher, welcher auf dem Grabhügel des Freundes steht und ihm Rache schafft. sieht mit den Augen des Geistes (אראה also präsent.), wie Gott als Bluträcher, als Nachmann, auf seinem Grabe steht, nachdem sein Leib völlig von der Krankheit vernichtet ist. Darum will er ja, daß sein Blut ungehemmt zu diesem höchsten Bluträcher emporrufe 16, 18 f. Und dieses Rächen gewiß ruft er den unbarmherzigen Freunden zu, sich vor dem Schwerte desselben zu hüten; diesen Gott sieht er für sich nicht mehr fremd wie jetzt. Und im Entzücken über diese innere Gewißheit, daß Gott zu ihm stehen, ihm helsen werde, schwindet ihm das Herz im Leib. Wir haben in c. 19 eine höhere begeisterte Wiederaufnahme des in c. 16 Gesagten". Die grammatische Berechtigung der post mortem-Auffassung will er nicht angreisen; aber dagegen sprechen I) die vorhergehenden Aussagen über das Leben nach dem Tod 3, 13. 7, 7.21 etc. 2) die nachfolgenden Aussagen; die Freunde bringen nach jener Stelle wesentlich dieselben Gedanken vor, wie vorher. Diese würden von Hiob nach seiner neugewonnenen Erkenntnis von der Vergeltung nach dem Tod leicht widerlegt werden, und Hiob selber hat noch ganz jene frühere Ansicht von der Scheol 21, 26. 30, 23.

Volck führt noch als weitere Gründe gegen die post mortem-Erklärung ins Feld 1) eine derartige Hoffnung vermochte den Hiob in der Lage, in welcher er sich befand, nicht zu trösten und zu beruhigen. 2) Die Hoffnung, Gott nach abgelegtem Leib als verklärter Geist zu schauen, ist dem Vorstellungskreis des Alten Testaments durchaus fremd, s auch Stickel. 3) Der Gedanke "nach dem Tod" wäre durch יוש שוש und שוש mindestens höchst mißverständlich ausgedrückt; dies wäre zwar nicht der Fall, wenn "ledig meines Leibes" übersetzt werden könnte. Aber das sei nicht möglich, da das Wort שוש parallel stehe und daher Fleisch bedeuten müsse (ähnlich Budde). Dann ergebe sich aber immer nur der Gedanke, daß er Gott schaue, wenn der Zerstörungsprozeß vollendet sein werde, so daß von seinem Leib nur die Gebeine und Sehnen unversehrt seien (wie Hirzel u. s. w.).

Auch Kuenen in seiner Einleitung in die Bücher des A. T. 3. Teil p. 102 ff. sagt: "der Versasser besaß den Glauben an persönliche Unsterblichkeit nicht" p. 125, und die Hoffnung auf individuelle Fortdauer würde nach seiner Ansicht das Problem zwar nicht gelöst (denn auch denen, welche diese Hoffnung hegen, kann die Schicksalsverteilung hier auf Erden mit Gottes Gerechtigkeit im Widerspruch stehend erscheinen), aber demselben doch eine ganz andere Gestalt gegeben haben. Hiob spreche hier das Vertrauen aus, daß er Gott und zwar noch vor seinem Tod anschauen und durch ihn gerechtsertigt werden werde.

Dieselbe Meinung hat auch Beer, wenn er sagt: "Wie ein Ertrinkender an einen Strohhalm klammert sich Hiob an den letzten Moment seines Lebens, für den er noch ein rechtfertigendes Urteil Gottes erwartet. Die Hoffnung Hiobs ist diesseitig. Daß er den Rechtfertigungsakt persönlich erleben wird, sagt deutlich V. 27. "TIDPJ "TIP (so liest Beer statt TMT IDPJ und übersetzt 26: und nachher: meine Haut, ich bin zusammengeschrumpft und fleischlos werde ich Gott schauen) und "TWID bezeichnen das letzte Stadium des Aussatzes kurz vor dem exitus letalis. Sollte bei dem

Schauen an ein Schauen in einem andern als dem bisherigen ig irdischen Leib gedacht werden, so hätte der Übergang von in Dichter irgendwie angedeutet werden müssen.

Am eingehendsten hat in der neuesten Zeit Budde "
seine ante mortem-Auffassung begründet. Das Ergebnis "
seiner Untersuchung faßt er selbst so zusammen: "Gegen "

die post mortem-Erklärung spricht: 1) Die früheren Reden schließen die Hoffnung auf ein r Leben nach dem Tode aus c. 14 (zu diesem Grund s. auch " die früheren Exegeten), überwinden die Hoffnung auf eint -Rechtsertigung nach dem Tod ohne eigenes Erleben 16, 18 g. und schreiten bis zur Bitte um ein Einschreiten Gottes bei seinen Lebzeiten fort 16, 19-17, 4. Wäre daher der Wortlaut bis zur Unkenntlichkeit entstellt, so dürfte nur die Gewißheit dieses Einschreitens, nicht eines Erlebens nach dem Tode, vorausgesetzt werden. Wir haben als Inhalt der Zuversicht Hiobs zu erwarten ein Zeugnis für seine Unschuld; darnach ringt er in den vorhergehenden Kapitelt immer wieder. Die ekstatische Steigerung seiner Rede, die Beobachtung, daß die Kette der darauf bezüglichen Äußerungen Hiobs hier abbricht, kann nur zu dem Schluß führen, daß wir hier den Gipsel der Erwartung der einen entscheidenden Bezeugung erreicht haben. Diese möchte dam irgendwie die Lösung des Rätsels in Aussicht stellen oder im Gefolge haben, aber als solche haben wir diese Lösung nicht zu suchen. Noch näher führt er diesen Gedanken so aus: Ausgeschlossen ist die Erwartung, daß Hiob nach seinem Tod ein Eingreisen Gottes erleben werde, da diese Hoffnung c. 14, 14ff. mit der größten Wärme ins Auge gefaßt, aber auch mit der äußersten Entschiedenheit abgewiesen wurde und ein für allemal erledigt ist. Er erwartet nur ein Zeugnis

für seine Unschuld. Da dieses Zeugnis zur Kenntnis anderer kommen soll, so kann dazu ein Erleben Hiobs nach seinem Tod nicht einmal etwas helsen, da er ja auf alle Fälle in einer andern Sphäre lebt, als diejenigen, vor denen er das Zeugnis wünscht. Denkbar wäre nur, daß der Verstorbene des Leibes ledig als unsichtbarer Geist gegenwärtig wäre, wenn Gott den Freunden als Zeuge seiner Unschuld erschiene. Dann wäre das Zeugnis Gottes jenen gegenüber die Hauptsache, des Verstorbenen Gegenwart nur eine Zugabe. Der Ausdruck dassir müßte dann anders lauten.

Hiob ist über die Zwischenstufe eines Zeugnisses nach seinem Tod aber hinaus. Sie ist in 16, 18 erledigt, weil Hiob von V. 19 klar wird, daß ja derselbe Gott, der das Rachegeschrei des vergossenen Blutes hören sollte, eben sein Zeuge ist und daß er, wenn er will, auch schon vor Hiobs Tod sein Zeugnis ablegen kann, was natürlich eine weit größere Genugtuung für ihn wäre. Darum bittet er nun bis 17,4. Von da an bis zu unserer Stelle hat er sich mit den Freunden herumzuschlagen. Jetzt erst, nachdem er mit ihnen und mit der ganzen Welt fertig ist, wendet er sich zum erstenmal zurück zu Gott, dem einzigen, der ihm bleibt. Notwendig knüpft deshalb 19, 25 an 16, 19-17, 4 an und greift Hiobs Hoffnung genau bei jenem Punkt auf. Nur darin kann der Fortschritt bestehen, daß ihm, was er dort nur erbeten, das Eintreten Gottes für seine Ehre nicht erst nach seinem Tod, sondern schon zu seinen Lebzeiten, jetzt zur Gewißheit geworden ist. Deshalb mutet die post mortem-Erklärung abgesehen von allen sonstigen Schwierigkeiten dem Zusammenhang nach rückwärts offenbar Widersinniges zu.

2) Der Wortlaut, der tatsächlich besser erhalten ist, als an vielen unbeanstandeten Stellen des Buchs, zeigt in V. 25 keine Spur von einem Jenseitigkeitsgedanken und V. 26 enthält in den Worten יוור עורי und מבשרי nicht nur in der nächstliegenden Auslegung, sondern auch in der von

den post mortem-Auslegern bevorzugten genau das, was zu erwarten war, nämlich ein Schauen Gottes noch vor dem bald und sicher zu erwartenden Tod. V. 27 ff. setzen bei diesem Auftreten Gottes zur Entscheidung des Streites die Anwesenheit beider Parteien voraus und beseitigen damit ausdrücklich die Annahme der Jenseitigkeit. V. 25 heißt: "Ich weiß meinen Schutzzeugen und Anwalt (Löser) als einen lebendigen". نعر dafür das ganz gebräuchliche Wort Prov 23, 11 \(\psi\) 119, 154 Jer. 50, 34; als einen lebendigen d. h. wirkungskräftigen, jederzeit zum Eingreisen bereiten. Zur Betätigung der Wirkungskräftigkeit des Goel schreitet V. 25b fort. "Er, mein Löser, wird als letzter hintreten". אדרון ist prädicativ zu fassen, ist Akkus. adv. s. Ges. 26 p. 368 und ist gleich: der, der das letzte Wort hat, die Entscheidung bringt in dem Rechtsstreit. DIP das gewöhnliche Wort für: auftreten als Zeuge. Dy dichterisch für ארץ. Der Grund, warum extra hervorgehoben ist, daß der Zeuge, der Ehrenretter auf dem Erdboden auftritt, liegt auf der flachen Hand, weil es eben, wie jeder aus 16, 19ff. weiß und sonst aus unserem Zusammenhang erfährt, Gott ist, von dem dieses Auftreten erwartet wird, dessen Wohnung ist במרומים in den Höhen; und es heißt nicht ידאה und nicht אירד, weil שוף und nicht jene Verba vom Auftreten im Rechtsstreit gebräuchlich sind (gegen Dillmann u. a.)." Außer dieser Auffassung hält Budde nur noch die von Wellhausen Jahrb. f. d. Th. 1871 p. 556 vorgetragene sür möglich, Gott werde als Zeuge gegen den Staub d. h. die armen, sich überhebenden Erdensöhne, die Freunde, auftreten (ähnlich übrigens auch schon Eichhorn u. Hufnagel s. p. 56). Diese Erklärung sei durchaus zulässig; "auch das kleine Bedenken, daß Hiob selbst nicht minder Staub ist, wirft sie nicht um. Auch daß sonst עד nur mit ש vorkommt, gibt nicht den Ausschlag". V. 26 übersetzt er: "Und hinter

Aber selbst wenn die Übersetzung "nach meiner Haut" ind "ohne mein Fleisch" richtig wäre, so wäre das nicht sleichbedeutend mit: "nach meinem Tod". Denn "llein könne heißen: meines Leibes ledig; aber meiner Haut ind meines Fleisches ledig kann das nicht heißen.

In diesem Fall stehe שם zur Bezeichnung dessen, was wischen Haut und Knochen sitzt. שור עורי und בשר und בשר und בשר und בשר und בשר und ohne mein Fleisch zugegeben bleiben loch noch die Knochen übrig und die seien gerade der vichtigste Bestandteil des Leibes, der, etwas hyperbolisch usgedrückt, zum Leben genüge cf. 7, 15

3) Auch die zweite Hälfte des Buches spreche für die ante mortem-Erklärung. "Die Anschauung Hiobs von einem Leben nach dem Tod bleibt fernerhin genau dieselbe, die er von c. 3 an geäußert hat, die von dem öden Schattendasein im Totenreich; so nicht nur für alle andern Menschen 21,23—26. 24, 24. 21, 13. 24, 19, sondern auch für ihn selber 30,23, dort sogar mit dem nachdrücklichen "ich weiß" eingeführt, wie an unserer Stelle. Damit läßt sich die Erwartung eines jenseitigen Erlebens nur als Unfolgerichtigkeit und in einer Verschwommenheit verbinden, die weder zu der Einführungsformel noch zu dem reiflich erwogenen

Werk eines Dichters und Denkers paßt. — Sodann wird die Erwartung eines Schauens bei Lebzeiten entschieden festgehalten. In 23, 2—10 sehnt sich Hiob darnach und erwartet zunächst seine Rechtfertigung, in 31, 35—37 am Schluß seiner Reden fordert er Gott geradezu zum Erscheinen auf. Wenn Gott nun wirklich in c. 38 erscheint und diese Hoffnung in allem Wesentlichen erfüllt, nur mit dem Zusatz der Demütigung, die Hiob nottut, so liegt darin die denkbar stärkste Bestätigung dafür, daß wir in 19, 25 ff. den Augenpunkt richtig genommen haben".

Laue, Die Komposition des Buches Hiob 1896, glaubt, daß sich bei der Unsicherheit des überlieserten Textes aus exegetischen Gründen die Frage kaum entscheiden lasse, ob Hiob ante oder post mortem rehabilitiert zu werden hoffe. Eine Möglichkeit, mit relativer Sicherheit wenigstens eine Entscheidung zu treffen, sei die, aus inneren, vornehmlich dem Ideengehalt des Buches entlehnten Argumenten, den Beweis für die Richtigkeit einer dieser Ansichten zu führen. Der Gedanke an ein Wiederaufleben finde keine Stütze in dem Buch. Die Vorstellung von der traurigen, ihren Raub ewig festhaltenden Scheol finde überall ihren Ausdruck. Und der Einwand, daß wir es doch mit einem Werden der Erkenntnis Hiobs zu tun hätten (Köstlin, Dillmann, Meinhold), sei nicht stichhaltig; denn der Dichter hätte den Übergang von einer Ansicht zur andern doch irgendwie vermitteln müssen. Auch der Zusammenhang spreche für die ante mortem-Aussaung. c. 16, 18ff. und 17, 3 rede Hiob nicht von einer Rechtfertigung nach dem Tod; denn die Bitte "zu Gott tränt mein Auge" u.s. w. werde erst dann klar, wenn man annehme, Hiob erwarte seine Rehabilitierung und die Bestrafung seiner Freunde vor seinem Tod und diese Hoffnung werde dann c. 38 erfüllt. Aber auch die Streitfrage, ob Hiob seine Ehrenrettung vor th seinem Tod erwarte, ganz beiseite gelassen, it dem ידעהי V. 25 doch die Lösung des Problems zu sein. "Und dem Gedanken, Gott zu schauen, angebahnt, c. 16 und 17 weiter verfolgt und c. 19 lischen Gewißheit erhoben war, mußte der Dichter endwie einen Einfluß auf den Gang des Gedichts Meinhold "Das Problem des Buches nt haben". 892 habe Recht mit seiner Bemerkung: "Wenn einem Wendepunkt im Gedicht reden will, so ist 19 zu finden". Aber falsch sei es, wenn er meine, de hier der Versuchungen Herr durch den Glauben sittliche Weltordnung und könne nun auch das ort finden zur Widerlegung der von den Freunden nen Vergeltungslehre. Gewiß erhalte in unserem lie von c. 13 an wachsende, gottfreundliche Unterden Sieg, wenn er sich zu der Gewißheit durch-16, wenn auch alle ihn verlassen, doch schlieblich e Gott der Zukunft im Gegensatz zu dem zornigen Gegenwart ihn rechtfertigen und seine Unschuld en müsse. Allein auf dieser Höhe der Zuversicht h Hiob nicht nach des Dichters wohl erwogener ; der Dichter habe gezeigt, wie Hiob alle Zweisel ingend in das Bekenntnis ausbricht: Ich weiß, daß löser lebt. Wenn nun der Dichter die Absicht ätte, etwa den Kampf und Sieg des Frommen zu oder eine Lösung in positivem Sinn zu geben, e in der Tat c. 19 der gewiesene Ort dafür gewesen. he hier wirklich auf dem Höhepunkt seiner Entin dem ganzen Redestreit. "Mit der Energie des , der den Erfolg vorwegnimmt, erwartet der Dulder ter Zeit die Erscheinung Jahwes zu seiner Recht-Als er dann aber sah, daß seine Hoffnung sich illt hatte, da erfolgte in seiner Seele der Umschlag; von nun an bricht Hiob radikal mit Jahwe, die Krisis ist eingetreten, aber nicht zum Guten. Vielmehr ist die Unterströmung in seinen Gedanken 7,21. 13,21 ff. 16, 18 ff. 17,3 19,25 f. von der gottfeindlichen Hauptströmung endgiltig verschlungen." In diesem Sinn sei c. 19 der Wendepunkt des Buchs. Nach c. 19 sei aller Kampf in Hiobs Brust zu Ende. Mit der Ruhe, die die Verzweiflung verleihe, werde es Hiob klar, Gott wolle ihn zum Frevler stempeln. Es gebe für ihn keine Hoffnung mehr; selbst die moralische Gewißheit: ich weiß, daß mein Erlöser lebt, "mit der er Gott gleichsam den Stuhl vor die Tür setzen wollte", sei nur Trug gewesen."

Und von keiner Rücksicht mehr gebunden gehe Hiob aus der Defensive in die Offensive über und schleudere Anklage auf Anklage gegen Gott, der ihn willkührlich vergewaltige. Das gerade Gegenteil der landläufigen Vergeltungtheorie sei der Fall. Zu dieser Auffassung kommt Laue, da er glaubt, daß der Dichter zeigen wolle, wie ein Mensch und wäre es auch der frömmste, unter dem Druck des starren Vergeltungsdogmas zum Abfall von Gott kommen müsse.

## B. Die post mortem-Auslegung.

Zunächst seien hier noch einige Versuche besprochen, die kirchliche Auffassung festzuhalten. Auch im 19. Jahrhundert fehlte es nicht an Leuten, die die Lehre der Auferstehung in unserer Stelle ausgesprochen fanden, so u. a. Velthusen, exercitationes criticae in Iob 19, 25 ff. Pareau, Rosenmüller, Kosegarten, der Katholik Welte, auch ver-

x Auf das Sonderbare dieses Bildes macht Klostermann aufmerksam R. E. 3.

schiedene Engländer und verschiedene, mehr erbauliche Ausleger wie z. B. M. Chr. Dav. Kessler, Diakonus in Owen u. T.: Hiob, aus dem hebräischen Original neu übersetzt. Er übersetzt 25b u. 26: "Und sollte sich auch der letzte, nämlich der Tod gegen den Staub setzen; obschon hinter meiner Haut das alles abgeschält wird, so werde ich aus meinem Fleisch Gott sehen" und bemerkt, er könne nicht anders denken, als Hiob rede "von derjenigen Anschauung Gottes, welche die Gläubigen nach ihrer Auferstehung erst in der Ewigkeit zu genießen haben". Das אני ולא וד in 27 ego ipsissimus weise sehr deutlich hin auf die Auferstehung des Leibes. Sodann H. V. Andreä: Hiob, klassisches Gedicht der Hebräer aus dem Grundtext neu übersetzt 1870 p. 131 sagt: "Freudig strahlt in ihm wie ein Licht aus dem Himmel die festeste Überzeugung davon anf, daß sein Erlöser lebe und daß dieser sich seiner dereinst am Ende der Tage bei der Auserstehung auss kräftigste annehmen werde; ja er ruft es aus, daß er in innerster Sehnsucht hienach schmachte" u. s. w.

Es dürste nicht ohne Interesse sein, einige der neuesten Versuche katholischer Erklärer, der kirchlichen Aussaung möglichst gerecht zu werden, näher vorzusühren. Royer schreibt in seinem Aussatz: Eschatologie des Buches Hiob p. 87, Hiob sehe in unseren Versen Gott auf seinem Grabe stehen als den in der Geschichte des einzelnen Menschen wie der ganzen Menschheit zuletzt austretenden, um Abrechnung zu halten. Dann finde Hiob, wonach er sich jetzt vergeblich sehne, Anerkennung seiner Unschuld durch Beseitigung dessen, was ihn jetzt schuldlos trifft. Der durch die entsetzliche Krankheit entstellte Leib werde wiederhergestellt und Gott werde sich seinem Knecht dann zu schauen geben. V. 26 übersetzt er: "Und darnach wird mit meiner Haut umgeben dieses — und werde ich aus

meinem Fleisch Gott erschauen. WD Niph. und Pass. vom Hiph. ካን - umgeben. Das Perf. ነውን sei Perf. propheticum. TMI diene zur Bezeichnung der durch die Krankheit unförmig gewordenen Leibesglieder Hiobs; bei Sing. Subj. finde sich das Prädic. öfter im Plur. Er beruft sich für diese Erklärung auf Pineda, Cajetan, Knabenbauer und besonders auf Hieronymus mit seiner Übersetzung in der Vulgata, da jener diese Stelle dogmatisch verwerte und emphatisch auf ihre Bedeutung hinweise, so sei anzunehmen, daß er der hohen Bedeutung entsprechenden Fleiß auf die Auffindung und Wiederherstellung des wahren Sinns verwendet habe; ferner auf Targ und Pesch. Sodann spreche der Context dafür. In V. 25 sei ja schon die Zeit bezeichnet, wo Hiobs Leib zu Staub geworden sei; es würde also einen Rückschritt des Gedankens bedeuten, wenn Hiob V. 26 auf die Zerstörung seiner Haut zu sprechen käme, und das wäre der Fall, wenn man 1001 von 101 abschlagen ableiten wollte.

J. Hontheim Bemerkungen zu Job. 19 Zschr. f. kath. Theol. 1898 p. 749ff. gibt unsere Stelle folgendermaßen wieder:

"Ich weiß es ja, mein Erlöser lebt
Und der letzte Richter wird auf der Erde einst erscheinen.
Ja zum letzten Gericht werde ich wieder mit meiner Haut umgeben
Und in meinem Fleisch werde ich sehen Eloah.
Den werde ich sehen mir huldvoll geneigt;
Meine Augen schauen ihn und er tut nicht fremd.
Dann vergeht vor Glück mein Herz in meiner Brust;
Ihr dagegen müßt bekennen: warum haben wir ihn verfolgt
Und haben den Grund des Unglücks in ihm gesucht?"

eschatologisch zu verstehen cf. den bekannten Ausdruck אורית הימים. pip term. techn. für das Auftreten einer bedeutenden Persönlichkeit; אורין — novissimus — der letzte Richter. V. 26a אורי weise deutlich auf das vorher-

ade print zurück; es ist Adv. novissime d. h. zum n Gericht; MM wie bei Royer Subject, zu ergänzen xxy, dieses mein Gebein — ich. Statt xxpx sei zu lesen obwohl auch der Plur. gehe, da AMI coll. - mein in, meine Knochen. Aps 19 mal in der Bibel habe ill die Bedeutung circumire, circumdare, auch Jes. 10, 34, s heiße, Jahwe in seinem Zorn gehe rings umher im tigen Wald mit der Axt d. h. haue ringsum alles r. 4 mal komme der Ausdruck השוף vor (seit der ndung des hebräischen Sirachtextes läßt es sich sogar 1 belegen s. Sir. 43, 7 vom Umlauf des Mondes wicht), I mal אַפָּה – Strick, der den Leib umgibt; alb müsse man unbedingt annehmen, dal שון auch an er Stelle die Bedeutung circumdare habe, zumal da 3,6 so gebraucht sei. Der Kuriosität halber sei noch führt, daß Honth. in seiner Beweisführung fortfährt: Bedenken 12) sei an 2 Stellen nämlich Jes. 17,6 und 3 für "Lese, Ernte" gebraucht in Bezug auf die Oliven, us sich die Bedeutung און – herabklopfen ergebe, keine ernste Schwierigkeit, da aus der Bedeutung ite" sich die Grundbedeutung des Stammes nicht teln lasse. Das Perf. 10p1 erkläre sich aus der Untering unter das folgende Verbum: "wenn ich umgeben en bin, werde ich sehen". Er hat das Kapitel eingein eine 1. Strophe, umfassend V. 2-6, 29. 1. Gegenhe 7—12, Wechselstrophe 13—16, 2. Strophe 17—22 2. Gegenstrophe 23-28 und führt zu Gunsten seiner irung an, der so in 26 gewonnene Gedanke stehe in 1ster Responsion zu V. 20 (V. 26 4. Zeile der 2. Gegenhe), V. 20 4. Zeile der 2. Strophe (hier liest er mit ו רקבה für דבקה und übersetzt: an Haut und Fleisch ule ich u. s. w.; beidemal ist das Subst. "ich" durch ausgedrückt).

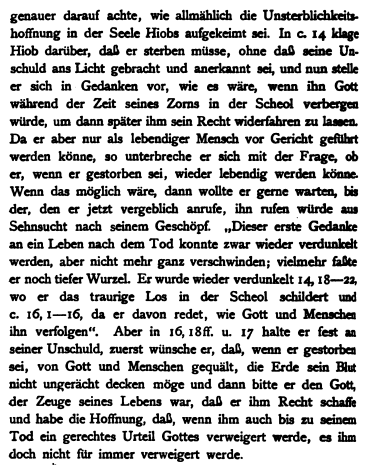
Im Ganzen, ähnlich, nur in der Erklärung einzelner Worte abweichend, ist die Auffassung Grimme's in seinen Aufsatz: "Metrisch-kritische Emendationen zum Buch Hiob" Th Qu Schr. 1898 p. 430ff.: "Ich aber weiß, daß mein Erlöser lebt; und daß dereinst einer sich erheben wird gegen die Grabeswelt. Und darnach wird meine Haut wieder m einem Ganzen, und ich werde in meinem Fleisch Gott schauen. Ich will singen, daß ich mir meine Freude schauen werde, und daß meine Augen furchtlos hinblicken. - Es verzehren sich meine Nieren in meinem Innern, da ihr sprecht: "Wie wollen wir ihn verfolgen! Ist doch in ihm selbst der Grund dazu zu finden". Fürchtet euch vor einem Schwerte! Denn ein Schwert gibt es, das nach Verschuldungen verlangt, auf daß ihr wißt, es gibt einen Richter". Top nach Iob. 7, 21, 20, 11 und Ausdrücken wie לבני אָפָר ,'רְדִי אָפָר ,'שְׁנֵי אַרְמַת־אָפָר — der Grabesstaub, das Grab, vielleicht sogar "das Scheol". In אול liege offenbar ein schwerer Textsehler vor; er liest שְּׁמִּשׁלֶּדְ meine Haut wird wieder zu einem festen Ganzen verbunden, eigentlich gerinnen gemacht cs. Hi 10, 10f. V. 27a setzt er aus metrischen Gründen (die Strophe ist zu kurz) für אשר אני ein וּאָשְׁרָה כי In 27b liest er für לא־גרוּ – לא־גרוּ ; 27c ist mit 28a zu verbinden: "es verzehren sich meine Nieren u. s. w., da ihr sprecht" und es werde damit wieder an 22 angeknüpft. V. 29 liest er גי המרה שונות וני — "denn das Schwert verlangt nach (Bestrafung von) Verschuldungen".

Eine vermittelnde oder "moderiert eschatologische" Auffassung hat Ewald begründet. Die Vertreter dieser Auffassung finden an unserer Stelle den Glauben an die Unsterblichkeit der Seele oder die Erwartung einer Rechtfertigung nach dem Tod mit oder ohne eigenes Erleben Hiobs ausgesprochen. Hier sind u. a. zu nennen: Vaihinger, Schlottmann, v. Gerlach, Hupfeld, Oehler, Böttcher, Hölemann,

König, Arnheim, Löwenthal, Franz Delitzsch, Dillmann, wwidson, Cheyne, Zöckler, Grill, Studer, Duhm, Baethgen, mend, Ley, Klostermann, Friedrich Delitzsch. 1

Ewald findet in unserer Stelle den sicheren Ausspruch er Wahrheit der über allen sinnlichen Tod in die Unsterbchkeit des Geistes froh hinausschauenden höheren Hoffnung, iese ohne alle schwelgerischen Ausbildungen späterer Zeit ielmehr ganz im ersten frischen Werden und Keimen. Durch liese Erkenntnis gewinne Hiob die Kraft, daß er in seinem eiden, das auch jetzt noch kein Ende nimmt, nicht unteriegt. Gänzlich falsch sei die Ansicht, daß Hiob hier eine rdische Hoffnung habe und von der Zeit nach seinem Tod ar nicht rede. Dagegen spreche der Wortlaut, der Zusamnenhang der Gedanken, der deutliche Fortschritt von 14, 13-15. 16, 18 ff. und endlich bis hieher und der Sinn les ganzen Buchs. Gegen den Einwand, wenn der Dichter iie Unsterblichkeitshoffnung gekannt hätte, dann hätte er sie an erster Stelle bringen und alles auf sie zuspitzen müssen, sagt Ewald, hier eben sei die Spitze des menschichen Kampses, der nur durch die Gewißheit der Unsterblichkeit des Geistes siegreich geführt werden könne. "War sie dem Dichter noch keimende Ahnung, so mußte er sie Hiob als solche in den Mund legen und gerade hier war der passendste Ort bei diesem Strudel der höchsten Verrweiflung". Und gegen den andern Einwand, das, was Hiob über Scheol und Tod gesagt habe, lasse sich mit iner solchen Auffassung nicht zusammenreimen, bemerkt Köstlin, der die Auffassung Ewalds teilt, in seiner Schrift le immortalitatis spe p. 25 ff., er erledige sich, wenn man

<sup>7</sup> Als Vertreter dieser Auffassung vor Ewalds Zeiten möge genannt rerden I. L. Bridel, Prof. d. orient. Sprachen in Paris. 25b: "et qu'il e levera quelque jour sur ma poussière, il se levera après que cette ean aura été vengée, privé alors de ma chair je le verrai — c'est Dieu".



So lenke denn Hiob schon mit größerer Zuversicht seine Gedanken auf die Zeit nach dem Tod, freilich auch diesmal nur vorübergehend wie vorher, aber c. 17,9 sei eine Frucht dieser Begeisterung: יאוו צויק דוכן ומדע דום ימיף אמץ Indessen steigern sich seine Leiden. Von Gott wird ihm das Pfand verweigert für das künftige Gericht 17,3 und seine Gegner dringen noch heftiger auf ihn ein 17,18—19,20.

n dieser Not und Verzweiflung fleht Hiob zuerst das Miteid seiner Gegner an; dann aber erwacht jener alte Gedanke md jene frühere Ahnung und zwar spricht er sie diesmal mit größerer Zuversicht und noch deutlicher aus c. 10, 25 ff. In Y1 25 wird nach Köstlin die Unvergänglichkeit des Ehrenretters der Hinfälligkeit des eigenen Lebens entgegengesetzt. bezeichnet vor allem den, der die Rechtssache eines Gestorbenen aufnimmt und zu dieser Fassung paßt auch der Ausdruck man, der den Nachfolgenden bezeichnen kann, der an die Stelle eines Gestorbenen in der Weise tritt, daß er seine Rechte und Pflichten übernimmt; und unter IDV ist der Staub des Grabes zu verstehen, über dem der Verteidiger stehen werde, um seines Amtes zu walten; dieser Verteidiger ist Gott. Aber Hiob war nicht gedient mit einer Verteidigung, von der er nichts wußte und da ist nun sein Vertrauen, daß er nach seinem Tod ohne Leib (D privat.) mit den Augen, nämlich den Augen des Geistes, Gott sehen werde für sich als einen, der seines Herzens Wunsch erfüllen wird." Auf seine außerordentliche Erregung infolge dieser Hoffnung und dieses Verlangens weisen die Worte: "Es schwinden meine Nieren in meinem Busen". Durch diesen Gedanken wird Hiob weit hinausgehoben über seine früheren Scheolvorstellungen. Wir sehen hier also einen Fortschritt in der Erkenntnis Hiobs; und wenn man erkannt hat, wie dieser Fortschritt vor sich geht, dann darf man las Spätere und Bessere nicht messen an dem Früheren ınd Mangelhaften. Wenn also Hiob die frühere, mangelhafte Vorstellung später durch eine bessere überwunden oder wenigstens einen Anfang dazu gemacht hat, so ist es in falscher Schluß, wenn man sagt, früher hatte Hiob jene Meinung, also kann er jetzt nicht diese haben. Endlich ist zu beachten, daß von unserer Stelle an Hiob nicht mehr die alten, schrecklichen Vorstellungen von der Scheol hat; Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. I. 1905.

c. 30, 23 redet er ganz einfach von der Notwendigkeit des Sterbens als einem allgemeinen menschlichen Los. Der Einwand Hirzels (s. übrigens auch Hitzig), daß die שני in 19, 27 auf die leiblichen Augen gehe, wie 42, 5, ist falsch Denn einmal handelt es sich dort nicht um das Sehen des Lichts, das aus der Wetterwolke hervorstrahlt, wie Hirzel meint mit Berufung auf 38, I, vielmehr wird mit diesem Ausdruck "jetzt haben meine Augen dich gesehen" die Erkenntnis, die Hiob durch andere von der Majestät Gottes hatte, der gegenübergestellt, welche er von Gott selber empfing. Und sodann wenn doch bewiesen werden kann, daß es sich hier um ein Schauen nach dem Tod handelt, so handelt es sich hier um ein ganz anderes Schauen als in 42, 5 und bei den Augen hier muß man selbstverständlich an die Augen des Geistes denken. Und der Einwand Oehler's, daß ja auch die Gegner die Anwesenheit des Goel erfahren werden, fällt dahin bei richtiger Exegese von V. 28. Bei der Exegese von Hirzel u. a.: "wahrhaftig dann, wenn Gott erscheinen wird, werdet ihr sprechen: warum versolgten wir ihn, u. s. w." sind 28 u. 29 nicht gut unter sich verbunden, wenn gegen die Gegner, die doch zur Einsicht kommen, V. 29 solche Drohungen gerichtet werden. Deshalb werden diese Verse besser so verbunden, daß V. 28 das sagt, was den Grund gibt zur Drohung in 29, so Schultens, Rosenmüller, De Wette".

Mit den Aussührungen Ewalds decken sich im wesentlichen die von Schlottmann s. besonders p. 47f., der ebenfalls an unserer Stelle die freudige Gewißheit ausgesprochen findet, daß, selbst wenn Hiob auf Erden zu Grunde geht, in einem neuen Dasein Gott als Erlöser sich ihm offenbaren muß. Und er stimmt auch darin mit Ewald überein, daß er betont, dieser Gedanke erscheine hier nur erst als Ahnung und Wunsch, aus den andern Ansichten mit Mühe sich hervorringend; hier sehe man gleichsam ihre Wehen und Erstgeburt, darum werde jene Wahrheit in unserem Buch keine herrschende, das Leben mit voller Klarheit bestimmende Macht. Dagegen weicht Schlottmann von Ewald ab, wenn letzterer als Folge der Unsterblichkeitshoffnung dies hinstellt, daß das äußere Übel, sobald der Geist sich seiner Ewigkeit bewußt werde, alle andere Bedeutung für denselben verliere, als daß es ihn reize, seine ganze verborgene Kraft gegen das Übel zu wenden. Er verwirft dies als eine stoische Ansicht; man müsse dann dem Leidenden mit Seneka zurusen, warum er sich nicht geehrt sühle, daß er dem schweren Leiden unterworsen werde, um zu zeigen, wie viel die menschliche Natur zu leiden vermöge; das entspreche nicht der Art, wie die hl. Schrift die Leidenden tröste. Auch widerspreche es dem, was Ewald selbst von dem allgemeinen Zusammenhang der Schuld und des Übels sage: "auch der vollkommenste Fromme wird in dem Leiden immer noch ein Moment göttlicher Züchtigung und Läuterung sehen". Sodann weicht er von Ewald ab in der Stellung, die er der Unsterblichkeitslehre zum Plan des ganzen Buchs gibt. Wenn Ewald als Hauptgegenstand des Buches den theoretischen Satz betrachte, wie man durch die Unsterblichkeitshoffnung Herr werde über das Übel, so sei das nicht richtig. Der Gegenstand des Buchs sei vielmehr eine innerlich sich entfaltende Geschichte nämlich der Kampf des Frommen mit der Versuchung, dem Gott, dem er solange treu gedient, im Unglück den Abschied zu geben s. p. 49 u. 37. Die wahre Lösung des Rätselhaften, das das Leiden des Frommen habe, liege in dem tieferen Verständnis des göttlichen Wesens und Tuns, wie dasselbe von Elihu in befriedigender Weise dargeboten und schon von Hiob im 3. Kreis des Gesprächs wenigstens erstrebt werde (c. 28). Durch dieses Verständnis erhalte auch die

Transition of the same School and Balcut gand as de Tomosicionistición des cisto des vicilia Manuscon pour Coupl des se liture et gan augment grillet werden, war er inge derin war die l ichet in Sep. was in Sep mies. "Der Sie est inne emmyer. In Him se Sand und in der A an pape last n in like de Kamples begang parent regiones. In this at a der Entwicking goden genigen James mei sanches Stalien zu de paire. Marine are note inch on histor Erica at Water, senior fact ones impliches Akt Hanne peus Zei emecie waries at, wise es hö agentinetic, were in liciter so dem auf dem V mint mittenig besitetet Mouente der durchbrechen Semiliet de Turnstakistet und einest veräcklich walke, dem Dichter genigt es zu zeigen, wie jene Hoffe ans desse Gene und der Wahrheit geboren wird. I partient maint, dad describe durch das, was in Hiobs inno Lebez und in seiner Erhenstnis unch mangelhaft ist, inen france Asischwag gelähat wird. Es schließt ni aus, das desirab andere Michte unch einmal in Hi Seele die Oberhand gewinnen und jene ihrem Wesen n ewige Hofining für den Augenblick wieder zurückdräm und dez Zwiespalt nicht enden lissen."

In diesem Zusammenlang seien femerhin noch erwäl die Auflassungen von Vogt: "Die Hoffnung auf Fortda raget sich als ein Poutulat des Glaubens mühsam dur aber kausn erscheint die edle Perle über den Wogen dazfechtung, so ist sie schon wieder verschwunden." Stud "Desselbe Gott, der sich jetzt dem sterblichen Auge Hie entzieht, wird, wenn er bei seinem Tod der körperlich

<sup>1</sup> St. Kr. 1873 p. 309 ft.

Hülle, die ihn jetzt vom Reich der Geister scheidet, entledigt sein wird, seinem geistigen Auge sichtbar sein, ihn unhören und seine Unschuld anerkennen." Vaihinger indet ebenfalls hier einen hellen und klaren Blick in die Ewigkeit des Geistes. Man könne an und fütr sich auch die Hoffnung auf Genesung ausgesprochen finden und übersetzen: "Und wenn auch meine Haut nicht mehr, wenn dieser da sc. der Leib zernagt ist, so werde ich dennoch Gott aus meinem Fleisch sehen". Aber dagegen spreche, daß Hiob dann ganz auf den Standpunkt seiner Freunde mrücksinken würde, dem er sich überall so kräftig widersetzte 5, 17—27. 8, 20—22 u. s. w., und 17, 10—16 tadle er ja seine Freunde, daß sie ihm das Unmögliche gleichsam spottend in Aussicht stellen."

Gegen die Hoffnung einer diesseitigen Rechtfertigung wendet Vaihinger ein, es müsse dann als Rückschritt erscheinen, daß das, was Hiob hier mit seliger Gewißheit ausspreche, c. 31 nur als schüchterner Wunsch erscheint. Für Hoffnung auf jenseitige Rechtfertigung spreche die allmähliche Erleuchtung seines Bewußtseins über das Schattenreich, das von dem ungeordnetsten Aufenthaltsort zur hellen Stätte der künftigen Vergeltung werde, sodann die Tatsache, daß Hiob durch das Bewußtsein seiner Unschuld von dem gegenwärtigen dunkeln Gott zu seinem künftigen Erlöser getrieben wurde, als Gott auf die kühne Herausforderung Hiobs nicht einging.

Oehler in seiner A. T l. Theologie weist ausdrücklich die Ansicht Ewalds, daß das Buch direkt darauf ausgehe, die Lehre von der Unsterblichkeit des menschlichen Geistes zu begründen, als auf einem Mißverständnis beruhend zurück,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aus ähnlichen Gründen weisen auch z. B. Green und Cheyne diese Auffassung zurück; s. Cheyne, Job and Solomon p. 34.

erkennt aber als richtig an, daß in ihm die Voraussetzungen der Hoffnung des ewigen Lebens ruhen, indem es den schneidenden Widerspruch hervorhebt, der zwischen der Bestimmung des Menschen zur Gemeinschaft mit Gott und dem seiner wartenden Scheolslose stattfindet und zugleich Zeugnis davon ablegt, daß der mit diesem Widerspruch ringende Geist nicht davon loskommt, eine Lösung desselben zu ahnen. Er weist darauf hin, daß gerade in dieser Hinsicht ein merkwürdiger Fortschritt im Buche sich zeige einerseits cfr. c. 7,7 ff. 10, 20—22 und dann c. 14, 14 u. 15, 16, 18 ff. und endlich unsere Stelle, in der Hiob, da er auf eine Rechtfertigung seiner Unschuld während der kurzen ihm noch beschiedenen Lebensfrist nicht mehr hofft, die Hoffnung einer Manifestation Gottes ausspricht, die zu seinen Gunsten noch nach seinem Tod eintreten werde.

Mehr noch der kirchlichen Auffassung sich nähernd ist die Erklärung von Franz Delitzsch (im Ganzen ähnlich Zöckler). Die Hoffnung, die Hiob hier ausspreche, sei im Licht der Heilserkenntnis angesehen keine andere als die der Auserstehung, erscheine hier aber nur erst im Keim und trete als eine rein persönliche aus. Es handle sich nicht um Teilnahme an der Auserstehung der Gerechten oder der allgemeinen Totenauserstehung, Hiob rede von keinem Geschehnis am Ende der Tage, sondern von einem rein persönlichen nach seinem Tod. Daß der Schluß des Dramas sich dieser jenseitigen Hoffnung gemäß gestalte, sei deshalb nicht möglich, weil der Dichter die Hoffnung, welche Hiob als Glaubenspostulat ausspricht, auch selber

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Köster p. 41 übersetzt die Stelle so, daß darin die Hoffnung der Auferstehung ausgesprochen ist: "und nachdem meine Haut also zerschlagen, ja aus meinem Fleisch werde ich Gott schauen". Dagegen in der Einleitung p. XXII faßt er das pp privativ und übersetzt; "Ja nicht in meinem Fleisch werde ich Gott schauen".

nur als Glaubenspostulat und nicht als Dogma besaß (der Dichter lebte in Salomonischer Zeit p. 13f.). Dies sei aber auch gar nicht nötig, da nicht das die Idee des Dramas sei, daß es ein die Rätsel des Diesseits ausgleichendes Leben nach dem Tode gibt, sondern daß es ein Leiden des Gerechten gibt, welches die Larve des Zorns hat und doch, wie schließlich offenbar wird, Schickung der Liebe ist. Wenn Hiob sagt, daß er mit eigenen Augen Eloah schauen werde V. 27, so sei es freilich möglich, unter diesen Augen die Augen des Geistes (so Köstlin s. oben), aber ebenso möglich darunter die Augen des wiederhergestellten Leibs zu verstehen; s. dagegen Hitzig; und "wenn Hiob 25b sich als verwesenden Leichnam denkt, sollte er sich unter seinen schauenden Augen nicht seine im Tod erloschenen und nun wieder sehend gewordenen denken? Unsere Aussage bildet also nur die Grundlinien des später zur Ausführung kommenden Bildes, aber auch einen Contur, der so angelegt ist, daß alle späteren Erkenntnisse sich in ihn eintragen lassen".

Hengstenberg sucht in gewissem Sinn die ante mortemund die post mortem-Auffassung zu verbinden. Das Problem sei: "Wie sind die Leiden des Frommen in diesem Leben mit Gottes Gerechtigkeit zu vereinigen?" Die Antwort darauf lautet nach ihm: "Das Leiden dient zur Prüfung und Läuterung und ihm folgen noch hier Freuden". Es würde also dem Plan des Buches widersprechen, wenn Hiob die Hoffnung für dieses Leben ganz aufgäbe und sich mit seinem Glauben in die dunkeln Regionen des Jenseits rettete. Andererseits sprechen sprachliche Gründe auf das bestimmteste gegen direkte und ausschließliche Beziehung auf die zu Ende berichtete leibliche Wiederherstellung (DD) — Staub, DR zeitlich, in DD privativ). Ferner der majestätische Eingang, das Verlangen der ewigen

Auf bewahrung seiner Worte erscheine gar zu pomphast bei einer alleinigen Beziehung auf die irdische Wiederherstellung (H. fallt 25-27 als den Inhalt der Worte, deren dauernde Aufbewahrung 23f. gewünscht wird). Für die richtige Weise, die beiden Erklärungen entgegenstehenden Schwierigkeiten zu beseitigen und beiden ihr Recht zu gewähren, hält er folgende: "Hiob erhebt sich im Glauben noch höher als die zunächst ihm vorliegenden Umstände von ihm verlangten; weit entfernt sich durch dasjenige besiegen zu lassen, was in ihnen seinem Glauben entgegentrat, steigert er die Hindernisse der Erlösung noch, indem er an die Stelle des nahen Todes den schon erfolgten setzt und die Hoffnung ausspricht, daß selbst der Tod, wenn er eintreten sollte, Gottes Allmacht und Gerechtigkeit keine Schranken setzen könne. Dieser Glaube, der alles Irdische, was Gottes Kraft ein Ziel setzen will oder könnte, mit Füßen tritt und auch über den ärgsten aller Feinde, den Tod und die Verwesung triumphiert, ist das Fundament der Lehre von der Unsterblichkeit und Vergeltung, und wenn er vorhanden ist, ist auch sie wesentlich da".

Oscar Droste in dieser Zeitschrift Jahrgang 4, 1884, p. 107 ff. betont, daß sowohl die post mortem-Auffassung als auch die Beziehung unserer Stelle auf eine Theophanie ihre Schwierigkeiten habe. Gegen die post mortem-Auffassung führt er die üblichen Gründe an 1) daß das ganze Buch der düstere Glaube beherrsche, daß mit dem Tode das Glück des Menschen dahin ist. Wenn man sich darauf berufe, daß Hiob allmählich auf eine höhere Stufe der Erkenntnis geführt werde, so sei zu erwidern, daß diese Stufe in c. 14 hätte erstiegen werden müssen; und 2) daß das folgende nicht stimme. Der Dichter hätte Hiob eine höhere geistige Stufe ersteigen lassen, um ihn sosort wieder zu dem niedrigen Standpunkt zurücksinken

zu lassen, ohne daß er auch nur eine leise Erinnerung an jenen höheren Ausschwung zurückbehalten; es sei aber unberechtigt, einen wildgewachsenen Gedanken in einem Werk von so fein gegliedertem Gedankenaufbau, wie das Buch Hiob zu erwarten. — Die Beziehung auf eine Theophanie scheine zwar mit der Anlage des Buchs in bester Harmonie zu stehen; aber der zweite Einwand gegen die post mortem-Auffassung treffe auch diese Erklärung; denn auch bei der Beziehung auf eine Theophanie habe sich Hiob zu einer gewissen Höhe emporgeschwungen und es bleibe unerklärlich, daß sich davon keine Nachwirkungen geltend machen. 23, 3 verzweifle Hiob fast, daß er vor Gott seine Rechtssache werde vorbringen können, und sodann sei es auch psychologisch nicht recht begreiflich, daß Hiob nach Vergegenwärtigung seines grenzenlosen Elends durch den Gedanken an eine bloße Rechtsertigung zu solcher Freude hingerissen werden konnte, wie sie sich kundgebe in den Worten: "es vergehen meine Nieren in meinem Außerdem seien die exegetischen Gründe der Annahme einer Theophanie nicht günstig. 25b und 26b deuten auf den Tod Hiobs hin, זוֹ in 27b könne nur als Nomm. gefaßt werden - er für sich werde Gott schauen und passe nicht zu einer Theophanie, da diese für Hiob allein keinen Zweck habe. Befremden müsse auch die Zusammenstellung des hoffnungslosen Wunsches V. 23 u. 24 und der Siegesgewißheit 25-27. Denn wenn ihm die Rechtsertigung außer allem Zweisel sei, warum verzweisle er denn an einem guten Nachrus. Droste glaubt nun die Schwierigkeiten heben zu können, indem er das 1 in אני V. 25 falt als 1 des Nachsatzes entsprechend dem arab. ف. V. 23f. als Vordersatz müssen in eine Beziehung zu Gott gesetzt werden und der Sinn der Stelle sei dann: "wäre sein Schicksal mit unvergänglichen Buchstaben aufgezeichnet,

so daß Gott, so oft er in die Welt hineinblickte, seiner gedenken müßte, dann wäre er eben, weil er unschuldig gelitten, seiner Erlösung gewiß". Parellelstelle 14, 13—17. Die Bedingung aber entbehre der Realität und daher üben diese Gedanken auf die weitere Entwicklung des Buches keinen Einfluß aus. Bei dieser Erklärung werde man geneigt sein, den Nachsatz auf die Unsterblichkeit der Seele zu beziehen.

Dillmann hält dafür, daß, wenn man die Worte nehme so wie sie sich geben, Hiob als seine seste Zuversicht ausspricht, Gott werde, auch wenn er in seinem Leiden erliege, noch als sein goel ihm sein Recht verschaffen und sich ihm als in Gnade und Liebe zugetan zu erfahren geben. Habe Hiob in 16, 19ff. ausgesprochen, daß er einen Zeugen seiner Unschuld im Himmel habe und diesen angefleht, daß er für ihn einstehen möge, so erhebe er sich hier zu der Glaubenszuversicht, daß ihm diese Anerkennung bei und durch Gott noch werden werde und müsse. Das sei hier die Hauptsache und insofern sei auch nicht ausgeschlossen, in der Erscheinung Gottes zu seiner Erlösung c. 38ff. eine Erfüllung dieser seiner Glaubenshoffnung zu finden (Dillmann weist hin auf 42, 5b und 19, 27b). Daß Hiob jene Gewilheit auch im Angesicht des Todes cf.  $\psi$  73, 26 und über den Tod hinaus festhält, ist nach Dillmann nur eine Modalität jenes Glaubenssatzes dadurch herbeigeführt, daß er sich in Anbetracht seines körperlichen Zustandes V. 20 für unrettbar dem Tode verfallen hält 17, 11ff. Jene Zuversicht stehe ihm so fest, daß sie ihm auch durch die Aussicht auf den Tod nicht erschüttert werden könne. Es sind also nur die Prämissen des Glaubens an ein jenseitiges Leben, nicht dieser selbst und es wäre zu viel behauptet, wenn man sagte, daß Hiob hier geslissentlich die Ausgleichung der Widersprüche in ein jenseitiges Leben verlegen wolle. Darum sei es auch unnütz, ergründen zu wollen, wie Hiob bezw. der Dichter eine jenseitige Ausgleichung mit dem Scheolglauben, zu dem er sich sonst bekennt, vereinigen zu können meinte. Die Gewißheit aber, die er hier momentan und unter Voraussetzung seines Hinsterbens an der Krankheit ausspreche, gehöre wie 17,9 zu den schönsten Erkenntnisblüten, welche der Kampf in ihm hervorgetrieben habe.

Dillmann's Übersetzung lautet: "Aber ich weiß, mein Anwalt (früher: Erlöser) lebt, der nach mir noch sein wird, wird auf dem Staube aufstehen (daß אשר אורי – אורון sei, ergebe sich aus dem Sinn von על־עלטר – auf dem Staub, in den Hiob bald zu liegen kommt oder: zu dem er bald verwandelt wird). Und nach meiner Haut, die man abgeschlagen, diesem da! (אור ספּגערגענעטק auf den Leib hinweisend), frei von meinem Leibe werde ich Gott schauen, den ich mir schauen werde und meine Augen sehen und nicht ein Fremder; es verzehren sich meine Nieren in meinem Busen".

Gegen den Einwand, diese Erklärung der Stelle verstoße gegen den nächsten Zusammenhang, denn der Wunsch V. 23 f. habe nur dann einen Sinn, wenn er die Vergeltung mit dem Erdenleben abgeschlossen denke, sei aber sinnlos, wenn er den Glauben an eine jenseitige Vergeltung in sich trage, erwidert er, der Glaube an ein anderes Leben würde die Besorgtheit um das Urteil der Nachwelt nicht ausschließen, sodann aber ist der Wunsch 23 f. nur eine Vorstufe, die ihn auf den noch höheren Standpunkt seiner neuen Glaubensgewißheit emporführt (das 1 in 25 ist nicht fortsetzend, noch weniger begründend, sondern auf etwas Neues und Höheres hinleitend). Gegen den weiteren Einwand, V. 28 f. setzen eine Erscheinung des Erlösers und Richters auf der Erde voraus, sagt er, es sei durchaus nicht bewiesen, daß der Akt von Hiobs Erlösung und des Gerichts

über die Freunde zusammenfallen müsse oder daß das Gericht über die Freunde vor Hiobs Tod fallen müsse.

Gewichtiger scheint Dillmann der Einwand, daß die post mortem-Auffassung mit dem Vorstellungskreis des A. T. speziell mit der sonstigen Lehre des Buchs vom Zustand nach dem Tod in Widerspruch gerate. Indessen, sagt er, wenn Hiob auch bisher die gewöhnlichen Vorstellungen teilte, so war damit noch nicht gesagt, daß er dabei bleiben mußte (einer ganz ähnlichen Beweisführung sind wir bei Köstlin begegnet). "Er steht ja anfangs auch in dem Wahne, daß jedes Leiden Strase der Sünde sein müsse, und hat ihn doch im Verlauf überwunden. Das ist eben der Zweck des Gedichtes, daß sein Held in der Glut der Ansechtung aus den anererbten Verkehrtheiten und Vorurteilen sich zu höheren Erkenntnissen herausarbeitet; insofern wäre es nicht befremdend, daß er auch die Scheolvorstellung, von der er ausging, überwinde. Im übrigen aber setzt hier Hiob keineswegs an Stelle derselben eine neue Lehre über das jenseitige Leben, sondern er rüttelt nur daran oder ignoriert sie momentan in Zuversicht auf Gott als seinen Goel. Daß er die noch nicht durch eine höhere Vorstellung vom Leben nach dem Tod überwunden hat, zeigt c. 30, 23, aber ihre Schrecken haben sich ihm doch vermindert. Das zeigt sich darin, daß Hiob von jetzt an ruhiger spricht und nicht mehr in die verzweiflungsvolle Stimmung zurückfällt, mit der bisher seine Reden schlossen".

Und wenn man einwendet, die Unsterblichkeitshoffnung sei ein so neuer und wichtiger Gedanke, daß die Freunde in ihren Antworten und Gott in seiner Rede notwendig darauf Rüchsicht nehmen mußten, was sie doch nicht tun, so erwidert Dillmann, daß es ein Merkmal aller Reden der Freunde ist, daß sie auf den Inhalt der Reden Hiobs fast gar nicht im einzelnen eingehen und Gott habe nicht die

i

ube eines Kritikers, der alle einzelnen Sätze der beiden en beurteilen müßte; und der Einwand, daß der er den Ausgang des Dramas hätte anders gestalten in, wäre nur berechtigt, wenn er Hiob die klare intnis des ewigen Lebens hätte aussprechen lassen. is aber ohne Gewicht, wenn er nur in einem Moment ten Glaubensflugs unter gewissen Voraussetzungen sewißheit als ein Postulat des Glaubens in Hiob hervoren läßt.

chwally "Das Leben nach dem Tod" 1892 p. 107 ff. ie Auslegung Dillmanns von allen Auslegungen, welche der Richtigkeit des MT ausgehen, für die beachtens-Sie verstoße ebensowenig gegen den nächsten nmenhang wie gegen c. 14, 13ff.; die sonstige Anschauung Suchs vom Zustand nach dem Tode beweise nichts gen, "da in einem Gedichte, das nicht eine wissenschaft-Disputation, sondern die Glaubenskämpse eines Heroen Religion darstellt, vielseitige Behandlung des Stoffes rornherein zu erwarten ist; c. 14 war ja bereits auf en Tod ablösendes neues Leben reflektiert". Aber mit der formellen Anlage des ganzen Gedichts stehe Auslegung nicht im Widerspruch. Denn die Freunde gehen auch sonst kaum auf das Detail seiner Reden indessen müsse man anerkennen, daß der Text vederbt Von einer strengeren Methode aus sei nur folgende setzung zu rechtfertigen:

"Ich weiß, mein Rächer lebt
...... auf dem Staube auftreten.
Und... meine. Haut......
und. mein. Fleisch werde ich Gott schauen,
Den meine Augen sahen und......
es schwinden meine Nieren in mir.

Sinn von אָרָר sei unklar, vielleicht אָרָר; ebenso ther sei der Sinn von אדר עורי 26a und מכשרי 26b Den Worten IMI IDDI sei kein befriedigender Sinn abzugewinnen und TITIM 27 a sei unmittelbar hinter Z6b verdächtig. Überhaupt sei auffallend, daß unmittelbar hintereinander dreimal von dem Sehen Eloahs die Rede sei, einmal IMI und zweimal TITIM. IT MI verstehe er nicht). Aus dieser Übersetzung sei nur zu erschließen, daß Hiob eine Rechtfertigung erwartet; ob vor oder nach dem Tode müsse unentschieden bleiben. Indessen lege die Perikope 14, 13—15 es nahe, auch in c. 19 eine Rechtfertigung nach dem Tode zu sehen.

Eigentümlich ist die Auffassung Hoffmann's. Er sieht in V. 25 den Inhalt des Zeugnisses, das Hiob V. 23f. aufgezeichnet wissen will (in 24b liest er für לְצֵר — לְצֵר , und fallt V. 26 als Nachsatz, also 23f.: O würden doch niedergeschrieben meine Worte in ein Buch, verzeichnet mit eisernem Griffel auf Blei, zum Zeugnis in den Fels gehauen (1 vor אשרת zu streichen und dafür kraft des Parallelismus aus כמסר ב zu ergänzen); 25 ich weiß, daß mir ein Rächer lebt, der zuletzt hinieden zur Stelle sein wird, ein Rächer nämlich den Freunden gegenüber. Dieser lebt im Himmel cf. 16, 19, aber er wird auf die Erde kommen. V. 26: dann würde nach meinem Tod dies (TM) nämlich die Inschrift V. 25) ihn herabklopfen, also die Inschrift vertritt das Blut 16, 18; durch sie beständig ermahnt würde der Gott Hiobs allen sichtbar erscheinen und ihn nach dem Tod vor dem Publikum rechtfertigen (Hoffmann liest 107) oder 107), die Inschrift würde den Bluträcher wie eine Olive, welche man mit der Hand nicht langen kann, von der Baumspitze d. h. dem Himmel herabklopfen, oder sei auch möglich, aber weniger wahrscheinlich zu lesen 1003 aram. - würde diese ihn verfolgen). 26b und ich selbst aus meinem Fleisch geschieden (euch) den Gott zeigen אַחָּוּה. V. 27 den ich nämlich jetzt allein schaue und meine Augen sehen und

in anderer, nachdem meine Nieren in meinem Inneren hmachten" cf. 16, 20.

Grill "zur Composition des Buches Hiob" versteht die telle ebenfalls von einer Manisestation Gottes nach dem 'od Hiobs, deren Zeuge er sein wird. Er hält Prolog und pilog für ursprüngliche Bestandteile der Dichtung und rirft die Frage auf, ob der Dichter mit der leitenden und rönenden Erzählung der Idee eines Prüfungs- und Bewähungsleidens den Schlüssel zu einer vollständigen Lösung les Problems gegeben habe und gibt die Antwort: Für die rielen Fälle der Erfahrung, in welchen eine Wiederherstellung les leidenden Frommen in diesem Leben stattfindet, reicht de gegebene Lösung aus. Das Rätsel des Untergangs mschuldig leidender Frommen zu lösen, konnte nicht die Aufgabe des alttestamentlichen Weisen sein, der dem diesseitigen Leben kein jenseitiges, dem zeitlichen kein ewiges regenüberzustellen hatte. Mit der gewaltigen Predigt eines thrfurchtsvollen und ergebungsvollen Glaubens an die unergründliche, allwaltende, majestätische Weisheit Jahwes und nit iener wundersamen Ahnung, daß das versöhnende Licht er göttlichen Gerechtigkeit im Notfall auch zu den Schatten er Unterwelt muß gelangen können 19,25ff., hat er aber ziner Zeit und den folgenden Geschlechtern auch für jene "alle, über die Tod und Grab ein undurchdringliches Dunkel ebreitet haben, einen trostvollen Halt gegeben. Der Gedanengang des Kapitels ist nach Grill folgender: "Hiob wird mächst zu wiederholten, bitteren Vorwürfen gegen die erzlosen Freunde und noch heftigerer Anklage gegen Gott ls den grausamen Urheber seiner schmachvollen Vereinmung angereizt, aber unwillkürlich schlägt der grimmige chmerz auf dem Höhepunkt in Wehmut um. Hiob sucht letztesmal beim Mitleid der entfremdeten Freunde uflucht. Doch schon im nächsten Augenblick an aller menschlichen Hilfe verzweiselnd ringt er sich vielmehr zur inneren Gewißheit durch, daß Gott selbst, wenn auch alles verloren, vor seinen Augen noch die Ehrenrettung des Mißhandelten übernehmen werde; das mögen sich die Widersacher gesagt sein lassen". Er übersetzt unsere Verse:

"Doch nein, ich weiß, mein Rächer lebt
Und wird nachsolgend über dem Staube sich erheben.
Nach Wegfall meiner Haut, hier der zersetzten
(Aut in freierer Weise auf das masc. "W zurückweisend)
Und meines Fleisches beraubt erschau' ich Gott,
Den ich erschaue, mir zugute, ich selbst
Ja meine Augen sehen u. kein Fremder" u. s. w.

Die alttestamentliche Vorstellung vom Zustand in der Scheol scheine also hier insoweit wenigstens modifiziert zu sein, daß Hiob in seinem speziellen Fall eine Ausnahme mache. "Aber diese Ausnahme besteht nicht in der Erlangung der ewigen Seligkeit, einem neutestamentlichen Gedanken, sondern darin, daß es ihm wunderbarer Weise vergönnt wird, ans dem sonst völlig verdüsterten Zustand der Totenwelt heraus Zeuge sein zu dürfen von der seine Ehre rettenden Gottestat. Es wäre also nur ein geistiges Schauen aus dem Jenseits und ein einmaliges, eben zu dem angegebenen Zweck" (Grill, Erklärung des Buchs Hiob, Manuskript).

Duhm sagt von unserer Stelle: "Hier als am einzigen Ort des A. T. lernen wir, wie die religiöse, nicht die animistisch psychologische Unsterblichkeitshoffnung entsteht. Sie beschränkt sich zunächst auf eine Person und einen Augenblick; das ist gerade ihr Vorzug. Die Hoffnung auf alle mit Gott verbundenen Frommen und auf ewige Zeit auszudehnen, ist ein leichtes, sobald nur erst die Macht des Todes überwunden ist. Die beiden Faktoren, die hier zusammenwirken, sind 1) das Bedürfnis der sittlichen Persönlichkeit, sich gegen die Unterdrückung durch ein ungerechtes Geschick zu behaupten. 2) Das Bedürfnis der religiösen

'ersönlichkeit Gott zu sehen und seine Freundschaft zu rieben (ähnlich wie Duhm urteilt Böttcher in seiner Schrift ie inseris rebusque post mortem suturis ex Hebraeorum et Graecorum opinionibus libri duo p. 162 st., wenn er sagt, unsere Stelle gehöre zu den herrlichsten des A. T. quippe qui cum 14, 13 st. omni disciplina Cantiana melius simpliciusque declaret, wie ein Mensch zur Hossnung der Unsterblichkeit gelangt; cs. Klostermann in der RE3).

Duhm scheidet den Prolog c. I u. 2 und den Epilog 42, 1-7 als älteres Volksbuch von den Reden. Das Volksbuch, das in vordeuteronomischer Zeit entstanden und zu Esechiels Zeit schon allgemein bekannt gewesen sei Ez. 14, 14ff., babe zweierlei lehren wollen: 1) Auch ein tadellos frommer Mann könne trotz peinlichster Vorsicht ins Unglück geraten, wenn es nämlich dem Satan gelinge, die Echtheit seiner Frömmigkeit vor Gott in Zweisel zu ziehen und sich die Erlaubnis auszuwirken, sie durch das Unglück auf die Probe n stellen und 2) daß, wenn man in einem solchen Fall sich Gottes Willen unbedingt und geduldig unterwerfe, Gott reinen Knecht ehrenvoll wiederherstelle und reichlich entschätige. Dagegen der Dichter der Reden, der in einer Zeit ebte (in der Perserzeit), da das Unglück des Frommen nicht mehr ein Ausnahmefall, sondern an der Tagesordnung war, sei genötigt gewesen, das Thema vom Unglück ganz inders aufzufassen, als das alte Volksbuch es getan habe. Die gewöhnliche Ansicht, die alles Unglück aus der menschichen Sünde herleiten wollte, werde bekämpft.

"Warum ist das Unglück da?" Diese Frage sei eine Doppelfrage in unserem Gedicht: eine von persönlichem md eine von allgemeinem Charakter.

In ersterer Beziehung handle es sich darum, zu erfahren, ob Gott aus Laune oder aus persönlichem Haß oder Splitterrichterei den Hiob so arg mißhandelt, oder ob er Zeitschrift f. d. aktest. Wiss. Jahrg. 25. I. 1905.

auf Hiobs Seite steht; die andere Frage, die aus der Beobachtung entsteht, daß es überhaupt oft den Frommen bis zu ihrem Tod schlecht, den Gottlosen gut geht, sei die Frage nach der Weltordnung, nach der Gerechtigkeit und Weisheit Gottes in seiner Weltordnung, und die Antwort auf die letztere Frage wäre eine Theodicee. "In unserem Kapitel nun führt die persönliche Frage: ist Gott mein Feind oder mein Freund? die sich immer schärfer zugespitzt hat, zu einer Krisis, in der die freundlichere Alternative den Sieg davonträgt. Damit ist prinzipiell Hiob des wichtigeren Problems Meister geworden; er hat für sich selber Gott wiedergefunden und das erste und dringendste Bedürfnis der sittlichen Religiosität gestillt. Jetzt erst tritt Hiob an die allgemeine Frage nach der Gerechtigkeit und Vernünftigkeit der Weltordnung, an die Theodicee heran. nachdem der Dichter das unter Dach und Fach gebracht hat, was er aus der Verwirrung, in die ihn seine Zeit und ihre Theologie, sein religiöses Bedürfnis und sein kritischer Verstand verwickelte, hatte retten können, begiebt er sich, mit zweiselhaften Aussichten allerdings, auf das hohe Meer des gottweltlichen Problems. Das Warum des Unglücks bleibt ein Rätsel. Der Dichter weiß sich keinen andern Rat, als daß er aus der Geschichte heraus in die Natur flüchtet; da ist Gott, da ist sein Walten lebendig zu spüren. Freilich ist es unbegreiflich, ja es zwingt dem Menschen die Einsicht auf, daß er gar nicht der alles beherrschende Mittelpunkt der göttlichen Tätigkeit sei; denn die Welt ist räumlich und zeitlich weit über ihn erhaben und Gott sorgt ebenso für die reißenden Tiere, wie er die Bösewichter unter den Menschen gewähren läßt. Aber gerade in dieser Demütigung, dieser Enttronung des Menschen liegt eine gewisse Befreiung und die erkannte Größe des Schöpfers und die eigene Kleinheit lehren selbst einen Hiob sein Los ertragen".

"Die in c. 19 hervorbrechende Gewißheit ist vorbereitet indirekt schon dadurch, daß der Dichter überall da, wo er vom Todeszustand sprach, besonders in c. 3, in übertreibender weit über die gewöhnlichen Vorstellungen hinausgehender Weise den Tod als ein völliges Nichtsein hinstellt; direkt aber in jenen lichten Momenten, in denen er den Gedanken ausspricht, Gott müsse Hiob nicht ganz lassen können, müsse nach ihm sich sehnen, wenn er dahin sei 7,8.21. 14,13 ff. Aber das waren eben Gedanken, die er fast in demselben Augenblick, da er sie empfing, wiederaufgab. Bisher hatte immer noch der realistische Zweifel die Oberhand, erst hier siegt der sittlich religiöse Idealismus". Duhm übersetzt:

"Aber ich weiß, mein Bluträcher ist da Und ein Überlebender über dem Staube Und aufstehen wird ein anderer als mein Zeuge Und aufrichten wird der sein Zeichen Außer meinem Leib werde ich sehen Kloah Den ich sehen werde für mich und meine Augen sehen und kein Fremder".

Duhm zieht das letzte Wort von 25 pp herüber und an Stelle des

ויקום אחר ומכשרי liest er ייקום ואתר עורי נקפו ואת ומבשרי

der Rächer wird am Grab Hiobs ein Zeichen anbringen, aus dem die Überlebenden wissen, der hier liege, sei ein Märtyrer gewesen. In 26b und 27 nimmt nach Duhm die Hoffnungsfreudigkeit den höchsten Flug. Bei To ist p priv. ohne meinen Leib d. h. obwohl ich tot bin. Die Vorstellung ist die, der Körper bleibe unter der Erde. Hiob selber aber werde als Geist wie Samuel I Sam 28 aus der Erde steigen und eben als Geist Gott selber sehen. mit Vorliebe von ekstatischem Schauen gebraucht. Den Sinn von 27 a u. b stellt sich Duhm unter Vergleichung von 2 Reg 2 so vor, Hiob wisse, daß er zum Ersatz für die vorher erlittene Unbill Gott werde sehen können, wenn er sein Zeichen aufrichte, wenn er also z. B. an Hiobs Grab irgend ein Wunder tue, das diesen als Märtyrer erscheinen läßt; andere Menschen dagegen (או אלא Nominativ), selbt visionär begabte wie Eliphas cf. dessen erste Rede c. 4 werden wohl das Zeichen sehen, aber Gott selber nicht. Hiob sehe ihn für sich allein, alle anderen sind Fremde gegenüber diesem Mysterium. כלו כליותי – das Bewußtsein schwinde Hiob vor übergroßer Freude; Hiob ruse die Worte aus, überwältigt vom Vorgesühl der Seligkeit des Gottschauens.

Smend, Lehrbuch der A. Tl. Religionsgeschichte p. 467 ff. sagt, die Erwartung einer zukünstigen Rechtsertigung, einer Rechtsertigung, die ihm selbst nach seinem Tod zu teil werden müsse, ergebe sich Hiob aus der Hossnung, die sich zuerst leise, dann aber immer lebhaster in ihm geregt habe 7, 8.21. 14, 13 ff., daß Gottes Zorn zuletzt wieder der Gnade weichen und daß der Gott, der in gräßlicher Tücke seine Unschuld vernichte, sich doch zuletzt als der gerechte erweisen müsse 16, 18—22. 17, 3. Eine bloße Wiederholung des in c. 16 und 17 Gesagten sei dem Dichter von vornherein nicht zuzutrauen; und obwohl

der Text offenbar verderbt sei, scheinen die Worte 19, 26ff. etwas anderes zu besagen. Gott schauen heißt sonst die Rechtsertigung oder den Anblick der Gnade empfangenz und wenn Hiobs Nieren vor Sehnsucht nach diesem Augenblick vergeben, so reflektiere er damit wohl auf ein zukünftiges Erlebnis, nicht auf eine Tatsache, von der er selbst nichts mehr erfahren werde. Damit hoffe er allerdings etwas, was nach der gewöhnlichen jüdischen und ihm selbst geläufigen Vorstellung vom Todeszustand unmöglich war; von einem ewigen Leben sagt Hiob nichts. Das Wiederaufleben nach dem Tod bedeutet für ihn lediglich die Erfahrung seiner Rechtfertigung. Also der Fortschritt gegenüber 16, 18-22 liegt nach Smend darin, das Hiob die Erwartung ausspricht, daß er seine Rechtfertigung dereinst auch selbst noch irgendwie erfahren werde. Wie Duhm sagt Smend, daß von c. 19 an das Problem als allgemein menschliches gefaßt werde. Daraus erkläre sich auch die auffällige Tatsache, daß die in unserer Stelle ausgesprochene Erwartung in den späteren Kapiteln nicht weiter verfolgt werde. Ferner weist auch Smend darauf hin, daß Hiobs Haltung nach c. 19 eine wesentlich andere sei als zuvor. "Äußerungen wie in 27, 2. 30, 19ff. 31, 35-37 dienen jetzt nur noch als Folie für die Art, wie Gott zu Hiob redet; ohne Ironie war der Rechtsstreit Gottes mit Hiob gar nicht denkbar, bei Hiobs furchtbarer Lage muß diese Ironie aber ihre besondere Folie haben. Deshalb läßt der Dichter bis zur Erscheinung Gottes seinen Helden in der Anklage gegen Gott beharren". Wenn Gott von Hiobs

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So auch W. B. Hutton, the book of Job with reference to 19, 23—27. Nach dem theol. Jahresber. 1888 p. 40 versteht H. den Zusammenhang so: "Hiob wollte anfänglich sein Unschuldszeugnis der Nachwelt aufgeschrieben überliefern, sehe dann aber ein, daß das nicht nötig sel, da er ja einen Goel habe, der auch nach seinem Tod seine Unschuld erweisen werde. Gott sehen bedeute daher, Gottes wiederkehrende Gnade sehen".

Hoffnung keine Notiz nimmt, so sei das vor allem darin begründet, daß der Dichter jene Hoffnung als eine bloß subjektiv menschliche hinstellen wollte, zu der sich Hiob in seiner Not durchrang und die es ihm ermöglichte, an Gott festzuhalten. Gott wolle aber, daß der Fromme der Anerkennung seiner Unschuld von seiten Gottes unter allen Umständen im Herzen gewiß sei; das Gefühl der Gemeinschaft mit Gott, das die Erfüllung seines Willens gewähre, solle dem Frommen genügen.

Klostermann RE. 3 8. Bd. p. 97ff. führt aus: die in der Hoffnung Israels verbürgte Bewahrung des Leibes und der Seele für eine künftige definitive Selbstbeweisung Gottes, bei der die Gerechten sein Angesicht zu schauen bekommen, werde von Hiob tastend aber mit steigender Sicherheit geahnt. Der Trieb dazu ist die lebendige religiöse Gewißheit von dem gerechten Gott und dem persönlichen Verhältnis des Frommen zu ihm; wenn Gott Hiob bezeugt, daß er richtig geredet habe über ihn, so denkt er an die Ausführungen, in denen deutlich zu Tage tritt, daß den gütigen, gerechten Gott auch die Totenwelt nicht hindern kann, sich als solchen an den Menschen zu ihrer schließlichen Beseligung zu erweisen. Die Gottesschläge, die den Anschein satanischer Feindseligkeit trugen, sind seinen Freunden zum hinreichenden Rechtsgrund geworden, ihn als überwiesenen Verbrecher abzutun. So soll sein unschuldiges Blut mit ihm begraben werden und das Unrecht ungehört verhallen 16, 18; das ist für sein frommes Bewultsein unmöglich. Sein verborgener Mitwisser im Himmel V. 19 u. 20 muß für ihn eintreten bei dem Gott, der ihn geschlagen hat. Wie geschieht das nun? Hier setzen nach Klostermann Phantasiebilder ein, die in gewaltigster Seelenerregung entstanden sind. Die Freunde spotten zwar darüber und sagen, er verlange damit nichts Geringeres als eine Verrückung er Weltordnung um seinetwillen. Aber so oft er seinen edanken freien Lauf läßt (c. 17, 11 liest Kl statt des מךי עברו ונ' ein מקדי עברו (מְדִּי עברוי), sprengen sie die Fesseln ines Herzens (mit ipn) läßt er den Nachsatz beginnen nd liest statt מולש mit LXX לְּמְרֵי), sie machen die dunkle lacht um ihn hell und gewähren ihm tröstliches Licht, ehe ie dräuende Finsternis vollends hereinbricht. Er wünscht ämlich, Gott möge, wenn die Totenklage beginnt 16, 22 (er iest בנות מספר statt des MT כי שנות מספר), wenn der Wind rein Leben entführt hat 17, 1 (statt רחי חבלה liest er, הוביקה liest er, הוביקה און Obj. zu הובילה), die Bestatter zusammengerusen sind אועם statt אועם), seinen Leib als ein anvertrautes depositum (er liest mit Olsh ערבוני – mein Unterpfand, - mein Leib als Unterpfand) vor der natürlichen Verwesung bewahren, um durch dieses Phänomen der Nachwelt zu zeigen, daß es mit dem toten Hiob eine besondere Bewandtnis habe (das wäre dann nach Kl. wohl das Wunder, von dem Duhm redet) und er nimmt in Aussicht, daß er für viele ein portentum sein werde 17,6 (APA statt APA), das die Frommen stutzig macht und die Gerechten samt den Frevlern in Erregung versetzt, die Gerechten mit dem Erfolg, daß sie um so getroster bei ihrem gerechten Wandel verharren 17,8 u. 9; aber die Seele Hiobs hat nichts davon. Es ist deshalb ein notwendiger Fortschritt, wenn sich Hiob bei der absoluten Verlassenheit von allem menschlichen Trost in die ferne Zukunft flüchtet und in dem Gedanken, daß sein Prozeß dort noch zur Erledigung kommen müsse, den alten vertrauten Gott seines Glücks zum Vertreter erwählt. Sein 19, 25 steht schon im Leben und wird für ihn, den längst Gestorbenen, öffentlich auftreten (lies על־עפרי); und entsprechend seiner Appellation an diesen Gott wird Hiob ihn auch zu sehen bekommen, nachdem er entledigt st dieser seiner Umknebelung (V. 26 liest Kl. עורי, אחר עורי "Ich weiß, es lebt mein Retter Wird noch auf meinem Staube stehen Zuletzt wird Gott mein Zeuge, Läßt meine Unschuld schauen Die ich allein jetzt schau'n kann, Mein Auge und kein anderes".

Den hebr. Text s. S. 138. Die zweite Möglichkeit gibt der MT an die Hand. Dr. A. B. Davidson übersetzt ihn;
But I know that my redeemer liveth,

and in after time he shall stand upon the dust and after this my skin is destroyed and without my flesh I shall see God.

Er falt Dy - Staub, ATT 26a zeitlich und p 26b privativ.

Ähnlich Dr. W. H. Green:

And I know my redeemer liveth and last on earth shall he arise; and after my skin, which has been destroyed thus,

and out of my flesh

(i. e. when my vital spirit shall be separated from my flesh)

shall I see God.

(ID) — Erde, ITM zeitlich und ID — aus heraus — außerhalb). Was die folgenden Kapitel betrifft, so sei es allerdings merkwürdig, daß weder Hiob noch die Freunde noch Jahwe auf die neugewonnene Erkenntnis bezugnehmen; und der einzige Gedanke, auf den Zophar 20, 3 eingehe, sei der drohende Schluß 19, 29. Die beste Lösung wäre allerdings, in unsern Versen einfach eine Vision zu sehen (so hält es Böttcher in seiner De inferis rebusque post mortem futuris 1846 p. 149 162, wenn er sagt, daß wir hier somnia et voces expressas desperanti haben und daraus dann auch erklärt, daß sich keine Nachwirkung unserer Stelle zeige); aber Hiob träume nicht; dagegen spreche das INT. Nach c. 19 allerdings scheinen die

<sup>&</sup>quot;an editorial guess". V. 26 משרי der LXX u. משרי der Mas. lasse sich leicht erklären aus ursprüngl. V.27 a u. b werden gestrichen. Der mas. Text wolle das ganz natürliche Verlangen eines späteren Zeitalters nach "references to the resurrection of the body" befriedigen,

iedanken Hiobs weniger bei seiner eigenen Lage zu verweilen ind sich mehr mit der allgemeinen Frage nach Gottes ittlicher Weltordnung zu beschäftigen. In seiner nächsten Rede nehme Hiob zum erstenmal in diesem Redecyklus in den Behauptungen der drei Freunde Stellung, daß dem nenschlichen Verhalten auch das Ergehen entspreche und widerlege diesen Satz. Er sei jetzt vertraut mit dem Gedanken, daß die Gerechten nicht immer belohnt werden und wenn er von seiner eigenen Lage spreche, so geschähe es ohne die alte Bitterkeit. Aber der Gedanke erfülle ihn mit Grauen, daß der Lenker der Welt die Gottlosen in unverdientem Glücke lasse (cf. zu diesen Gedanken: Duhm, Smend).

#### П

# A. Exegetische Bemerkungen zu c. 19 mit besonderer Berücksichtigung von V. 25-27.

C. 19 gehört zu dem größeren Abschnitt c. 15-21, der die zweite Runde des Gesprächs zwischen Hiob und seinen Freunden bildet. Der im ersten Gesprächsgang in den Reden Hiobs hervorgetretene trotzige Tugendstolz hat die Freunde zu noch entschiedenerem Angriff gereizt. In c. 15 macht ihm Eliphas geradezu den Vorwurf der Gottlosigkeit und Frivolität V. 4 und sucht ihn durch die Schilderung des Verderbens, das den Gottlosen trifft, warnend einzu-Solche Vorwürfe, und wenn auch noch in schüchtern. indirekten Drohungen, haben zur Folge, daß sich Hiob von seinen Freunden und ihren Lehren erst recht zu Gott hinflüchtet. Aus der ganzen Antwort Hiobs in c. 16 u. 17 merkt man, daß sich die Intensität des Leidens unter der chmerzlichen Erfahrung der lieblosen Rüge der Freunde resteigert hat; das Leidensbild ist noch düsterer geworden; ber das Bewußtsein seiner Unschuld läßt er sich nimmermehr rauben, mag ihm auch der Tod gewiß sein und Finsternis auf seinen Wimpern lagern. Aber wenn er mastirbt, wer wird ihn dann verteidigen oder für seine Unschuld eintreten, wird dann überhaupt noch jemand dafür sorgen, daß ihm sein Recht zu teil wird? Ja sein Blut wird und Rache schreien, möge es darum die Erde nicht bedeckes und sein Geschrei halle unaufhaltsam durch die Welt his 16, 18. Im Himmel gibt es einen Zeugen seiner Unschuld; darum bittet er diesen Zeugen, daß er ihm Genugtuung verschaffen möge.

Bildad in seiner Erwiderung c. 18 erneut, die Grundgedanken des Eliphas wiederholend, das Schreckbild des auf den Frevler lauernden Verderbens und geht in der verletzenden Form noch weiter und macht deutliche Anspielungen auf Hiobs Geschick. So steigert sich Hiobs Schmerz aufs höchste und die Empfindung der Furchtbarkeit seiner Lage erreicht den höchsten Grad; in wehmutsvoller Klage ergießt sich die Schilderung seines Elends, und in sich selbst wie zusammengebrochen gewinnt er es über sich, seine lieblosen Verfolger um Barmherzigkeit anzuflehen. Aber auch jetzt noch hält er wie c. 16f. am Bewußtsein seiner Unschuld unentwegt fest und plötzlich tritt an die Stelle äußerster Verzweiflung die frohe Zuversicht, daß ihm trotz alledem sein Recht noch werden muß und werden wird. Was c. 16 bloßer Wunsch und Bitte gewesen war, daß der Gott der Zukunft ihm Recht schaffe wider der grausamen, zornigen Gott der Gegenwart und wider seine Freunde, das ist ihm jetzt zur Gewißheit geworden. Darin besteht der Fortschritt in c. 19 gegenüber der letzten Rede Hiobs. Je tiefer er sich durch Gott und Menschen nieder-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es war ein alter, viel verbreiteter Glaube in Israel, daß, wena jemand gemordet werde, sein Blut um Rache schreit und dieser Racheschrei erst dann aufhört, wenn das Blut bedeckt und gerochen ist cf. auch Lev. 17, 13.

gebeugt gefühlt hat, desto gewaltsamer treibt es ihn aus diesem Abgrund wieder empor zu der höchsten Glaubenshöhe.

Gedankengang. Die Rede zerfällt in die Abschnitte 2-5, 6-20 und 21-29 und berührt sich sehr stark mit der letzten Rede Hiobs. Schon der Anfang unseres Kapitels zinnert an den Anfang von c. 16; jene Worte sind mit lätterer Ironie gesprochen, diese sind Ausfluß einer noch zehmütigeren Stimmung.

In 2—5 wendet sich Hiob an seine Freunde mit der vorwurfsvollen Frage, wie lange sie noch mit ihren kränkenden Reden ihn beleidigen wollen; es wäre endlich an der Zeit, daß sie aufhören wurden, zumal da sie gar keinen Beweis für ihre Beschuldigungen haben.

In 6—20 gibt er sodann eine Schilderung seiner grauenwillen Lage, in die ihn Gottes Zorn gebracht hat vgl. c. 16, 6—17.

Gott vergewaltigt ihn und läßt ihm kein Recht widerihren 6 u. 7; er ist mit Leiden eingeengt, daß er keinen Ausweg mehr findet und Licht (cf. auch 30, 27 und 29, 3) und Ehre sind ihm entzogen 8 u. 9; und diese hoffnungslese Lage hat er Gottes Zorn und Feindschaft zu verdanken 10—12; und nun folgt in 13—20 eine Klage über seine frechtbare Vereinsamung.

Verwandte und Bekannte sind ihm entfremdet 13—15a; desgl. sein Hausgesinde, das ihm den Gehorsam verweigert 15bc u. 16; er ist ein Gegenstand allgemeinen Abscheus geworden infolge seiner schrecklichen Krankheit 17—20.

So vom höchsten Schmerz überwältigt fleht er seine Freunde um Mitleid an 21 f. Da er aber wohl an ihrem Blick und an ihrem Schweigen erkennt, daß sie kein Herz für ihn haben, so wünscht er, daß seine Unschuldsbeteuerungen der Nachwelt übermittelt werden, die wohl billiger urteilen wird. Doch wozu dieser Wunsch? wozu eine solche

Verewigung der Bezeugungen seiner Unschuld! Es ist ihm zur Gewißheit geworden, daß Gott, wenn auch erst nach seinem Tod, seine Ehrenrettung übernehmen und daß er selber Zeuge dieser Ehrenrettung sein wird.

Einzelerklärung, V. I. TON'N für TON'N so fast imme in den Reden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von Ges-Kautzsch wird immer die 26. Aufl. zitiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bickell <sup>2</sup>, Carmina Vet. Test. metrice G. Bickell, Oenip. 1882.

<sup>3</sup> Bickell<sup>b</sup>, Kritische Bearbeitung des Jobdialogs, Zeitschr. f. Kundt d. Morgenl. 1892/93. Das Buch Hiob nach Anleitung der Strophik und LXX auf seine ursprüngl. Form zurückgeführt und übers. Wien 1894.

nich loszufahren. Im Imperf. TOTA haben wir ein Beispiel itr die Unterordnung des ergänzenden Verb.begriffs im imperf.

In V. 4 findet man entweder als williges Zugeständnis susgesprochen "ich habe gefehlt, bin mir meines Fehlers wohl bewußt etc." oder man erkennt, daß zwischen au. b ein Gegensatz besteht und übersetzt "und wirklich auch, ich habe gesehlt, was ich nicht in Abrede stelle s. 7,20, so bleibt doch mein Irrtum bei mir," und dies ist nach den Meisten - so ist das meine Sache und berechtigt euch nicht, mich so lieblos zu behandeln. Mit Recht hat man dagegen eingewendet: in einem Streit über Grund oder Ungrund seines Leidens könne Hiob zu seinen Freunden nicht sagen, das gehe sie nichts an. Dies würde der ganzen Diskussion den Boden entziehen. Deshalb erklären z. B. Dillm. u. Baethgen das תלין אתי ist in meinem Bewußtsein, ist nur mir bewußt; denn es sind nur feinere, nicht grobe offenkundige Vergehen und ihr könnet darüber nichts Tatsächliches wissen, so daß ihr Grund hättet mich als Sünder zu behandeln. Aber hätte dieser Gedanke nicht deutlicher ausgedrückt werden sollen? So fast Duhm V. 4 als Frage und liest statt משונה mit LXX משונה – habe ich denn warhaftig gefehlt, bei mir soll weilen Versehlung? Dann leugnet hier Hiob wie sonst, daß seine Freunde ein Recht haben, ihn für einen Sünder zu halten und die Ursache seines Unglücks in seiner Schuld zu suchen. Die Fragepartikel ersetzt das affektvolle শুধান

V. 5. Ebenfalls Frage "oder wollt ihr wahrhaftig gegen mich großtun und mir meine Schmach anbeweisen"? Andere nehmen 5a als condit. und 5b als apodosis dazu, von Neueren z. B. Franz Delitzsch, Merx, G. Hoffmann etc. Dagegen kann man allerdings einwenden, die Freunde geben ich ja alle Mühe, ihm seine Schmach anzubeweisen; man

muß dann auf "Beweis" den Nachdruck legen, also WIDIN bring mir einen wirklichen Beweis meiner Schmach und schließe nicht bloß von meinem Elend auf meine Schuld. Der neuest Kommentar nimmt V. 4 als Vordersatz und V. 5 als Nach satz: fürwahr hätt' ich auch wirklich mich vergangen u. s. w. so dürftet ihr doch wahrlich nicht (DN Beteuerungspartikel gegen mich großtun u. s. w.

ערבר אינר שלפי של אינר של אינ

In V. 7 streicht Grimme סוסה, da die Strophe zu lang se Zu 8 a s. c. 3, 23. 8 b liest LXX.

V. 10 বৃষ্ট্ৰ sonst immer বৃষ্ট্ৰ GK p. 187 x Budde lies বৃষ্ট্ৰ, 1 der Folge, "daß ich fort muß".

V. 11. מול Hiph. in Verbindung mit אף nur hier; deshall sind Budde, Duhm geneigt מול בעו lesen, dagegen Sgi behält es bei. Kl. RE 3 p. 105, 8. Bd. glaubt, daß מול ein andere Aussprache für מול sei, die wir nicht zu erkläre vermögen. Duhm, Kl. lesen mit LXX עור. עור שור אורב bemerkt, Gott behandelt den אורב wie seinen אורב a. a. 0 p. 117.

V. 12 gehört nach Duhm nicht her. LXX ὁμοθυμαδὸν δὲ ἡλθον τὰ πειρατήρια αὐτοῦ ἐπ' ἐμοί. Ταῖς ὁδοῖς μοι ἐκύκλωσαν ἐνκάθετοι. Die Vorlage der LXX läßt dem nach יְשֵׁלֵי und יְשֵׁלֵי aus. Duhm glaubt, daß LXX la (סְבִיב) aus. Bick streicht 12 c.

V. 13. אורויס LXX ἀπέστησαν, Peš שיים deshal Reiske, Mrx Bick , Wright, Sgfr. Kl. Budde, Duhm יְרָיִיקוֹ intrans. gebrauchtes Hiphil. Kl. vermutet: Der Konsonanter

text hatte wahrscheinlich das û nicht ausgedrückt durch mat. lect., deshalb die Lesart phili. Übrigens hat die mas. Auffassung einen guten Sinn. "Die göttliche Ursächlichkeit ist auch in diesem Abschnitt noch der Grundgedanke". Deshalb bleiben dabei unter den Neueren z. B. Baethgen, Friedr. Delitzsch. 13 b wird von LXX zweimal übersetzt

- έγνωσαν άλλοτρίους ή έμέ.
   (ו)ידעו (אכ)ורים (מ)פני
- 2) φίλοι δέ μου ανελεήμονες γεγόνασιν (ממני)

V. 14 ist auffallend kurz. Deshalb ziehen u. a. Merx, Bick Wright, Ley, Kl., Du 'III aus 15 zu 14b. Dagegen wendet Bu ein: die Tagelöhner bilden mit den nächsten Verwandten ein schlechtes Paar. Unter 'III verstehe er die Klienten des Hauses, von auswärts zugezogene Arbeiter und gerade darin liege das Widersinnige, daß die Hausfremden den Hausherrn als Fremden betrachten. Duhm dagegen und Friedr. Delitzsch übersetzen gare beti die Gäste meines Hauses, meine Hausfreunde.

V. 15. בעירדים — masc. Suff., das Beziehungswort אדונטאל ein f. Diese Inkorrektheit, die nicht selten ist, ist nach GK § 1350 wohl aus der Volkssprache in die Büchersprache übergegangen. Läßt man dagegen gare beti beim Vers, dann müßte man anders urteilen, dann wäre es korrekter, wenn עינידנו statt אונידול stünde und אונידול ist dann normal. Das m. hat den Vorrang vor dem f.

V. 17. In der Erklärung von 17 a sind die Neueren einig: mein Hauch (Odem, Atem) ist zuwider meinem Weibe Dillm, Bu, Duhm, Baethgen, Friedr. Delitzsch Zeitschrift f. d. aktest. Wiss. Jahrg. 25. L 2905.

ירה von או: an die Bedeutung fremd, entfremdet sein schließt sich die Bedeutung "zuwidersein" einfach 20. Brown Lex., ihm sich anschließend Bu bringen es mit dem arab. [15] assyr. zaru verabscheuen, Widerwillen empfinden, in Zusammenhang. Peš nahm חזז = Person, was sie sonst nie tut nach Baumann<sup>1</sup>; sie übersetzt: ich bin fremd. Dagegen 17 b macht Schwierigkeiten. העותי ist entweder 1. P. Sing. m. Perf. Qal oder Inf. mit Suff.; die Betonung auf der Endsilbe bezweckt wohl die Auffassung als Inf. form; doch kommt diese Betonung auch beim Perf. vor GK § 67ee. LXX προςεκαλούμην δὲ κολακεύων. Von einer Form von און = geneigt sein kann keine Rede sein. So bringt man es mit einem andern الله على الله X., cf. syrisch كله الله in Zusammenhang und übersetzt entweder: und übel rieche ich oder: mein übler Geruch sc. ווה ist zuwider. Verbesserungen werden vorgeschlagen. Merx התנפתי, Sgfr. ונתעבתי Bick נתעבתי wird ganz verschieden übersetzt: LXX υίους παλλακίδων μου denkt an Söhne von Nebenweibern, so auch u. a. J. D. Mich, Schärer, Rosenm, Ewb; andere übersetzen Stammesgenossen unter Vergleichung des arab. بطن Geschlecht, Unterabteilung eines größeren Stammes Koseg, Wetzst., oder Enkel, allgem. Ausdruck für leibliche Nachkommenschaft Ew<sup>z</sup>, Hirz, Dillm. oder die eigenen Kinder Beer, Duhm, oder endlich leibliche Brüder Hitz, Hoffm., Baethg., Frdr. Del. Dagegen kam man aus sprachlichen Gründen nichts einwenden s. 3, 10. Wenn man betont, daß die Brüder schon in V. 13 genannt sind, so lässt sich dagegen sagen, daß dort TM einen weiteren Sinn haben kann. Es wäre dann auch in V. 13 die falsche Klimax vermieden. Allerdings erwartet man neben dem Weibe die eigenen Kinder; aber diese sind ja nach dem Prolog tot.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Die Verwendbarkeit der Peš zum Buch Hiob für die Textkritik" 19. Jahrgang dieser Zeitschrift.

Und so wird unser Vers auch unter den Gründen aufgeführt, daß Dialog und Prolog ursprünglich nicht zusammengehören. Wer aber aus andern Gründen vom Gegenteil überzeugt ist, wird sich dadurch nicht irre machen lassen. Man kann ja, wenn man "eigene Kinder" übersetzt, annehmen, der Dichter habe sich vergessen. An andern Stellen des Dialogs ist der Tod der Kinder vorausgesetzt z. B. 8, 4. 29, 5.

V. 19. 19a hat LXX of ιδόντες με für יכל מתי מודי — wie das ursprüngliche Demonstr. Pron. אשר — wie das ursprüngliche Demonstr. in dichterischer Rede ziemlich häufig zur Einführung von Relativsätzen s. GK § 138h.

In V. 20 las LXX εν δέρματί μου εσάπησαν αι σάρκες אסט בעורי רקבה בשרי Dies setzt Duhm einfach an Stelle des MT. In der Übersetzung der Peš: "meine Haut und mein Fleisch hängt an meinem Gebein" haben wir wohl eine unwesentliche bewußte Abweichung auf Grund des MT s. Baumann. — Bick a u.b Sgfr., Ley streichen ובכשר. Sgfr. mit der Begründung, daß es etwas ganz natürliches sei, wenn Haut und Fleisch an den Knochen hängen. Der MT sei aus verschiedenartigen Elementen zusammengesetzt und gebildet durch Verbindung von ע 102, 6 דבקה עצם לכשרי und Thr 4, 8 נמד עורם על ענמם. Jedenfalls sei der Sinn des ursprünglichen Textes gewesen, daß die Haut an den Knochen hänge als Zeichen äußerster Abmagerung. In 20b haben wir eine sprichwörtliche Redensart: "und ich entrinne nur mit der Haut meiner Zähne"; das ist ironisch gemeint. Seine ganze Haut ist angegriffen und zerfressen, nur die Haut der Zähne, welche gar keine haben, ist unversehrt. Also der Sinn: ich rette rein gar nichts, so Frdr. Del.—Ges, Ren, Hitz, Stud. glauben, es heiße, ich rette nur ein Minimum von Haut; andere übersetzen z. B. Stick, Hahn ich entkomme mit der Blöße meiner Zähne d. h. mit estblößten Zähnen. Es gibt eine ganze Reihe von Verbesserungsvorschlägen Dillm<sup>4</sup> p. 170, Beer p. 120f.

V. 21 u. 22. Voll Wehmut appelliert er an das Erbarmen seiner Freunde cf. 6, 28 u. 29. Dort hat er an das Rechtsgefühl seiner Freunde appelliert und sie gebeten, daß sie ihm, der verzweiselt für sein gutes Recht kämpst, dieses sein Recht widerfahren lassen. Zum Ausdruck 22b vgl.c. 31, 31.

V. 23 f. Klar ist das Gedankenverhältnis von 23 f. zum Vorangehenden; aber auch über das Verhältnis zum Folgenden herrscht unter den Neueren Einigkeit. Die meisten Ausleger sind darin einig, daß 23 f. und 25—27 nicht in der Weise zusammengehören, daß 25 ff. eben die Felseninschrift ausmachen würden. Da würde man etwa "> recitat. erwarten. Ebensowenig ist \( \) in 25 begründend (LXX οίδα γάρ κτλ, Vulg.), auch nicht einfach fortsetzend, auch nicht entsprechend dem arab. (Droste), sondern auf Neueres und Höheres hinleitend, das einen Gegensatz bildet zu dem Wunsch 23 f. Der Inhalt von 23 f.: möchten doch "D meine Unschuldsbeteuerungen der Nachwelt sicher überliefert werden, die gewiß billiger urteilen wird als meine Freunde.

Sprachl. Bem. zu 23 f. 23 a will Ley WK streichen als weder für den Sinn noch für den Parallelismus und das Metrum passend s. StKr. 1895 p. 662. In 23 b stellt Sgfr. WDD an den Schluß. LXX übersetzt das zweite WY nicht. WWT ist aram. Form des Hoph. 23 b liest Duhm TWDD TO WITT, indem er das 1 vor WWT mit WDD verbindet, übersetzt also: o daß doch aufgeschrieben würden, daß meine Worte in sein Buch gezeichnet würden; gemeint ist das Buch Gottes, in das Hiob seine Unschuldsbeteuerungen eingetragen

winscht; und da die Menschen von Gottes Buch keine Kenntnis haben, fügt er den andern Wunsch von 24 hinzu. Merx läßt die Frage offen, ob die Punktatoren mit der Schreibung DDD an das göttliche Gerichtsbuch gedacht haben. Nach Bu ist DDD DDD einfach — niederschreiben. — Im MT ist das Imperf. zweimal mit 1 angereiht an die Wunschpartikel, von der es durch ein Wort getrennt ist d. Mal 1, 10 u. GK § 151a u. d. DDV nehmen LXX und Pei als Instrument parallel dem Eisengriffel, auch eine ganze Reihe der neuesten Exegeten. Die Vorstellung ist dann die, daß die Buchstaben mit eisernem Griffel eingegraben und nachher mit Blei ausgegossen wurden; andere aber wollen das DDDV als Substrat aufgefaßt wissen und lesen DDDD statt DDDV. V. 25—27. a) Der mas. Text. Dem MT wird nur

V. 25—27. a) Der mas. Text. Dem MT wird nur die post mortem-Erklärung gerecht. Des näheren spricht Hiob hier die Erwartung einer Rechtfertigung nach seinem Tod aus, deren Zeuge er selber sein darf.

V. 25. ואני ידעתי נאלי דוי ואתרון על־עפר יקום

ו ist adversativ. s. Inhaltsübersicht p. 109 unten. אני absichtlich ist die Person hervorgehoben, ich weiß es und der Inhalt des Wissens ist ohne מ' angegeben wie z. B. 30,23.

times Löser. Das V. in s. 3,5 wird von dem gebraucht, der vermöge seines Verwandtschaftsverhältnisses in die Rechte und Pflichten eines andern eintritt. In Lev 25, 48 f. heißt in Nu 35, 12 u. 19 der, der den Tod eines andern rächt u. s. w. Die nähere Bedeutung von in wird erst durch den jedesmaligen Zusammenhang klar.

Hiob hatte schon in 6, 24 ff. bes. 28 f. verlangt, daß man ihm ein gerechtes Urteil widersahren lasse, Gott hat ihn vergewaltigt s. B. 14, 20, seinem Zorn hat er sein Unglück zu verdanken 16, 9 ff. 19, 11. Aber bei seinen Freunden

konnte er kein gerechtes Urteil finden, sie bleiben dabei. Hiob muß sein Leiden als Folge seiner Schuld tragen und geben ihm das immer unzweideutiger zu verstehen. Nirgends kann er sein Recht finden, seine Ehre ist ihm geraubt. niemand glaubt den Beteuerungen seiner Unschuld. Nicht das ist ihm das Schmerzlichste, daß er überhaupt leiden muß, sondern das, daß Gott und Menschen ihn verkennen. Mit der Hoffnung auf eine Wiederherstellung seiner Gesundheit und seines früheren Glücks hat er völlig gebrochen, wie seine Äußerungen in früheren Kapiteln zur Genüge beweisen s. 7, 21. 9, 21 f. 16, 22. 17 bes. V. 14 etc. Von einer Hoffnung auf Wiederherstellung seines Glücks und auf Wiedergenesung kann also auch hier nicht die Rede sein; denn sonst würde er seine frühere Position gänzlich verlassen und seinen Freunden Recht geben s. 5, 17 ff. bes. 26. 8, 7. 11, 16 ff. u. s. w. Dagegen hat er sein gutes Gewissen bewahrt und sich das Bewußtsein der Unschuld nimmermehr rauben lassen. Und das schmerzt ihn am tiefsten, daß diese seine Unschuld von Gott und Menschen verkannt wird. Aus diesem Schmerzgefühl heraus kam auch der Ruf c. 16, 18 und die Appellation an den Zeugen und Bürgen im Himmel 16, 19 u. 17, 3, daß er ihm zu seinem Recht verhelfen möge. So haben wir auch hier bei dem Goel an den Beschützer und Rächer seiner Ehre zu denken. Der Goel an unserer Stelle ist parallel dem שהד und שהד in 16, 19 und bringt jenen Zeugen in ein noch innigeres Verhältnis zu Hiobs gekränktem Recht.

Rein sprachlich ist es ganz wohl möglich, אל באל — Bluträcher zu nehmen mit Berufung auf 16, 18. Der Getötete ist vor allem der Gegenstand der geullah. In diesem Fall ist allerdings der gewöhnliche Ausdruck באל הדם z. B. Nu 35, 19 ff. Dt 19, 6.12 Jos. 20, 3 ff. 2. Sam 14.11; aber auch און allein kommt vor Nu 35, 12. Stick bemerkt dazu, an jener Stelle machen es die umgebenden Wörter: Mörder,

otschläger, Zufluchtsstätte vollkommen deutlich, daß der The Mil gemeint sei. Anders aber verhalte es sich bei nserer Stelle. In c. 16, 18 handelt es sich um die Blutache. War das nur ein vorübergehender Gedanke und at Bu Recht, wenn er sagt, der Wunsch eines Zeugnisses itr seine Unschuld nach seinem Tod ist erledigt in 16, 18, weil Hiob von V. 19 an klar wird, daß ja derselbe Gott, ler des vergossenen Blutes Geschrei hören sollte, eben sein Zeuge ist, und daß der, wenn er will, auch schon vor Hiobs Tod dieses Zeugnis ablegen kann und weil er bis 17,4 eben darum bittet? s. darüber unten. Aus dem unmittelbaren Zusammenhang kann jedenfalls nicht bewiesen werden, daß Mil — 1777 Mil ist, wenn auch Ausdrücke wie V. 22 b es nahe legen, daran zu denken.

א kann an und für sich Verb. oder Verb. Adj. sein. Seine Stellung legt nahe, es mit Dillm<sup>4</sup>, Bu als prädik. Adj. m fassen: ich weiß meinen Goel als meinen lebendigen. Der Ausdruck אל האלם erinnert stark an das אל האלם. Und es liegt jedenfalls mehr darin, als bloß "er ist da". Neuere Exegeten wie Duhm etc. verstehen es so: ich weiß ihn als einen lebendigen, der bereit ist in Tätigkeit zu treten. Es kann aber auch ein Gegensatz darin liegen zu der Hinfälligkeit Hiobs: mein Goel ist einer, mit dem es kein Ende nimmt wie bei den Menschen, der nicht wie sie dem Tode unterworfen ist cf. das ἀέναός ἐστιν Dillm. etc.

 zeitlich Ges Lex 13, Siegfr. Stade, Lex, Bu, Frdr. Del., die Vre etc. An unserer Stelle verstehen MVN örtlich unter Neueren Ges 13, Beer, unter Früheren Hahn und übersetzen: Hintermann, Beschützer, Bürge ähnlich dem rabbin. WTM; auch Bu billigt diese Übersetzung, glaubt aber mit Recht, daß auch der sonstige Gebrauch des A. T. einen guten Sinn gibt. Zeitlich ist es - nachfolgend, letzter, also אדרון einer, der das letzte Wort hat, so die einen, oder einer, der nach mir bezw. nach uns kommt, so andere. Oder endlich mit Berufung auf הימים – novissimus – novissimus iudex, so neuere kathol. Exegeten. Den Vorzug verdient wohl die Fassung THIN - der das letzte Wort hat, cf. auch Jes 44, 6. Frdr. Del. fallt אחרון als Adv. - zuguterletzt und meint, wer an dem adv. Gebrauch allerdings ohne Grund Anstoß nehmen sollte, möge אחרונה lesen so z. B. Cheyne JQR 1897. X 37 p. 15.

nämlich über der Erde, so Hahn, oder über dem Staube, so Beer mit Berufung auf den Parallelismus zu 17.

rlieferung - Scholle Ges thes 275 f. also die Erdscholle, my nicht mit Beer und Duhm zu streichen ist, 30,6 Erdlöcher. Nur einmal ist Dy - die ganze Erde inem Abschnitt, der aller Wahrscheinlichkeit nach gar t zum urspr. Gedicht gehört 41,25 cf. Grill, Duhm, r. Del., u. Sgfr., die 40, 15-41,26bzhgsw. (so Sgfr.) 40,6-41, ür spätere Zutat erklären. Die andere Stelle, auf die man noch beruft 4, 19 fällt weg. Man sagt, "Dy könne dort Gegensatz zu dem Wohnsitz der מלאכים gefalt werden sei deshalb - Erde. Die Menschen sind dort Lehmist. Da על־עםר ist. n man IDY auch im buchstäblichen Sinn nehmen. n wäre dann, daß die Lehmhäuser kein sicheres Fundament en, cfr Frdr. Delitzsch oder Duhm, der dazu bemerkt, menschliche Leib ist, weil aus Ton gemacht, auf dem ben und gemeinen Stoff der Sinnenwelt aufgebaut, also dessen Eigenschaften gebunden. Also so selbstverständlich Budde meint, ist es nicht, daß voy hier - Erde sei. An Grabesstaub lassen denken Stellen wie 7, 21. 10, 9. 16. 20, 11, 21, 26. Gegen diese Übersetzung wendet ein, in allen Stellen in unserem Buch, aber auch im übrigen I., in denen bei Dy an das Grab zu denken sei, werde durch "unmittelbare Beziehung des Toten zum Erdboden durch begleitende Tat- oder Verhältniswörter die Verdung der Erde zum Grabe kenntlich gemacht". Die eutung Grab liege vielmehr in den Wörtern sich legen, n, schlafen etc. als in dem Worte Dy. Sobald man es jener Beziehung löse, heiße es nicht mehr Grab. Aber auch zugegeben muß erst noch bewiesen werden, daß keine Beziehung des Toten zu Dy stattfindet. Das n aber erst aus dem Folgenden endgiltig entschieden den. Von den übrigen Erklärungen kommt als sprachlich zhaus möglich noch in Betracht die von Wellh, der unter

Hinweis auf 4, 19 unter TDY die Freunde versteht, er wird auftreten gegen den Staub; ähnlich Eichh. s. Komm. p. 663 Anm., der sagt, daß die Gegner in Rücksicht auf ihre Schwäche Staub genannt werden. Sachlich ähnlich Hufnagel und andere ältere Exegeten, die ebenfalls übersetzen: er wird wider die Freunde Hiobs auftreten, aber in TDY das Merkmal der Schwäche und der feindlichen Gesinnung hineinlegen.

Dip ist das gewöhnliche Wort für das Auftreten als Zeuge Dt 19, 15.  $\psi$  27, 12, für das Erscheinen des Richters Jes 2, 19.21. 23, 10.  $\psi$  12, 6. 68, 2.

Resultat. Aus V. 25 läßt sich nicht sicher beweisen, ob die ante oder post mortem-Auffassung richtig ist. Man kann ebensogut übersetzen: ich weiß mein Ehrenretter leht und wird als letzter über dem Staub — dem Grabe sich erheben wie: ich weiß mein Ehrenretter lebt und wird als letzter gegen den Staub d. h. gegen die Freunde auftreten.

V. 26. In diesem Vers entsprechen sich אוד עודי und מבשרי. Da V. 26a aller Wahrscheinlichkeit nach verdent ist, so beginnen wir mit der Erklärung von V. 26b. kann bedeuten ohne mein Fleisch, unmittelbar nach meinem Fleisch d. h. sofort nach dem Verlassen meines Fleisches cf. 3, 11 oder von meinem Fleische aus. AMR ist futur. zu nehmen; dafür spricht schon das אדרון in V. 25. Auffassung von Schultz A. Tl. Theologie4 ist unmöglich s. Budde Kommentar p. 105. Die meisten Ausleger nehmen privativ meines Fleisches bar d. h. meines Leibes entledigt. Das Buch Hiob ist reich an Beispielen von pp privativ z. B. 14,4 NOPO des Unreinen bar, DIDO makellos 11, 15 u.s.w. Ob privat. oder anders zu verstehen ist, kann nur von 26a aus entschieden werden. Aber die Erklärung dieses Versgliedes ist außerordentlich schwierig. Ist אדער Präposition oder Konjunktion, zeitlich oder örtlich zu verstehen?

heißt entweder: nach meiner Haut oder hinter meiner Haut. Beide Übersetzungen sind hart. Bu übersetzt hinter meiner Haut, denn es werde doch als Grundsatz gelten müssen, daß אדע bei einer Handlung "nach" und bei einem Gegenstand "hinter" heiße. Und der Sinn soll dann sein: von meiner Haut umschlossen, also bei Leibesleben. Aber heißt אחר עורי von meiner Haut umschlossen? Mir scheint Hitz Recht zu haben mit seiner Bemerkung: TIN - hinter meiner Haut erwecke die Vorstellung. als ob Hiob hinter seiner Haut stünde wie hinter einem aufgehängten Hemde. Aber auch "nach meiner Haut" - nachdem sie zerstört ist will nicht recht gehen cf. den Einwand von Bu oben. So bleibt nur die Möglichkeit übrig TR als Konjunktion zu fassen z. B. Baethg., Frdr. Del. אדע dann - אוע so 42,7 Lev 14,43. Aber in diesem Fall sollte das Verbum unmittelbar folgen; man kann ja allerdings darauf hinweisen, daß Hiob in großer Erregung rede und daß dies auch auf die Wortfolge einen Einfluß übe. Will man bei 7718 als Präposition stehen bleiben, so erwartet man einen Infinitiv; deshalb nimmt Klstrm עורי als נקפה sich entblößen und נקפה als Subst. - נקפה (Jes. 3, 24) s. auch 21, 3 und übersetzt: nachdem ich entledigt bin dieser Umknebelung. Andere Erklärer ergänzen vor 1001, oder DN; dabei macht aber TNN Schwierigkeiten, da my masc. ist. Deshalb ziehen andere vor ANI als Adv. zu fassen - 13, Frdr. Del. mit der Begründung a. a. O. p. 159: "Wenn מון "so, also" zahllose Mal für אור "dieses" gebraucht wird (und es geschah אחרי־כן, wofür 42, 16 אחרי־ואת, wofür 42, 16 u.s.w.; beachte auch den Wechsel von 12 9, 35 und ANI 10, 13), kann es nicht auffallen, auch einmal umgekehrt ANT im Sinne von p gebraucht zu sehen" cf. auch 33, 12. 1993 3 P. Pl. Piel - man hat zerschlagen GK § 144 g. Manche wollen אולספה lesen, so daß also die Form Niph wäre - nach

meiner Haut, zerschlagen ist dieses (in freierer Weise auf den Leib hinweisend). So ergibt sich also eine Reihe Übersetzungen von 26a: hinter oder nach meiner Haut zerschlagen ist oder hat man dieses da. Oder: nach meiner Haut, wenn man dieses da zerschlagen hat oder: nachdem ich entledigt bin dieses Überzugs da oder: nachdem man meine Haut so zerschlagen hat. - Unmöglich ist Till als eine Verbalform aufzufassen, wie schon geschehen ist s. o. Oder אוז - hoc erit zu nehmen Trg etc. - Die beste Übersetzung dürfte die von Frdr. Del. sein. Nimmt man אדור zeitlich, dann muß ש \_\_ "ohne" sein "und ohne mein Fleisch werde ich Gott sehen". Nach meiner Haut und ohne mein Fleisch kann aber nicht sein - zum Gerippe geworden, aber doch noch bei Leibesleben, sondern muß sein - nach meinem Tod. Der Einwand von Volck Budde u. s. f., dal מבשרי zwar allein "ohne meinen Leib" heißen könne, aber in Verbindung mit אור könne es das nicht heißen, sondern bezeichne, was zwischen Haut und Knochen sitzt, ist nicht stichhaltig. שו und שו müssen in den beiden parallelen Versgliedern als verschiedene Bezeichnungen für ein und dieselbe Sache genommen werden. Beidemal steht pars pro toto, und daß Hiob gerade das einemal den Ausdruck Haut, das anderemal Fleisch zur Bezeichnung des ganzen Leibes gebraucht, hat seinen Grund darin, daß gerade diese beiden Teile des Körpers von der Krankheit besonders mitgenommen erscheinen. So sagt also Hiob in unserem Vers, er werde nach seinem Tod Gott schauen, d. h. Gottes wiederkehrende Gnade erfahren.

V. 27 betont noch stärker, daß er Zeuge seiner Rechtfertigung sein darf. אין ist Perf. prophet. und אין, das an
und für sich Nomin. und Akk. sein kann, ist als Nomin.
zu fassen; dafür spricht das betont vorangestellte עני – ועיני – ועיני ist nicht in der Weise zu pressen, daß man daraus schließt,

Hiob müsse einen Leib haben, also könne es sich nicht um ein Schauen nach dem Tod handeln, sondern soll einfach beißen, daß er, er persönlich, Gott sehen wird. Der Sinn von Thin ist nicht der, daß ihn die andern, also die Gegenpartei, gar nicht sehen, sondern daß sie ihn nicht zu ihrer Rechtsertigung sehen.

Zum Schluß 28 u. 29 warnt Hiob noch einmal die Freunde vor Fortsetzung der böswilligen Anseindung mit dem Hinweis auf Gottes Gericht. כי האמרו heißt nicht: dann werdet ihr sprechen, sondern: wenn ihr sprechet. In 28 b liest Sgfr mit LXX 13 statt 13. Bick a. b streicht 28 b. die Wurzel der Sache, gemeint ist die Grundverschuldung, um deretwillen Hiob leiden muß, die Freunde suchen den Grund des Unglücks in Hiob. Hiob in Gott. ist 1. P Pl Imperf. Qal; dagegen wenn man 🗀 läßt, 3. P Sing Niph. Der Parallelismus spricht für 12 KUR, -29a liest für ארבה Sgfr חרבה, Merx הררף — In 29b liest Sgfr nach LXX θυμός γάρ ἐπ' ἀνόμους ἐπελεύσεται געולים תבא für M עונות הרב, ebenso Cheyne, nur אל, statt ב. Frdr Del. übersetzt 29 b: "Den Verschuldungen passet das Schwert auf. "- Torn sei sinnlos, man erwarte hier ein Partic. iem. mit dem Akk. konstruiert, und man werde wohl an mserer Stelle an das Verb. המה, dessen Grundbedeutung hüten, bewahren sei, zu denken haben. "Wenn der Dichter 15,22 sagt: der Frevler אלידורב bleibt erspäht dem Schwerte, von dem Schwerte d. h. das Schwert lauert ihm fortwährend auf, so konnte er ebensogut - mit aktiver Wendung dieses Gedankens sagen: das Schwert behält im Auge, belauert, hat Acht auf die Vergehungen". In 29 c ist wohl zu lesen יש דין und dann ist das ן in דעון zu אדינות. Andere lesen בי שורוז, Sgfr. כי שורוז, Bick a. b streicht 19c. Ew Dillm , Reuss, Beer, Grill lesen 河域, damit ihr len Allmächtigen in dieser Eigenschaft kennen lernt; letzterer

verweist auf "F ren in 21, 20. In 28 f. kommt Hiob auf den Gedanken in 22 zurück. Frdr. Del. glaubt, wenn such 28 f. in ungersungene Weise an das Vorhergehende anachtieben soue, se se wohl bei dem 17 in 28a an den We der Lose auf Americane zu denken, den sie ebenso verlager waler we First selbst. Dann würde der Löser में महि या वह सार में

S. Fix the Annual was 15 E ist es von Wert, auch are amount See \_ \_ mr besonders 16, 18 ff. m 12:23 2 - 21 "und suchst du man me a man me angedeutet, daß der The second mit mehr Mut dabe" Tausser : - Ger manne vone = Lie ist kurz der: da der lengt a e annes Casein fristet, könntest du n : Tage and Tade hat er doch keine augre nacht der Zeit des Grabes s are in the first in the second of the seco - Seme Honfining. Wenn in Baum ers. it as lesseren mer gibt es diese Hoffnung a me ar ma mei steht nicht wieder auf,

at 2 m2 1 minest verburgest, mich verstecktest, we were versuere, mir eine Frist setztest und Venn ier Mann stirbt, wird er je ware, dann wurde renieren. "Du würdest rufen

ware und geweckt aus ihrem Schlaf.

Wenn der Mensch, so wie jener Accest crevate ist: lebt er wieder auf? Das the same and the same

:

und ich würde antworten. Nach dem Werk deiner Hände würdest du Verlangen tragen". Aber diese Hoffnung muß aufgeben. Berge zerbröckeln und Steine werden zerrieben u. s. w., so vernichtet Gottes Zorn alle Hoffnung der Menschen.

c. 16, 18ff. ganz parallel unserer Stelle. Auch hier geht eine Schilderung seines Elends voraus. Aber gegen den Gedanken, daß er als Sünder umkommen soll, sträubt sich Hiobs Gemüt und hilflos schreit er um Rache seines Blutes. Diese aber ist nicht denkbar ohne den rächenden Gott; deshalb flieht er von dem zürnenden Gott der Gegenwart zu dem gütigen Gott der Zukunft.

Wichtig für die Beurteilung des Ganzen ist das Gedankenverhältnis von 18 u. 19. Duhm streicht das מו , nach ihm motiviert 19 das Verlangen von 18, daß die Erde Hiobs Blut nicht bedecke, mit dem Hinweis auf Gottes Zeugenschaft (העה), Bu dagegen sagt, 14, 13-15 habe Hiob den Gedanken des Wiederauflebens nach dem Tod mit der größten Wärme ins Auge gefaßt, aber auch ganz entschieden abgewiesen. In 16, 18 tauche der Gedanke der Rechtfertigung nach dem Tode auf ohne persönliches Erleben; aber nur vorübergehend, אות בו עתה – schon jetzt und der Gedanke: ich brauche das in 18 Gewünschte gar nicht, denn ich habe schon jetzt einen Zeugen meiner Unschuld, und an den wende sich Hiob mit der Bitte, daß er eintrete für ihn vor seinem Tod. Was hier bloßer Wunsch und Bitte sei in c. 19 Gewilheit.

Dillm4 meint, ob man "auch jetzt noch" oder "schon jetzt" übersetze, Hiob besinne sich nach dem Aufruf an die Erde, daß er einen Zeugen seiner Unschuld im Himmel habe und bitte ihn um sein Eintreten. Darin hat Bu nach meiner Meinung Recht, daß Hiob um ein Eintreten Gottes vor seinem Tod bitte cf. 16, 22. Gefahr ist im Verzug;

wenn die Hilfe nicht bald kommt, so ist es zu spät. Freilich auch hier sind die Meinungen verschieden; nach Manchen ist der Sinn der Begründung in 22: da seine Ehrenrettung durch Wiederherstellung seiner Gesundheit nicht mehr möglich ist, so möge Gott für ihn eintreten, wenn er gestorben sei. Daraus, daß Hiob den Gedanken an ein Wiederaufleben

Daraus, daß Hiob den Gedanken an ein Wiederausleben nach dem Tod in c. 14 so schroff abgewiesen hat, solgt nicht notwendig, daß dieser Gedanke gar nicht wiederkehren kann und es ist nicht ausgeschlossen, daß sich in unserer Stelle eine Verbindung jener Hoffnung des Wiederauslebens nach dem Tod und des andern der Ehrenrettung in der Weise finde, daß Hiob eine solche nach dem Tod irgendwie zu erleben hofft. Und aus sprachlichen Gründen glaube ich, s. o., daß in 26 eine solche Hoffnung ausgesprochen ist. Es ist aber zuzugeben, daß in 26 keine Übersetzung und Aussaung voll befriedigt und der Schluß liegt deshalb nahe, daß hier Verderbnis des Textes vorliegt. Diese Vermutung wird bestätigt besonders durch eine Vergleichung mit der Übersetzung der LXX.

### C. LXX.

25 ff. οίδα γάρ δτι άέναός έστιν ό έκλύειν με μέλλων έπι γής 26 άναστήσαι το δέρμα μου το άναντλούν ταύτα παρά γάρ Κυρίου ταθτά μοι συνετελέσθη, 27 ά έγω έμαυτῷ συνεπίσταμαι,

ά ό όφθαλμός μου έόρακεν καὶ οὐκ άλλος· πάντα δέ μοι συντετέλεσται έν κόλπφ.

Cod Alex, die kopt. und syr. Übersetzung (Tochterübersetzungen der LXX) lesen ἐπὶ γῆς, Cod Sinait. und des Hieronymus Übertragung der griech. Übersetzung ἐπὶ γῆς ἀναστήσαι in 25; also aus LXX kann man nicht sehen, ob ¤p zu 25 oder 26 gehört Beer p. 123. Nach J. F. Schleusner Nov. Thesaur. Lex. in LXX Lips 1820/21 ist ἀέναος — Կ. nach Stick de goele p. 10 [ΥΤΚΝ Τι

ΤΟ ἐκλύειν με μέλλων ist nach Schleusner אילי, ach Stick — אלי. Die Behauptung von Merk, daß LXX אולים übergangen bezw. nicht gelesen habe, läßt sich nicht weweisen. Für M מוף hat LXX nach Beer מוף gelesen, alls sie nicht von einer dogmatischen Voraussetzung aus אף in מוף geändert hat.

Theodot. ὁ άγχιστεύς μου ζή καὶ ἔσχατον ἐπὶ χώματος 
ἐναστήσει — Μ.

V. 26. In 26a hat "LXX ΥΙΜΊ nicht gelesen oder es schon genügend durch ανά in αναστήσαι ausgedrückt geglaubt" (Beer). Τὸ δέρμα μου — ΥΠ΄. Durch άναντλοῦν kann nur das Wort zwischen ΥΠ΄ und ΓΜὶ wiedergegeben sein. Aber quomodo νοχ άναντλοῦν exprimat hebraicum μρω cum doctissimis interpretibus ignorare fas est sagt Henke s. Stick comm. d, goele p. 11. Beer vermutet, daß LXX auf eine Form von ph oder ph zurückgeht. Ilgen in seinem Buch über Hiob p. 167 glaubt μρω sei als Subst. angesehen worden von LXX nach der Form (π)μρω. Ein ganz mißglückter Versuch, den man schon gemacht hat, um die Übersetzung der LXX aus M zu erklären, ist der: ΓΜὶ wird als Subj. zu μρω angesehen — haec circumdant und das soll sein — his (sc. miseriis et doloribus) coarctatur, premitur cutis.

Es ist eben unmöglich, die Übersetzung der LXX aus dem MT zu erklären, und die Vermutung liegt nahe, daß der Text, den LXX benützt hat, beschädigt gewesen ist, oder daß sie anders gelesen hat. Stick vermutet אשט כה. Prov. 9, 12, Sgfr. מכלפל. Mach Merx ist ἀναντλοῦν ταῦτα nur — דאו.

מבשרי אחוה אלוה 26 b. M ומבשרי אחוה אלוה ומשדי אחוה אלה Sgfr. ומשדי אחוה נעשו לי אלה ומאלוה נעשו לי אלה ומשדי אחוה (אחור או) אלה Zeinschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. I. 1905. Beer fügt bei: durch Retrovertieren LXX's lasse sich kein hebräischer Vers mit parallelen Gliedern gewinnen. Die Übersetzung weckt den Verdacht, daß sie entweder geraten ist oder daß sie auf verderbtem Text beruht.

27 c übersetzt LXX

πάντα δέ μοι συντετέλεσται έν κόλπφ.

Stick gibt das wieder כלו כל אתי בחקי, also nur ein einziger Buchstabe des MT geändert. Beer vermeidet auch das noch, indem er übersetzt יְחֵי בּתִּי בּתִּי מִּינִי בּתִּי אַנְיִי בּתִּי מִּינִי בּתִּי מִּינִי בּתִּי מִּינִי בּתִּי בּתִּי מַנִּינִי בּתִּי מַנִּיי בּתִּי בּתִּי מַנִּיי בּתִּי בּתִּי בּתִּי מַנִּיי בּתִּי בּתִּי בּתִּי בּתִּי בּתִּי בַּתְּי בִּיּי בְּתִּי בִּיּתְי בַּתְּי בְּתְי בַּתְּי בִּיתְי בַּתְּי בִּתְּי בְּתְי בִּתְי בִּתְי בִּתְי בִּתְי בִּתְי בִּתְי בִּתְי בִּתְי בִּתְי בְּיבְיּי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְּי בְּתִּי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְייִי בְּתְיי בְּתְייִי בְּתְיי בְּתְיי בְּתְייִי בְּיּתְיי בְּתְייִי בְּתְיי בְּתְייִי בְּתְייִי בְּיִי בְּיִּי בְיּיִי בְּיּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיּיִי בְּיּי בְיּיִי בְיּיִי בְּיּתְיי בְּיּיִי בְּיּי בִּיּיִי בְּיּי בְּיּי בְּיּי בְיּיִי בְיּיִי בְּיּיּי בְּיּיִי בְּיּיִי בְּייִי בְּיּייִי בְּיּיִי בְּיּיִי בְּיִייּי בְּיּייִי בְּיּיִי בְּייִי בְּיּיִי בְּיּיִי בְּיּיִי בְּיִיי בְּיִי בְּיּי בְּיּיִי בְּייִי בְּיּייִי בְּייִי בְּיּיבְיי בְּייִי בְּיּיבְיי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּיּיבְיי בְּיִיי בְּיּיבְייִי בְּיּיי בְּייִי בְּיּיבְייִי בְּיּיבְייִי בְּיּבְיּיִי בְּיִיבְיּיִי בְּיּבְיּיבְיּיבְיּיבְייִי בְּיבְיּיבְיּיבְיּיבְיּיבְייִים בְּיּבְיּי

Itala ganz wie LXX.

LXX hat nicht an eine Auferstehung, sondern an eine medizinische Wiederherstellung gedacht. 'Ανίστημι ist nur dann — auferwecken, wenn aus dem Zusammenhang deutlich ist, daß es sich um einen Toten handelt. Stick führt an, δέρμα heiße in LXX nie corpus, sondern es sei immer und überall die Haut im eigentlichen Sinn darunter verstanden. Er erwähnt ferner ein "scholion pervetustum": ὁ ἐκλύειν με μέλλων τῆς πληγῆς, τοῦτ' ἐστιν ὁ ἰασόμενος.

Clem s. Geschichte ist der erste, der die Auferstehung darin ausgesprochen fand; dagegen Chrysostomus und die meisten Lehrer der griech. Kirche haben an Wiedergenesung Hiobs gedacht. Es war nicht mehr als natürlich, daß das ἀναστήσαι κτλ in der christl. Kirche zum Gedanken an die Auferstehung führte, vollends wenn man statt δέρμα σάρξ oder σῶμα setzte.

## Vulgata.

Scio enim, quod redemptor meus vivit et in novissimo die de terra surrecturus sum. 26. Et rursum circumdabor pelle mea et in carne mea videbo Deum meum. 27. Quem visurus sum ego ipse et oculi mei complexuri sunt et non alius: reposita est haec spes mea in sinu meo. 27 = M.

Bei 25 vermutet Dillm, Hier habe nicht DIPM gelesen oder korrigiert, sondern den ITTM auf den künftigen Hiob bezogen und hienach den Text frei übersetzt, so auch Beer.

In 26 läßt Beer die Möglichkeit offen, daß H ישרי und für בנשרי gelesen habe.

#### Pešitto.

25. A. M. M. Leemae en un meete, M. ep. Me Bar Hebraei scholia in librum Jobi, H. Bernstein, Vratislaviae 1858: Ptcp. M. — V. 25 — M.

26. 27. اميا السار بيعه المه ويكم بيديا مع سعه المه عدد عدد سال عدوا محدث معد به ينم عمل عدد: P. nicht ausgedrückt. — ነውን leitet P. von ባን — ባነን "herumgehen" ab und verbindet אחוה אלוה nach Beer mit V. 27. Dagegen nach Baumann denkt P. bei אחוה an Dittographie. Der entsprechende Text wäre: - TITT DR , כלו כְלִיתִי מ(ב?): חָקי . 27 c las P. (ראו ו) לא זר זור (ראו) לאור לאלוה עיני zweimal übersetzend. (Baum. meint, P. streiche כלחוד als אפשם באל בליתי – פשם באו Sei Dublette, 🛶 🖦 spätere Einschaltung zum Zweck des Anschlusses der Dubl.) In betr. des syr. Textes urteilt Stick: "Zwar die einzelnen Ausdrücke können auf eine während des irdischen Lebens erfolgende Wiederherstellung gehen, aber mit mindestens gleichem Recht dürse das Ganze und Einzelne auch von Ausgleichung nach dem Tode verstanden werden". Bar Hebr. bemerkt: entweder weissage unsere Stelle von der Menschwerdung Christi oder deute sie auf seine endliche Wiederkunft hin oder sie besage, meine Strafe geht zu Ende, es offenbart sich über mir mein Erlöser als lebendig und mich heilend.

Das in V. 26 ist nicht ganz deutlich. Stickel spricht in seiner 1. Schrift de goele etc. die Ansicht aus, daß darunter die Schmerzen gemeint seien, quibus veluti circumvoluta

erat et premebatur sive coarctabatur, cutis ac corpus Jobi s. daselbst p. 26. — In seinem Kommentar p. 174ff. sagt er, محمه könne auf nichts als محمه V. 23 gehen. V. 26 sei Fortsetzung des Wunsches V. 23f. u. V. 25 Parenthese.

So übersetzt er V. 23 ff.

س بن حدم ومدلح بدور معدالمعن بدور حسفراه وحميدا

O wenn doch aufgeschrieben wären meine Worte und aufgezeichnet in ein Buch, auch mit Eisengriffel und Stift von Blei für ewig, und in den Fels gezeichnet würden; — denn ich weiß, daß mein Erretter lebendig ist und am Ende sich auf der Erde offenbaren wird; — und auf meine Haut diese gewickelt wären und auf mein Fleisch! Wenn meine Augen Gott sehen, sehen sie Licht; meine Nieren ganz und gar wegen meines Schicksals schwinden.

Das Verständnis dieses Wunsches ergebe sich durch den syr. Sprachgebrauch hinsichtlich des 40 und seiner Derivate werde vom Einwickeln der Füße, des Leichnams etc. in Leinwand gebraucht z. B. Matth 27, 59. Joh 20, 7 etc., vom Einwickeln in Windeln Luk 2, 7—Hiob. 38, 9 stehe haus für mas. 1777, — ferner vom Zusammenwickeln der beschriebenen Buchstreifen, die aufgerollt wurden, 10 geradezu der Name einer solchen Membrana 2 Tim 4, 13 etc. Der Syrer finde demnach dies im Text, daß H. seine Unschuldsbeteuerungen aufgeschrieben und diese Streifen um seinen Leib gewickelt haben möchte, etwa im Sinn wie C. 31, 36, oder so, daß sie ihm statt der gewöhnlichen Leichenbinden angelegt würden.

## Targum zu V. 25-27.

V. 25 — M, nur מורקניה zur Verdeutlichung des Subj. von יקום

ומן בתר דאתפח משכי תהי דא ומבסרי אחמי תוב אלהא V. 26.

ergänzt 'Til vor I'M und I'M nach AITM, verbindet 'M'M mit BPL. In der engl. Polyglotte heißt die Versio Latina dieses Verses: Et post quam inflata fuerit [Stickel intumuit] pellis mea, erit hoc; et de carne mea videbo iterum Deum. V. 27 — M.

In der Auffassung des Targumtextes gehen die Meinungen auseinander: Nach der Ansicht von Coccejus, Kosegarten, Köstlin p. 7 gehen die Worte auf die Auferstehung. Stickel glaubt: chaldaicum paraphrastam, Jobi verba eum in sensum interpretatum esse, ut speret per Dei aliquem actum judicialem, sibi soli propitium fore ut in pristinum vitae suae felicioris statum restituatur.

Resultat für V. 26: Peš und Targ bieten keinen andern Text als M. Über LXX s. o. p. 129. Aus den Vrss. ist kein Rat zu holen.

D. Stellung des Abschnitts im Ganzen des Buchs.

In c. 19 haben wir einen Höhepunkt der Dichtung erreicht. Wenn das richtig ist, muß sich die Wirkung davon im Folgenden zeigen. Laue, Die Komposition des Buches Hiob, der die ante mortem-Auffassung teilt, sagt, weil Hiobs Hoffnung, die er in 25ff. ausspreche, nicht gleich in Erfüllung ging, so breche er von c. 21 an radikal mit Gott. Er beruft sich für diese Auffassung hauptsächlich auf c. 21 und 24. Diese Auffassung aber ist nicht richtig. Gewiß Hiob geht von jetzt an auch offensiv gegen die Freunde vor; aber im Ganzen ist seine Stimmung eine ruhigere geworden. Schon mehrmals haben die Freunde zu ihm geredet vom schlimmen Los der Gottlosen und Zophar hatte ihm noch in c. 20, nur auf den letzten Gedanken von c. 19 eingehend, eine lange Rede über das gleiche Thema gehalten. Hiob, der seit c. 19 weiß, daß Gott seine Unschuld kennt und auch noch an den Tag bringen wird, greift jetzt auch die andere Seite des von den Freunden verfochtenen Vergeltungs-

dogmas an, indem er sie kinweist auf die vielen Fälle anderer Art. Gottlose Leute, die nichts nach Gott fragen, die zu ihm sagen: weiche von uns, wir haben keine Lust, deine Wege zu kennen, was ist der Allmächtige, daß wir ihm dienen sollten, die haben Glück in ihrer Familie und mit ihrem Besitz, und wenn man hinweist auf ihr schreckliches Ende, — wann ist ein solches zu sehen? Da stirbt der eine recht im Wohlbefinden trotz seiner Bosheit und der andere mit verbitterter Seele, und hat nie Gutes genossen. Und wenn sie gestorben sind, so liegen sie im Staube und Gewürm deckt sie beide. Wie mögen die Freunde angesichts solcher Tatsachen an ihrer Theorie festhalten! Der Wendepunkt tritt nicht erst in c. 27 ein, wie z. B. Giesebr. will. Gerade die Abschnitte, auf die man sich beruft c. 27 u. 28 gehören, wenigstens c. 28, kaum zum ursprünglichen Gedicht. Und in c. 27 haben wir von V. 7 an entweder eine Zopharrede oder dieser Abschnitt muß auch ausgeschieden werden.

Von den Bedenken, die sich gegen die post mortem-Auffassung unserer Stelle erheben, ist das schwerwiegendste: wie stimmen die Scheolvorstellungen, die wir im Buche finden mit dem Gedanken, daß die abgeschiedene Seele Hiobs Zeuge der Ehrenrettung seitens Gottes sein kann? Sind wir mit diesem Gedanken nicht in ein dem Buche Hiob fremdes Gebiet geraten? Die Lebensauffassung im Buch Hiob ist ganz die der Patriarchengeschichte. meint, der Epilog allein hätte vor einer post mortem-Auffassung bewahren sollen. Aber auch in den Reden der Freunde und denen Hiobs tritt uns dieselbe Lebensauffassung entgegen wie im Epilog s. z. B. 5, 26 "Du wirst in voller Reife ins Grab steigen, wie Garben eingebracht werden zur rechten Zeit". Das ist das hohe Gut, das Hiob zuteil wird, wenn er sich der Züchtigung des Allmächtigen nicht weigert. Ein kurzes Leben und rascher Tod sind Strafe der Gottï

losigkeit z. B. 8, 11—13. Hiob selbst hatte die Hoffnung, daß ihm dieses Glück zuteil werde. In dem schönen c. 29, da er zurückblickt auf sein früheres Glück und jene ΤΟΤΑ ΤΟΥ, da Eloah noch treulich über seinem Zelte wachte und seine Leuchte über Hiobs Haupt erglänzte, da er noch weit geachtet war nicht bloß um seines Reichtums, sondern auch um seiner Gerechtigkeit willen, — da hatte er noch jene Hoffnung und dachte, mit meinen Nachkommen werde ich verenden oder werde ich alt werden (Sgfr mit LXX ΤΡΙΝ) und gleich dem Sand viel machen die Tage (LXX ἄνσπερ στέλεχος φοίνικος, nach Hitz eine auf Mißverstand beruhende Korrektur für ursprüngl. φοίνιξ). Bick streicht den Vers ohne Grund.

Dieser Wertschätzung des irdischen Lebens entsprechend sind die Vorstellungen vom Leben nach dem Tod. School, anderer Name 17728, im Erdinnern gedacht mit Riegeln und Türen s. 17, 15f. 38, 17, ist das Versammlungshaus alles Lebendigen 30, 23. Hier ruhen alle ohne Unterschied. Klein und Groß ist dort gleich 3, 17-19 (Min in 3, 19 fassen unter den Neuesten so Duhm, Del., letzterer mit der Bemerkung, genau so gebrauche der Assyrer sein sû "es" und sûma "ebendasselbe". Bickb streicht 3, 19), die Könige und höchsten Beamten sind da, dort haben die Frevler ausgetobt und die Opfer ihres Frevelmuts haben dort Ruhe (diese sind doch wohl mit den יניעי gemeint), Friede haben die Gefangenen, hören nicht mehr die Stimme des Drängers und der Knecht ist frei von seinem Herrn. Die Scheol ist ein Land, wo tiefste Finsternis herrscht 10, 21 f. Im MT haben wir eine ganze Häufung von Attributen der Scheol, die sie als ein furchtbar düsteres Land erscheinen lassen, sie ist das Land, aus dem es keine Wiederkehr mehr gibt, "das Land der Finsternis und des Dunkels, das Land tiefstem Dunkel gleichender Düsternis, unabgestufter

Schwärze, es gibt keinen Wechsel von Tag und Nacht, seihst der Lichtstrahl ist gleich der Mitternacht, die Sonne scheint in diesen Tiesen nicht, also kohlpechrabenschwarz ist die Unterweht". Bickb streicht 10, 22 als "müßige Tautologie" zu 21 b. Nach Beer ist 22c Dittographie zu 22a, in 22b meint er, müsse titte sich ihre Scheol gar nicht so ohne alle Ordnung gedacht, sie redeten, von Abteilungen Prov 7, 27, hintersten Räumen Ez 32, 23cf. auch Schwally a. a. O. p. 61 Anm. 1. "titte ist nicht zu übersetzen". Kann man nicht bei titte mit Neueren an den Wechsel von Tag und Nacht denken? Die in der Scheol besindlichen Seelen sind völlig teilnahmlos gegenüber von dem, was auf der Erde vor sich geht 14, 21s.; nur Schmerzens- und Trauerempfindungen

haben sie noch. "Mögen zu Ehren kommen seine Söhne - er weiß es nicht, mögen sie gering geachtet werden, er merkt nicht auf sie. Nur sein Fleisch an ihm fühlt Schmerz, nur seine Seele an ihm trauert" oder "nur sein eigenes Fleisch d. h. sein Leibesleben, das jetzt zerstört und verloren ist darob empfindet er den Schmerz und seine Seele - darob trauert sie" (Grill, Manuskript). Franz Del. stellt sich die Sache so vor, daß der verwesende Leib schmerzliche Reflexe in die abgeschiedene Seele werfe, aber dann müßte es בשנד heißen. Dillm denkt, daß der verwesende Leib noch einen Rest von Beseelung in sich, eine Art Empfindung von seiner Verwesung habe. Aber der Leib kann doch keine Empfindung mehr haben, wenn ihm die Seele fehlt. Deshalb meint Schwally a. a. O. p. 97, man werde an eine aus Leib und Seele bestehende Schattengestalt des Totenreiches zu denken haben. Der Mensch ist im Zustand des Schlases 14, 12. Mit dem Rest des Lebensgefühls, das ihm noch geblieben ist, kann er nur sein eigenes, dumpfes und jammervolles Schattendasein empfinden, Grill begründet seine Ansicht damit, die herkömmliche Deutung unterdrücke den notwendigen Gegensatz zwischen der eigenen Person und den Kindern des Verstorbenen und verstehe das 1772 vom toten Leib im Grab, während doch 1873, wenn vom Menschen gesagt, niemals den Leichnam bedeute, sondern stets den lebendigen Leib cf. zu unserer Stelle 21,26. (Duhm hebt hervor, daß die populäre Vorstellung eine andere gewesen sei mit Berufung auf Jer. 31, 15). — Angesichts solcher Vorstellungen fragt es sich allerdings, ob wir nicht in unserer Stelle eine spätere Einschaltung oder im mas. Text eine den Bedürfnissen einer späteren Zeit entgegenkommende Veränderung des ursprünglichen Wortlauts haben cfr. Cheynes Vermutung.

So hat in neuerer Zeit Siegfried V. 25—27ab als späteres Einschiebsel gestrichen; hier werde die Auserstehung der Gerechten als möglich betrachtet cfr. Dan 12, 13, 2 Makk 7, 9.11. im Gegensatz zu den Scheolvorstellungen im Buch Hiob c. 3 u. s. w. s. Siegfr. the book of Job p. 38. Und Beer sagt "Ist in 19, 25 ff. irgendwie ein posthumes Erlebnis ausgesprochen, dann besriedigt nur die Auskunst Sgfrs., diese Verse als mit der Idee des ganzen Gedichtes unvereinbar zu streichen".

In V. 25 ist, wie wir sahen, die Beziehung auf die Zeit vor oder nach dem Tod unsicher; aber in V. 26 f. haben wir ein "posthumes Erlebnis" ausgesprochen. Wir haben allerdings auch gesehen, daß keine einzige der verschiedenen Erklärungen ganz befriedigt und daß der Text aller Wahrscheinlichkeit nach in 26a verderbt ist. Es sind denn auch in der Tat eine ganze Reihe Emendationen vorgenommen worden. Ich erwähne folgende:

Sgfr. liest V. 25b יקום אל לעפרי) יקום

V. 26a u. b gibt er den Text auf Grund der LXX wieder:

לחיות עורי מכלכל זאת

ומאלוה בעשו לי אלה

von 25 b u. 26a: er wird sich erheben auf meinem Grabe, um meine Haut zu beleben, welche dies, nämlich den Aussatz erdulden muß. — In 27a liest er 17ik für Wig.

Beer: (נשקפתי (נשקפתי 26b wie M. — "und nachher [zuletzt]: meine Haut, ich bin zusammengeschrumpft und fleischlos werde ich Gott schauen". איז Gen. 18,5 Ex. 5, etc. s. Gesch. der Auslegung.

Neubauer (Athenaeum, 27.6.85) stellt in V. 25 für אולי בער Wahl אלי und liest statt אין עסר יסיי שלי עסר יסיי שלי עסר יסיי על עסר יסיי שלי עסר יסיי שלי עסר יסיי שלי עסר יסיי וויער בשרי עסר יסיי וויער בשרי עסר וויער וויער

J. Ley (Theol. St. Kr. 1900 p. 117f., liest, da bei 'NY 'NN "weder "nach meiner Haut" in temporalem 'illin nuch "hinter meiner Haut" in lokalem Sinn sprach-

und sinngemäß sind und diese Übersetzungen nur als Notbehelf angenommen werden", ילורי statt אלורי, שוא als Subst. — Dauer, Dasein ψ 104, 33 Gen. 48, 15 Num. 22, 30. Also און אואר — nach meinem Dasein, wenn ich nicht mehr bin. און הואר ביותר ביו

### ואתר עורי אראה זאת

V. 26 b u. 27 bleibt wie bei M. — AMT würde auf das in 25 b Gesagte sich beziehen. Die Übersetzung würde lauten: Nach meinem Erwachen werde ich das sehen und von meinem Leibe aus cfr. 2. Makk 7, 10 u. 11 werde ich Gott schauen.

Wenn man so V. 26 u. 27 als spätere Glosse ausscheidet,

so schließt sich V. 28 f. gut an 25 an. Hiob spricht dort die Gewißheit aus, daß sein Ehrenretter und Ehrenrächer lebt und als einer, der das letzte Wort hat, gegen den Staub, d. h. die Freunde austreten wird. Wenn sie also fortsahren wollen, Hiob zu versolgen mit ihren Anklagen und Beschuldigungen, so mögen sie doch bedenken, daß dann Strase auf sie wartet und daß es einen Richter gibt cfr. 13, 7fl. Mir scheint die Parallelstelle 16, 18 ff. es zu verbieten, auch V. 25 als Glosse zu erklären.

# Die Namen der Schwestern Kains und Abels in der midraschischen und in der apokryphen Literatur.

Die alten Bibelleser beschäftigte die Frage sehr, wie die Kinder des ersten Menschenpaares den Zweck des Lebens ohne weibliche Geschöpfe erfüllt haben? Sie fanden die Lösung darin, daß mit den Söhnen auch Töchter geboren wurden. Über Zahl und Namen dieser Töchter begegnen uns große Differenzen. Diese beruhen auf Willkür der Exegeten und Verfasser. Trotzdem diese Überlieferungen der Bibel fremd sind, hat die Frage von rein philologischem Standpunkte, wie vom literarischen Interesse.

Die alte Version hat Pseudo Jonathan (Gen. CIV. v2.) מאמיפת למילר מן בעלה אדם ית תימתיה וית הבל (Nach dem Suff. zu schließen, war das die Zwillingsschwester Kains, und PJ. behauptet Kain wäre der Sohn des Smal's, während die Tochter dem Adam entstamme.) Da hier weder Namen, noch Zahl der Zwillinge erscheinen, so können wir diese Nachricht als die älteste uns erhaltene betrachten.

PJ. verrät auch an einer andern Stelle die Kenntnis dieser Sage, Lev. 20. v. 17. א חבור ברת אחתיה עם שמש עם אחתיה ברת אמיה ,ויבוי ית ערייתא. והיא תבוי ית ערייתיה נגיי הוא, ברת אמיה עבדית עם קדמאי מן בנלל דיתמלי עלמא מנהן, עד לא אתיהב קיימא בעלמא ,ומן דאתיהב קיימא בעלמא ,כל דיעבד ישתיצון במהגא



142 Marmorstein, Die Namen der Schwestern Kains und Abels

PJ. fand also in der Schrift (in den Worten איז) לפור האיז האוף פוחפ Bekräftigung der, wahrscheinlich damals schon, landläufigen Tradition. Dieselbe Auffassung begegnet uns im Sifra ed. Weiß. (Wien 1882), p. 92. Col. 4. 230 deutlicher: שמא קאמר קין נושא אחותו תלמוד לומר חסר הוא, ועולם מתחלתו (Ps. 89,3), לא נברא אלא בחסר שנאמר אמרתי: עולם חסר יבנה (Ps. 89,3).

Allem Anschein nach ist dieser Passus im Sifra, jünger als Targum; das zeigt, die erweiterte Form ganz klar, wodurch auch das hohe Alter der rabbinischen Tradition festgestellt ist.

Im folgenden bringen wir erst die apokryphen und die an dieselben sich anschließenden späteren christl. Nachrichten dann die midraschischen. Im Buche der Jubiläen (C 4vI, v 10) werden און und עצורה genannt, wie wir sehen werden, sind diese rein semitischen Namen von den übrigen völlig verschieden. Das Adambuch (übers. von Dillmann p. 67) hat Luva, welcher Name (nach Dillmann l. c. 139. n. 52) aus Lebuda entstanden sein muß, als Schwester des Kain; Abels Schwester heißt Aklemja (im Clem. Aeth.), bei Bar-Hebr. ist قليميا Climia die Schwester Kains, und Lebudha, die Schwester Abels, was sehr wichtig ist; wie auch die Übereinstimmung bei R. Gedalja ibn Jahja im Salšelet ha kabbala p. 92b mit Ps. Methodius (Bibl. Patrum. maxima tom. III. p. 757) wo Kains Schwester Chalmana resp. סֵלְמָנָה benannt wird. Bezold's Schatzhöhle p. 8. hat (ich gebe die Estrangelo-Schrift in hebr. wieder) אדם אדם לחוא אתתה ובמנת וילדת לקאין וללבודא חתה...ותוב במנת וילדת להבל ולקליקת.

Trotz der mannigsaltigen Verdrehungen und verschiedenen Künsteleien können die Namen לבהדא und Cortech deutlich erkannt werden.

Begeben wir uns nun auf das weite Feld der Midraschim! GR. C 22 lehrt R. Jehošua ben Korha אילו למשה שנים וירדו

שבעה. קין ותאומתו והבל ושתי תאומותות (מברי שחי תאומותות); damit correspondiert GR. C 61, Bar Kapara, ישבעה. קיותוסף ללדת. נולד הוא ושתי תאומותיו (זותוסף ללדת. נולד הוא ושתי תאומותיו הבל זה אומר אני נוטלה. aach R. Huna C 22. האומה יתירה נולדה עם הבל זה אומר אני נוטלה שאני בכור וני bildet sie die Ursache des Streites zwischen beiden. (Jalkut [Ven. ed. pr.] fehlt zwar der Namen des Lehrers an erster Stelle, trotzdem gehört die Auslegung dem hohen Altertum an.) Allerdings nach allen hatte Abel zwei Schwestern, Kain nur eine. I

In den Pirke (C 21) lehrt dieses — doch jeder hatte nur eine Zwillingsschwester — R. Majaša. נולד קין ותאומתו והבל TO VIOLEN. (Im P. hat dieser Agadist R. Ismael zum Gegner, im Mhg. Col. 106 ed. Schechter, R. Simon, im Jalkut nur 7.) Nun finden wir aber im Midraš hagadol (ed. Schechter das.) die äußerst interessante Mitteilung der Namen des ersten Schwesternpaares. Bisher hatten wir in apokryphen Quellen die Namen gehabt, in der rabbinischen Literatur hier zu allererst. Der Redaktor des Midras bringt erst ein Excerpt aus den Pirke, dann aus Abot d. R. Natan, zuletzt aus einer nicht zu bestimmenden Quelle אין וקנונתו הבל ולובדאו. Die verschiedenen Namen bei den ersterwähnten Schriftstellern ergeben den Namen Lebudha mit Sicherheit, im andern ist ein Schwanken fühlbar. Unseres Erachtens hat Mhg. die ursprüngliche Fassung der Namen erhalten und schließt sich der oben erw. Gruppe des Bar-Hebreus an. Vor allem sei auf die Unzulässigkeit einer Korrektur הבל והבלתו (Schechter, N. 7) aufmerksam gemacht, da der Name Lebhuda zur genüge bestätigt und besestigt erscheint; da-

z Unter dem Einfluß dieser Tradition ist die Entstehung der Sage von den Zwillingstöchtern der zwölf Stammväter zu erklären. GR. C82 wird nämlich eine Lehre des R. Jehośua [vielleicht gar derselbe von C22?] gebracht: אינו מולדה מיוטר עמו ובניסין נולדה מיוטר שבט נולדה מיוטר עמו ובניסין נולדה מיוטר שבט ובניסין נולדה מיוטר שבט נולדה מיוטר שבט נולדה מיוטר שבט ובניסין נולדה מיוטר שבט וובניסין נולדה מיוטר שבט נולדה

nach wird die falsche Schreibart אינדיף בע erklären sein, nach Analogie der Form von אינדיף. Jedoch ist אינדיף eine fem. Form von אינדיף, wie von אינדיף, און אינדיף, ערך אינדיף, wie von אינדיף, ערך עריך, און אינדיף, עריך עריך, און עריך, עריך, און עריך, עריך, און עריך, עריך, און עריך, עריך

Berlin.

A. MARMORSTEIN.

## Der Text zu Jesaia 24—27. Von Ernet Liebmann.

יתכנשון מביני ובא מיי οι ἐρχόμενοι יתכנשון מביני ובאים qui ingrediuntur גלוותותון ויתובון לארעותן

τέκνα κα πιτη μο impetu τρν Ίακώβ α τους έρχομένους ριζώσει.

長 mar Ken 136.

תובון Teg.

Sämtliche Verss. beziehen '27 auf Israel; & scheint statt by bloß by oder by zu haben, was dann durch rékva verdeutlicht wurde. St übersetzen als ob by dastünde, doch ist ihre Übertragung vielleicht nur ein Kompromiß. ADO setzen wohl & woraus, punktieren aber by by dastünde,

D ist ganz merkwürdig; wahrscheinlich hat er an die Bedeutung entwurzeln gedacht, oder sollte er משרש gelesen haben? הימים Grtz.; pr. הימים (Eccl. 2, 16 Jer. 7, 32; eine ähnliche Lücke in 66, 18) Chey. Mar.; אילי wie Eichen Brdk.; היבא Oo.; שרש Grtz. Mar.; משרש Lo.

Diese Konjekturen sind zum größten Teil durch die Stellung, die man dem Vers im Zusammenhang anweist, hervorgerusen. Meist wird er auf die Zukunst bezogen, was Oo. für unmöglich hält, daher seine Verbesserung. Doch muß seine Lesart wie die von Lo. und Grtz. zweiselhast erscheinen, weil sie sich nur auf die Verss. stützt. Da Dan allein nicht Zeinschrift f. d. altrest. Wiss. Jahrg. 25. I. 1905.

richtig sein kann, so muß man entweder משרי oder etwas Ähnliches ergänzen (Sa. sucht dadurch zu helsen, daß er בי עס באר פרקבור וויים און אין פרקבור פרקבור וויים און אין פרקבור פרקבור וויים און אין פרקבור פרקבור וויים און פרק

Lo. liest entsprechend seiner oben angeführten Konjektur ציצו פרח indem er ציצו שרח Vorhergehenden, 'D zum Folgenden nimmt.

Θ ἐμπλησθήσ. Prs txt. Tdf. ASQΓ; πλήσθ. B und Luc.12 Prs (109, 302, 305).

B wird kaum gelesen haben: תנמלאה מ' תונכתה, sondern hat, um den Wechsel zwischen Sing. und Plur. zu vermeiden, statt der aktiven die passive Konstruktion gewählt. Ob αὐτοῦ auf ein entsprechendes Suff. in der Vorlage hinweist? Zu οἰκουμ. vgl. I p. 34.

חבונה bei Ken wird als Schreibsehler zu beurteilen sein (ebenso Keil).

Der ganze Vers wird von Chey. als Glosse gestrichen, wie der Stil beweise; wahrscheinlich solle es das Bindeglied zwischen v. 2—5 und dem Folgenden sein; auch D-K betrachtet den Vers entweder als Glosse oder als Rest eines ausgefallenen Abschnittes; ähnlich Du.

און הכמכת μή ώς αὐτὸς וין פעשאו πumquid jux-דווה מחי ופעשי ta plagam percutientis se

καὶ αὐτὸς οὕτως ------- percussit eum [πληγήσεται;

א אמו שין פוער אינט מעניל און און אינט מעניל און און אינער אייער אינער אייער אינער אינער אינער אינער אינער אינער אינער אינער אינער אינער

 $\mathfrak{G}$  ἐκάταξεν + καὶ αὐτὸς ἐκάταξεν Prs 62; αὐτός 3°+ οὕτως ald; ἀνεῖλ: ἀνεῖρεν Prs 62, ἀνῆρε Prs 147; οὕτως 2° + καὶ Γ, pr. καὶ αὐτὸς 15 Prs (11 Luc. 4 Hes) compl. ald. ar.

Luc. kai 2º: 1 9 Prs (86?).

ער בקמול ; reg; בקמול pl.

6 hat entsprechend 177 auch 1777 gelesen. Ferner übersetzt er die beiden Partiz. gleichmäßig, hat also beidemal entweder das Akt. oder das Pass. gehabt. Wäre das erste der Fall, so würde er ungenau übersetzt haben, da dann die Suff. nicht ausgedrückt wären, wohl aber paßt seine Übertragung zum Pass: das Töten der von ihm (Israel) Getöteten, das Morden der von ihm (Israel) Gemordeten — wie es selbst getötet resp. gemordet hat. Ob 6 bloß Phir.-Suff. 1772, oder Sing-Suff., oder wie ß gelesen hat, kann natürlich bei der vorliegenden Art der Übersetzung nicht entschieden werden. Statt DN scheint 6 einfach 1 zu haben.

5 liest beide Partiz. im Akt. und mit Sing-Suff.: entsprechend אונד auch אונד oder כורנו. Der Sinn seiner Worte ist: hat Jahwe Israel so geschlagen, wie es von seinen Feinden geschlagen wurde? Während & Israel als den Schlagenden betrachtet, sieht 5 ihn als den Geschlagenen an.

C folgt in sehr klarer Weise der Auffassung von G. D ist ziemlich ungeschickt.

מכידו Grtz Mo; קוֹה Hensl. Oo. Grtz; אות Hensl. Grtz. Forer (crit. sac.) Lo. ID Mich. Hensl. Ew. Reuss Oo. Grtz. Brdk. Du. Chey. D-K. Mar.

Da der Vers ungemein gleichmäßig gebaut ist, wird man von vornherein vermuten können, daß die erste und zweite Vershälfte sich genau entsprechen. Es ist also zunächst zu entscheiden, ob die Partiz. als Akt. oder Pass. punktiert werden müssen. Im ersten Fall ist der Sinn: Jahwe hat Israel weniger geschlagen, im zweiten: er hat es mehr geschlagen. Für den ersten Fall (Akt.) gibt es dann noch drei Nüancen in der Auffassung: der Mord seiner Mörder kann bedeuten 1. das Morden, das Israels Mörder anwandten. 2. Das Morden, das gegen Israels Mörder angewandt wurde Dill. 2 Gu. 3. Das Morden, das gegen Israels Mörder angewandt werden soll D-K. Eine von diesen Möglichkeiten wird man, und zwar in beiden Gliedern wählen müssen. Störend ist aber, daß im ersten Glied das Sing-Suff. und im zweiten das Plur-Suff. bei dem Partiz. steht; es wird besser sein, nur eins von beiden zu wählen und zwar den Plur. Nach B ist ferner קָּהָה einzusetzen (an und für sich könnte auch אוד verbessert werden). 1 vor DN zu ergänzen, ist unnötig; zweiselhast muß dagegen bleiben, ob מְנִיהוּ und מְנֵיהוּ oder הַרוּנְיו und קרוּנְיו und קרוּנְיו und קרוּנְיו werden muß; dies kann bloß durch den Zusammenhang entschieden werden.

Im ersten Gliede bezieht Dill. das erste Suff. W- auf Israel, das zweite auf die Feinde, es kommt also hier bloß die erste Möglichkeit in Betracht.

27,8 παχόμενος

in mensura בשעוא דהויתא בשעוו in contra

[mensuram

καὶ ὀνειδίζων

cum abjecta fuerit

אריבנה έξαποστελεί αὐτούς אין להון ומעיק להון judicabis [eam

 $A\Sigma$  έν σάτω σάτω εν μέτρω μέτρω εν τη έξ- αποστολή αὐτής κρινείς αὐτήν.

בּסאסאה Rs 211, במסאה Ken 154, המאסה Ken 294, 2 Rs prim; בשלה Ken 151.

σ μαχομένιος S; έξαποστέλλει S.

C 寸: 村 reg.

Man könnte glauben, & habe geraten; dennoch macht auch Oo, welcher & so beurteilt, wichtige Emendationen nach ihm, und die nüchterne Untersuchung bestätigt, daß er ein unentbehrliches Hilfsmittel ist. Da ἐξαποστέλλ. die gewöhnliche Übersetzung von nit ist, werden wir dieselbe auch hier annehmen dürsen; serner hat 6, wie schon Oo. Du. Chey. erkannten, die dritte statt der zweiten Pers. gelesen; αὐτούς braucht nicht notwendig auf ein Suff. der dritten Plur. hinzuweisen, sondern kann auch sinngemäße Wiedergabe von A- oder 1 - sein. Von den beiden andern Worten könnte oveidis, - אוי sein; häufiger aber wird איז sein; häufiger aber wird durch μάγομαι oder μάγη übersetzt; nimmt man hier dasselbe an, so wäre oveið. - MDKD; welche von beiden Möglichkeiten die rechte ist, wird sich kaum entscheiden lassen. Auf das koi zwischen den beiden Verben werden wir nichts geben dürfen, da o hierin ungenau ist; das ה in האסאס und ריבה hat er nicht als Suff. sondern als Zeichen des Fem. betrachtet. ל hat also entweder gelesen: בריבה ישלתנה oder יבריבה כם יש.

ב Nach Oo. hat שלואה יריב , das Übrige sei geraten.

Diejenigen, die an der Bedeutung Maß festhalten, interpretieren entweder: je nach dem Maß, nach dem Recht, aber nie zuviel z. B. Ges. — so wohl auch Sa: in dem Malle, in dem وإنَّما بكيالة تتخاصمها في ميدانها es (gegen Gott) kämpst in seinem Lande -; oder mit Maßen, milde; Hilgf. wünscht dabei die Punktation 789803. Als Pilpel von ND nehmen es Forer. Bttch. Hitz. Ew. Dillm. Du. Chey. Mar; Koppe von MND, ebenso Dav. Kimchi; punktiert wird dann entweder בְּּמָאַמָּאָ, oder Bttch. ጠይጋጀ), d. h. entweder als ein Nomen mit Fem.-Endung, oder als Inf. mit Suff. Als Bedeutung wird wandern, fortscheuchen (Du.: Bild eines aufgescheuchten Nestes oder Wildlagers) angenommen; Bttch. erinnert an das talmudische translatio, Dillm. an שליש das Vieh antreiben; ähnlich König, dessen ausführliche Erörterung (Lehrgeb. I, 655 ff) besonders zu vergleichen ist.

Houb. liest בתועה von נסע wandern; Hitz. בתועה scheuchen (Hab. 2,7) Doed. leitet es von שמאה tumultus ab.

Statt בשלחה liest במשלחת Grtz.; ה — ohne Mappiq Oo.; מלחדה cum palmitibus suis Houb.; mit שלח Schwert bringt es zusammen Jos. Kimchi, ID Mich.; als mehr oder weniger wahrscheinliche Glosse (wegen der Asyndese) beurteilt Kö. das Wort in Po. 213, 24.

הרבנה liest Houb. (wie יריבנה הכהו Du. Chey. Mar. (Verwechslung von ' und ה häufig), דיבנו Oo. (הכה Oo. (הכה – eingesetzt, um es mit dem Vorhergehenden in Übereinstimmung zu bringen), הריבה Grtz., בים – verurteilen Doed.

Wegen der vorliegenden Worte streichen Du. Chey. Mar. v. 8: das Fem.-Suff. lasse vermuten, daß die Stadt v. 10 das Objekt zum Verbum sei und השלחה, daß es eine Glosse zu משל (vgl. שין 16, 2) darstelle; ferner soll v. 8 den Zusammenhang durchbrechen!

Da wir auf Folgerungen aus dem Zusammenhang verzichtet haben, fällt auch hier die Frage, ob echt oder unecht, für uns weg; ebensowenig kann die Beziehungslosigkeit des Suff. R. — geltend gemacht werden, denn einmal könnte man es mit Houb. auf Deziehen, oder man könnte mit Oo. das Maskulinum einsetzen (siehe dessen Begründung).

Daß THOMB als Verdoppelung von THO unhaltbar ist, wird jetzt fast allgemein angenommen; Ges-B. beurteilt es als rabbinische Spitzfindigkeit! Es wird wie MDMD 14, 23 (Dillm.) ein ἀπαξ λεγ. sein, dessen Sinn von Dillm. wohl am besten wiedergegeben ist; vgl. auch G. Ob man die Lesart Gs befolgt oder die von Å, macht für den Inhalt nichts aus.

מיני עלידגון meditatus est ού σύ ήσθα حراط μελετών in spiritu suo τῷ πνεύματι ברותו حبوسه הקשה τῷ σκληρῷ معبدا למתקיף duro άνελεϊν αὐτούς עליהוו ביום πνεύματι per diem صوطر סרים aestus לום θυμού سعيضا Θ έμελέτησεν έν τῷ πνεύματι αὐτοῦ τῷ σκληρῷ έν

ήμέρα καύσωνος.

5 και Και 80. πλη Και 90 prim: πητα Και 107: Επρ

•

קרים ; Ken 80, הנה Ken 99 prim; ברוחה Ken 107; ארים >Ken 76.

σοί S; ὁ μελ. ASQΓ 23 Prs (12 Luc. 11 Hes.) compl. ald. ar. syr. Sab. πνεύ. 2°: πνεύματα S<sup>1.3</sup>; θυμού +καὶ αὐτὸς οὖτως ἀναιρεθήσεται Prs 90; τῷ πνεύματι τοῦ θυμοῦ Prs 93.

Luc. תעצט וº+ססט S²° 3 ו Prs (228, 301?) ar. במלא מת' pl. דני : מיני

6 hat statt Dr nochmals m; μπ wird in der Bedeutung sinnen, denken genommen und zur Verdeutlichung noch ἀνελεῖν αὐτ. ergänzt. Zu mi, ohne Suff.!, und der Verbindung mit dem Folgenden vgl. I p. 36, 44. Wie 6 dazu kommt, die zweite statt der dritten Pers. und die Frage anzuwenden, ist nicht recht ersichtlich; vielleicht war μμ, das er als Partiz. liest, in seinem Texte wiederholt und das zweite πμπ zu πμπ geworden. Ob die Vorlage statt Dip etwas Anderes, etwa Did oder μμη, bot? Da er mi vorher hat, wäre es allerdings das Naheliegendste gewesen, Ostwind zu übersetzen, doch hat er das Bild vielleicht gleich deuten wollen.

Auch O S D übersetzen "sinnen"; שודס wird von C als "Fluch, "לום aufgefalt.

חלה ejectus est Schnur. Doed.; האָה Chey.; האָה D.K. Mar.; Du. läßt zwischen beiden die Wahl. Es wird entweder von אות abgeleitet und Prov. 25,4 verglichen (—amovere Kimchi, Sa; — zerstreuen Ges; — entfernen Drchl; ausscheiden Keil; sichten Del. [von Dillm. bestritten]); oder von עות wegstoßen II Sam. 20, 13; — betrüben Thren. 1,5 (Chey.); Oo. nimmt beide Ableitungen als möglich an.

er tobt Grtz.-Mo.

הקשה handelt hart, zieht ID Mich. vor; כיום Grtz.

Mit D-K. werden wir uns für הקה entscheiden, vor allem, weil man nach dem Anfang des Verses ein Obj. erwartet; "betrüben" kann man vom Sturmwind wohl kaum sagen. Die übrigen Änderungen sind unnötig, möglich aber wäre noch, שנה ברוח קרים ביום הקשה zu verbinden und zu lesen: הנה ברוח קרים ביום הקשה. Besser als £ ist dies aber auch nicht.

ילכן פאל לכן פאל idcirco בכין פאלים אול בואת אול בואת אול בואת פארן אול בואת בואת

לפר לשמנף לפר באר ליינות שלאה ליינות שלאה ליינות שלאה ליינות שלאה ליינות עלב באר ליינות ליי

ה בית יען אב אות ויען אבית אות אבית ויען אבית יען אבית י

G dvomía pr.  $\dot{\eta}$  ASQ $\Gamma$  20 Prs (11 Luc. 9 Hes) compl. ald.

ש übersetzt לכן בו חשר nur durch διά τοῦτο; ob er bloß einen Ausdruck gelesen hat? מ setzt אים voraus, vgl. auch Ken und C.

presendiert Grtz, weil hier von einer Begründung nicht die Rede sein könne.

\$ 70 > Ken 72.

6 έστιν: έτιν S<sup>1</sup>; ἀφέλωμεν Prs 62; αὐτοῖς τὴν άμαρτίαν Prs 93, τ. άμαρτίαν αὐτοῦ Prs txt Tdí.; αὐτοῦ 2° > Prs 198, αὐτοῦ τ. ἀνομίαν Prs 22.

Luc. τούτο: αύτη 11 Prs.

ש hat wahrscheinlich statt כל פרי (so auch Grtz.). 5 ändert die Konstruktion und setzt auch "Frucht" in den Phr. (П p. 288).

האבו (wegen שמב) möchte Du. lesen; שי wird nach & gestrichen, zumal es im emphatischen Sinne stehen müßte – die volle Frucht.

Rinder — Opfer überhaupt ID Mich., המאוה — Strafe Koppe, Grtz.

לשמע לישמע לישמע cum posuerit دا رصام אמידמק כל محصح omnes כל דטט אבני מטסט אבני مزهز ואבני lapides παν βωμών MYTTM altaris وحيحسار κατακεκομμένους sicut lapides أمو عاها 7) dic koviav U cineris رمكما νήτπελ σεσεπι redans allisos kai où ph ومعار ال מסת ולא unian aa Marze אקייפון stabunt στων τα δένδρα αὐτών ملعبا אשריא luci בינות אמו דע בולשא בייעו אין אין איז אוועיסגרא פייעלא איז איז אוועיסגרא פייעלא Α : προσερραγμένους; Σ λελεπτοκοπημένους θ έκτεπιναγμένους; ΤΜ "ΜΜ: ΆΣΘ άλση τεμένη.

ξ τοψα 4 Ken; τι > Ken 80, τρ Ken 1; και 3 (4) Ken.
 δ δῶ Α; τούς > Prs 62, 147; ἐκκομμένα S²; ὡς κον.
 λεπτήν > Prs 106; μείνη είδωλα αὐτῶν Prs 22.

Luc. hat zuerst είδωλα, dann δένδρα 9 resp. 10 Prs. Die Worte ἐκκεκ. bis μακρ. dürften schwerlich 6 angehören; sie sind eine Glosse, um das zweite Glied dem ersten ähnlich zu machen. Luc. hat sie wahrscheinlich schon vorgefunden, da er δένδρα an die zweite Stelle setzt, damit abhauen dazu paßt.

בן ו < ולא: DL

ה behandelt אונוני באבני נד als Kollektiv, stellt אונוני (vgl. auch I p. 42) und liest איז. Mit איז beginnt bei 5, wie seigt, der Nachsatz.

Die von 6 überlieferte Anordnung der Worte ist anaunehmen, da der Text erst dadurch eine geschlossene Einheit gewinnt und auch das Asyndeton des letzten Sätzchens erträglich wird.

ι // + τεχεκομμένα φακέρ δρομός μακράν.

440 יורי civitas 27,10 3 enim קרתא τὸ κατοικούμενον وعبطا volvajor EEIT munita דהות כריכה בשאו desolata erit Τι άνειμένον ἔσται حضورته תותב π) ώς ποίμνιον אדו speciosa ء انحا παταλελιμμένον relinquetur מפלפלא معلاحما et dimittetur אמן בעוב אמן אונעוב وسيحا ויי שיבו .... πολύν χρόνον כמדנר quasi desertum Σ: πόλις γάρ ώχυρωμένη μόνη καλή άφεῖται καὶ έγκαταλέλευτται ώς ἔρημος.

ה א געורה או Ken 107 prim. בדד Ken 107 prim. כוה : גוה 107 prim.; במשפט Ken 136 (109, 115 prim.), במשפט Ken 80.

B dvapévov Prs 147; dvapévov ἔστε ὡς ποιμοίμνιον S<sup>1</sup>.

5 Isl bei pl. (vgl. die Anmerk.) > l ur am dt (ACD); da wohl zu μη, aber nicht zu μη palt und zu wieder Isl, so wird der Text von 5 wie oben angegeben herzustellen sein.

Bei 6 fehlt כ'; statt ציר בצד scheint er עדר רבצה 'zu haben und statt אבר; da in כדר מדבר πολύν χρόν., etwa ביסים, zu suchen sein wird, so wird man nicht fehl gehen, wenn man המדמ – καταλελιμ. setzt; ונעוב ist dann entweder in seinem Texte nicht vorhanden gewesen, oder hat in Gestalt von יידודה vorgelegen.

Nimmt man für 5 die oben gemachte Emendation nicht in, so muß man entweder an eine sehr freie und schlechte Wiedergabe des Textes denken, oder die Lesart 277 vermuten. 772 wird von 5 als Adverb. genommen (Warz.).

ע scheint איז von היה abgeleitet zu haben.

سيط ومعملهما وسيط الخط أب :pl:

Das Wort TW hat auch Grts richtig erkannt.

ibi ⊆π لحد είς βόσκημα ינידוון pascetur عبحا ענל vitulus צדיקא حہا DUI KAL EKEL ملحح mam et ibi **γ**27 άναπαύσονται. ארסטוא accubabit مبحا וכלה (11) και μετά χρόνον ούκ אינו) וכלה ויסופון et consumet שלייה פֿערייתהא מערייתהא ביים פֿערייתהא ביים אווים summitates [מלמפק [٣٦١٦] διὰ τὸ ξηρανθήναι Σ έκει νεμεθήσεται μόσχος και έκει κοιτασθήσεται

καὶ ἀναλώσει τοὺς κλάδους αὐτῆς.

Ε΄ ΤΥΤ΄ Κεπ 17 prim. ΤΗΤ΄ Κεπ 224; ΓΡΡΎΟ Κεπ 95 prim.

Ε΄ ἀναπαύσ. + ποίμνια Prs txt. Tdf: ald; καί 2° > A S

Prs 301; μετὰ πολὺν χρόν. S. compl. παν > ald.

Luc: οὐδὲν χλωρόν 11 Prs (οὐδέν 233).

ית גכסהא Dl.

Gs Text ist wieder sehr verändert, völlig stimmen blok die Worte: מוֹשׁׁׁ מִיבֹּין שׁׁׁשׁׁׁ שׁׁׁׁׁׁבִין überein. εἰς βόσκημα gibt wohl מישׁׁׁׁׁם wieder; siehe auch v. 11. C denkt bei dem Lagern an die Gerechten, welche die Stadt belagern und erobern. Die Verss. geben also keinen Anhalt.

Du. nimmt daran Anstoß, daß die feste Stadt Zweige und Laub hat, die das Rind! alle macht; מבלה בכלה sei in ungewöhnlichem Sinne gebraucht. Er erwartet eine Pflanze, die getrocknet und verbrannt werden kann und liest deshalb statt און ישליה מעפות: ושם ונו Dornen und Gestrüpp setzt Zweige an; zu ישלה מעלה על und Dornen und Gestrüpp setzt Zweige an; zu ישלה על die Verwechslung von של und בל Chey. streicht הבלה מעפיה, weil es nicht in den Zusammenhang passe. Koppe, ID Mich. — מבלה Gipfel der Berge; Siegf.-Stade bemerkt, daß die Lesart D' auf die Grundform של weise.

Die beiden letzten Worte des Verses sind auf den ersten Blick ganz unverfänglich; was ist natürlicher, als daß in den Ruinen einer verödeten Stadt Gesträuch wächst? Dennoch ind die von Du. vorgebrachten Gründe stark genug, um gegen die Echtheit derselben zu sprechen.

Der Vers scheint sehr regelmäßig gebaut zu sein: in drei Gliedern wird die Verödung beschrieben, in zwei weiteren das Bild noch mehr ausgemalt: Vieh weidet und lagert dort; sollte nicht noch ein drittes Glied vorhanden gewesen sein, das etwas Ähnliches bedeutete? Im letzten Worte steckt vielleicht 730: die Tiere haben ihre Höhlen und Schlupfwinkel dort; dann müßte aber ענל geändert werden, das nicht dazu passen würde. Eher wäre möglich און מחדיד: (Jes. 17, 2), aber dem entspricht der Konsonantenbestand durchaus nicht. Daher müßte man schon annehmen, daß dieses dritte Glied אין ונ' überhaupt ausgefallen sei, und müßte die Worte: 'נלה ונו' in der Gestalt: ועלה קוץ וענים zum Folgenden ziehen; weil sich aber keine Spur dieser weggefallenen Worte erhalten hat, auch kein Grund angegeben werden könnte, weshalb sie weggelassen sein sollten, wird man besser mit Du. auf die drei Glieder verzichten und die Einsamkeit in zweisacher Weise ausgedrückt finden: Vieh lagert dort und Gestrüpp schießt empor. Bedenklich bleibt bloß, daß die klaren Worte ושם ירבץ mit verändert werden müssen.

27,11 רולהון העבר זילהון בעובר או איז איז פועדר ווילהון בעובריהון בעובריהון בעובריהון בעובריהון בעובריהון בעובריהון בעובריהון בעובריהון היינו

[illius

יתברון שלובי conteren-

tur

Der schlechte Text von & macht sich auch hier

 $<sup>\</sup>Sigma$  én tý žarandána tòn derishòn autäz suntrifisontal

ביבוש ביבש Ken 281; קציריה Ken 196; קשירה Ken 111.

σ διά τὸ ξηρανθ. pr. διά τὸ ξηρόν Prs 62.

ר יתקצרן היליהון יבהתון Teg.

bemerkbar; es scheinen bei ihm die Worte Wn 3p zu fehlen. daher muß er verbinden: וכלה מעמיה ביבש – es werden alle ihre Blätter wegen der Trockenheit, was eleganter wiedergegeben wird durch: in ihr findet sich kein Grün. Möglicherweise jedoch hat פלה gar nicht als Verbum angesehen, sodaß die bedenkliche Gleichsetzung von vollendet werden (כלה) - "alle werden, vernichtet werden" ihm nicht zugeschoben zu werden brauchte. Vielmehr könnte er המה von το jeder abgeleitet und die Worte ούκ ἔστιν ἐν αὐτή ergänzt haben. Unerklärt bliebe dann bloß, wie er הבלה obwohl es Suff. hat und voransteht mit πάς wiederzugeben vermochte; aber ob ihm bei seinem Texte etwas anderes übrig blieb, falls ihm jene erste Möglichkeit nicht in den Sinn kam? Da aber eben bei 6 davon die Rede war, das die Schafe dort weiden, so wird der Verständlichkeit halber μετά γρ. eingeschoben. Mit diesen Worten beginnt daher auch bei & v. 11.

∑ drückt in nicht eben geschickter Weise שליים durch Ernte aus und bezieht שה auf die Weiber, weshalb die Bedeutung zerbrechen vermieden wird. — Zu 5 vgl. II p. 289. 

C leitet שמש von אים sich schämen ab; אין wird ge-

waltsam zu "Taten" umgewandelt — das was hervorgeht.

Wh wird mit dem Folgenden verbunden: die Weiber werden vernichtet.

D verbindet wie Σ. Hieron. legt sich das so zurecht, daß, wenn Jerusalem reif zur Ernte ist, von der ganzen Erde Leute kommen und es beklagen werden; das tun besonders die Weiber, welche zwar von den Strapazen der Reise hart mitgenommen werden, aber doch Jerusalem belehren wollen (durch Klagelieder).

קצרה Plur! Lo. Grtz; אְשְּבֶּרְנָה H. Mich. (Koppe) — exspectabunt.

Da 3p Kollektivum sein kann, ist es unnötig den Plur.

n lesen. Die andere Konjektur sucht eine Verbindung nit dem Folgenden herzustellen, indem אותה auf או benogen wird. Sie ist insofern beherzigenswert, als dadurch ler ganze Vers ein anderes Aussehen gewinnt: das folgende שורדות würde dann nicht von אור sondern von abzueiten und לראות zu lesen sein; Sinn: nur noch neugierige Weiber kommen, um die Trümmerstätte zu sehen. Die asten beiden Worte des Verses wären dann zu streichen oder mit den letzten von v. 10 derart zu vereinigen, daß bier geschildert würde, wie eine Pflanze Blätter und Zweige emportreibt (ויעלה – וכלה). könnte zur Not auch gestrichen werden, da es eingefügt sein könnte, um dem Kalb nicht zuzumuten מצירת, alle zu machen". Das Milliche ist nur in ביכש den Namen dieser Pflanze zu finden; es wird deshalb besser sein, vorläufig bei B stehen zu bleiben.

| נשם    | γυναίκες    | معار    | נשא      | mulieres    |
|--------|-------------|---------|----------|-------------|
| באות   | ερχόμεναι   | حلاء    |          | venientes   |
|        |             |         | רחלתהון  |             |
| כאירות | άπό θέας    | رنصت    | ומלפן    | et docentes |
| אותה   | δεύτε       | 47      | יתהון    | eam         |
| A }    |             |         | φωτίζους | σιν αὐτήν   |
| Σ }    | γυναϊκες έρ | χόμεναι | και δηλο | ούσαι αὐτήν |
| θJ     |             |         | δηλούσα  |             |
|        | 4           |         | -        |             |

h mad Ken 99 prim.

Zu 6 τ από θέας u. δεύτε vgl. I p. 47.

'AΣΘ denken ebenfalls an die Bedeutung Licht - erleuchten, offenbaren. C ergänzt zu kommen: Götzentempel, ım die Vernichtung der Frauen zu rechtsertigen; vor "YND

Text wird bestätigt durch Chrysost. (Prs) III 767: γυναίκες κα δέας έρχόμεναι δεύτε και ἀπαγγείλατε ήμίν; Gregor. Naz. IV u. λίσηγε. Alex. frag. armen. (Pitra analecta sacra IV, 420): mulieres, quae estinatis venire ad solemnitatem, intrate "priores".

wird "und" gesetzt; statt erleuchten hat er, wie auch D, schon lehren.

Sa. rät nach dem Zusammenhang sammeln (جنا) Grtz. verbessert מְבֶעֶרוֹת Mal I, IO.

Zu TWD vgl. den Anfang des Verses.

ארי לא סט אלף סט עי לא log J. Was non est enim עם λαός έστιν كعط populus עם εχων σύνε-صمحدار סוכלתו sapiens דווא div WUT

הוא Ken 195.

6 ό εχ. Prs 301 ar.

sapiens trifft den Sinn nicht ganz. ירחמנו אי olkreiphon | בי ירחמנו Ken 89.

ελεήση Β οίκτειρήσει S Prs 301 ald.; έλεήσει

A Prs 106, 301 ald. Luc. οίκτείρη αὐτούς 10 Prs (αὐτός 22, αὐτού 3 Prs.

οίκτείρει 147) ar Sab. έλεήση αὐτούς 11 Prs (- σει 4 Prs) ar.

27,12 ከጋπ συμφράξει יהרמון קמילין ועבם percutiet ന്നർ එഭർട്ട לדם יהוה בעום dominus από τῆς διώρυχος Ιλλο 🗢 ab alveo fluminis נחלא מרת , נשון עסמשאסא הנעני ער נחל Ewg 'Pivo-עד נחלא בשל בשל usqueadtorren-

κορούρων وهواب tem Aegypti Σ ραβδίσει (auch ΑΘ) από τοῦ ρείθρου ποταμοῦ; ΑΣθ: έως του χειμάρρου Αιγύπτου.

הנהר א ) Ken 129; נחל ) Ken 129, הנהר Ken 76, 80. Ο συνταράξει SΓ Prs 301, συρράξει V, έμφράξ. Prs 93; ό θεός: κύριος ASQΓ 25 Prs (15 Luc. 10 Hes) compl ald. ar. syr. Sab.; διώρυγος ASQΓ Prs txt. 'Ρινοκούρων compl. ald. ἔως είς κλίτη 'Pινοκ. 4 Cod. Serg. am. وحرط ك

עד ועד (נחלא pl.; ועד reg.

wird von allen Verss.<sup>2</sup>, auch von Sa. (گیّار الفرات), als Strömung, Fluß genommen und von Kimchi (Ges.) als מרוצה העדר pmn der kräftige Lauf des Flusses erklärt. Die neueren Ausleger denken an die Bedeutung Ähre. Beides ist möglich, die ältere Ansicht vielleicht sogar vorzuziehen, da dann שב' und parallel sind, und man, wenn שב' parallel sind, und man, wenn Ahre gesetzt wird, eigentlich im zweiten Glied ein entsprechendes Wort zu erwarten berechtigt ist; doch muß andererseits, worauf Kö.-Po. 207 hinweist, nach מזבמ die Bedeutung Ähre als das Natürlichste erscheinen. Daß aber nter den Heiden das Stroh, unter den Körnern die Israeten zu verstehen seien (Du.), ist nicht zutreffend, denn es andelt sich ja bloß um die Ähren: die einen sind leer Heiden), die andern sind voll (Israeliten). Die tauben ihren fallen der Vernichtung anheim, die vollen, resp. die lörner darin, werden gesammelt. So kommt es, dal דכם ier beides bedeuten kann.

έδ δεμτία τη της eledge TITMI et vos πρόπ συναγάγετε πίσα כתקרבון congregabimini אמדמ לאות سر خما unus חד לספר TITH EVA Thet unus سب τούς υίούς filii בני حب לוֹסףמוֹל ישראל 'Ισραήλ Israel ישראל انصرالا ה אחם bis Ken 150, האחה Ken 136; לאחד > ל Ken 56, לארד Ken 80, 244; בני > Ken 129 מבני Ken 18, 226. Β είσαγάγετε ώδε Prs 301, συνάγετε compl. ald. κατά ένα κατά ένα Prs 109. Luc. Hes. τούς υίούς Ίσρ. κατά ενα ενα ASQΓ 12 Prs resp. 10 Prs (κατά ενα καὶ ενα 228) compl. ar. syr. Sab. Zu ל תלקמו vgl. I p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Schols denkt & an die Katarakte des Nil; vgl. I p. 49. Leischrift f. d. aktest. Wiss. Jahrg. 25. I. 2905.

27, 13 γρη σαλπιούσιν ملعوا yph clangetur lieaus τη σάλπιγγι בשופרא magna τή μεγάλη احل רבא ΆΣΘ έν κερατίνη. ቭ **ገው** : Ken 80. **6** εν τη μεγάλη Α. Luc. ἐν τῆ σάλ. 14 Prs (24? 109, 302, 305). 5 lieaus am. et venient renient **Μ**Δ1καὶ ἤξουσιν **elle** קנלו qui perditi fuerant ιονομόλοπό Ιο π**κ**ΕΓ'α وأحره ροώχ ᾶτ νὰ ΣΗΓΥ de terra לארעא בוובן TMT Assyriorum ΤΙΨΗ τῶν Ασσυρίων وحراب א והגדחים και οι ἀπολόμενοι אינוביום et qui ejecti erant in terra לארעא צשׁ בארץ حلاحل ארמצרים Aegypti Αίγύπτφ iell, 6 ήξουσ. > Prs 93; από ανατολών A; οι απολ. beidemal > 2 Prs #. Αίγ. ἐγύπφ S<sup>1</sup>. 6 las bloß במצרים; 5 stellt die Namen um. et adorabunt καὶ προσκυνήσουσιν ליהוה ליהוה ליהוה ن حصبال dominum בהר בהר בהר בהר in monte τὸ ἄγιον sancto مرسل בירושלם Ιερουσαλήμ in Jerusalem حلواهلم השתחו א והשתחו Ken 145; לים 10 (11) Ken, לים Ken 96, 107.

6 τὸ ἄγιόν μου Prs 301; ἐν Ἱερουσ. ASQΓ Prs 91 ar. syr. Sab.

5 Zur Streichung von حائدًا رهب vgl. II p. 289.

In 6s Texte fehlte 2 vor Jerusalem.

د pl. العمر المعالم بالمعالم عام عام المعالم الم

### Nachtrag.

5). Zu השים bemerkt Mar: man könnte versucht er Auffassung Es zu folgen und השקם zu lesen, da ger dem Besiegten und nicht umgekehrt Frieden t. Doch ist E beizubehalten und zu übersetzen: denn . . . lasse in Ruhe mich, in Ruhe lasse man seine Gemeinde in Ruhe lassen.

seine Geneinde in Rune lassen.

S ist diese Gleichsetzung zwischen Jahwe, der das che Subj. ist und Israel doch sehr gewagt; hat die de — und Mar. denkt doch an eine sehr späte Zeit, tens an die nachexilische Gemeinde — den Gegenvischen Gott und Welt jemals soweit überbrücken, daß eine solche Aussage möglich wäre? Ferner ne Identifizierung in v. bc, selbst wenn sie möglich zu unvermittelt ein, denn in v. a ist doch wohl noch Subjekt; oder wenn auch hier schon von der Gedie Rede ist, wie kann in der zweiten Hälfte Israel ihe bitten, wenn es in der ersten doch Hilfe und gewährt? Schließlich ist es — auch nach Mar's. Auf; nach der Gott, resp. die Gemeinde den Frieden t — nicht richtig, dies Verhältnis umzukehren und meinde die Bitte um Frieden in den Mund zu legen.

#### C. Der Text.

er die Grundsätze für die Rekonstruierung vgl. III p. 210 gende Text bezeichnet also nicht die Form der Ur-, die nach den uns zur Verfügung stehenden Hilfserreicht werden könnte.

stichische Einteilung ist mit Ausnahme von 25,1—8, h Ken gegeben (II p. 299 ff.); in den Anmerkungen die Lesarten von & verzeichnet.

| <b>24,</b> I | זוה בוקק הארץ ובולקת |
|--------------|----------------------|
|              | וניה והפיץ ישביה:    |
| 2            | יעם ככדן:            |
|              | כאדניו כשפחה כנברתה  |
|              | כמוכר כמלוה כלוה     |
|              | כאשר ינשה בו:        |
| 3            | תבוק הארץ והבח תבח   |
| -            | ה דבר:י              |
| 4            | נבלה הארץ            |
|              | : נבלה תבל           |
|              | מרוםנ הארץ:          |
| 5            | הנפה תחת ישביה       |
|              | דו תורת              |
|              | חק הפרו ברית עולם:   |
| . 6          | אלה אכלה ארץ         |
|              | ו ישבי בה            |
|              | דרו ישבי ארץ         |
|              | אנוש מוער:           |
| 7            | נירוש אמללה גפן      |
|              | כל שמחי לב:          |
| 8            | משוש תפים            |
|              | שאון עלחים           |
|              | משוש כגור:           |
| 9            | לא ישרע יין          |
|              | וכר לשתיו:           |
| 10           | ו קרית תהו           |
|              | ל בית מבוא:          |
| 11           | על היין בתוצות       |
|              | כל שמחה              |
|              | ושוש הארץ:           |
| 12           | בעיר שמה             |
| -            | _                    |

ישה הורץ ני. את הורבר הזה בי. פרום עם הארץ.

בשא.

| 24, 12          | ושאיה יבית ישבר:                                 |
|-----------------|--------------------------------------------------|
| 13              | כי כת יחיה בקרב הארץ                             |
|                 | בתוך העמים כנקף זית                              |
|                 | כעללת אם כלה בציר:                               |
| 14              | תמת ישועו קולם ירנו                              |
|                 | בנאון יהוה צהלו מים:                             |
| 15              | על כן בארים כבדו יהות                            |
|                 | באיי הים שם יתוח אלהי ישראל:                     |
| 16              | מכגף הארץ ומרת שמענו                             |
|                 | צבי לצריק:                                       |
|                 | אוי לבנדים:                                      |
| 17              | פרוד ופרות ופרו                                  |
|                 | עליך יושב הארץ:                                  |
| 18              | והיה הגם מקול הפחד                               |
|                 | יפל אל הפחת                                      |
|                 | והעולה מתוך הפחת ילכד בפח                        |
|                 | כי ארבות מטרום נפתחו                             |
|                 | וירעשו מוסדי ארץ:                                |
| 19              | נרוע התרעעה +ארץ                                 |
|                 | פור התפורה ארץ                                   |
|                 | מום התמוממה ארץ:                                 |
| 20              | נוע תנוע ארץ כשכור                               |
|                 | והתגודדה כפלונה                                  |
|                 | וכבד עליה פשעה                                   |
|                 | ונפלה ולא תוסיף קום:                             |
| 21              | והיה ביום ההוא יפקר יהוה                         |
|                 | על צבא המרום:                                    |
|                 | ועל מלכי הארמה:                                  |
| 22              | ואספוז אסיר על בור                               |
|                 | וסנרו על מסנר                                    |
| ושאית יכת ששר ז | צבי לצרי חומר רוי לי רוי לי אווי לי בנרים בנדו = |

צבי לצרי ואמר רוי לי רוי לי אוי לי בנרים בנדו 4 רשורה יכת שושר 2 במרום + 5 תשרץ 4 רשה 3 ובנר בונרים בנו ואמפו אמפה 7 על הארמה + 6

| 100  |   |  |  |  |
|------|---|--|--|--|
| DOM: |   |  |  |  |
| 100  |   |  |  |  |
|      | 1 |  |  |  |

Liebmann, Der Tent su Jesaia 24-27.

166

| 24, 22       |             | ודבי ימים יפקדו:                   |
|--------------|-------------|------------------------------------|
| 23           |             | ותפרת הלבנה ובושת החמה             |
| -5           |             | כי מלך יהוה צבאות בהר ציון         |
|              |             | ובירושלם ונגד וקניו יבכבוד:        |
| 25, I        |             | יהות אלהי אתה                      |
| - 3, -       |             | ארוממך אורה שמף                    |
|              |             | כי נאבון עשית פלא                  |
|              |             | עצות מרחק אמונה:נ                  |
| 2            |             | כי שמת +עיר לגל                    |
| -            |             | קריה בצורה למפלה                   |
|              |             | ארמון זרים מעיר                    |
|              |             | לעולם לא יבנה:                     |
| 3            |             | על כן יכבדוך עם עו                 |
| J            |             | ינים עריצים ייראוך:                |
| 4            |             | כי היית פעוו לדל                   |
| <b>-</b>     |             | מעח לאביון בצר לו                  |
|              |             | מחסה מזרם                          |
|              |             | צל פתרב:0                          |
| 5            |             | כציון בורםי                        |
| •            |             | שאון זרים תכגיע                    |
|              |             | בחרבי בצל עב                       |
|              |             | פטר עריצים יענה:                   |
| 6            | תות         | רעשה יהוה צבאות לכל העמים בדור     |
|              |             | משתה שמנים משתה שמרים              |
|              |             | שמנים ממחים שמרים מוקקים:          |
| 7            |             | ובלע בהר הזה                       |
|              |             | פגי הלום חלום על כל העמים          |
|              |             | והמסכה הגמוכה על כל הגוים:         |
| 8            |             | בלע המות לנצח                      |
|              |             | ומחוה ארני פרמעה מעל כל פנים       |
| ומרב :       | בפוד •      | 3 post steht am Ende des V.        |
| מעיר 4       | קרית נוים 3 | כי רוח שריצים כארם קור (קר 1.) + 6 |
| כחרב בציון ז | 8 2M        | ארני יוות פ                        |
|              |             |                                    |

| 25, 8         | וחרפת עמו יסיר מעל כל הארץ         |
|---------------|------------------------------------|
|               | כי יהוה דבר:                       |
| 9             | ואמר ביום ההוא                     |
|               | הנה אלהינו זה                      |
|               | קוינו לו ויושיענו                  |
|               | זה יהוה קוינו לו                   |
|               | נגילה ונשפחה בישועתו:              |
| 10            | כי תנות יד יהוה בהר הוה            |
|               | וגרוש מואב תחתיו                   |
|               | כהרוש פתבן בפוי מרפנה:             |
| 11            | יופרש ידיו אל כמוש                 |
|               | והוא השתנו לשתת                    |
|               | והשפיל נאותו:3                     |
| 12            | ומבצר משנב חפתיו+ השח              |
|               | השפיל הניע לארץ עד עפר:            |
| <b>26</b> , I | ביום ההוא יושר השיר הזה בארץ יחודה |
|               | הנה עיר עו וישועה:                 |
|               | ישית חומות וחל:                    |
| 2             | פתחו שערים ויבא                    |
|               | נוי צדיק שמר אפנים:                |
| 3             | ספוך יצרו שפר שלום?                |
|               | כי בך במות:                        |
| 4             | במתו ביהות עדי עד                  |
|               | כי זיהוה צור עולמים:               |
| 5             | כי השת ישבי פרום                   |
|               | השפיל <sup>®</sup> קריה נשנבה      |
|               | ישפילנה עד ארץ                     |
| ,             | יניענה עד עפר:                     |
| 6             | תרמסנה רגלי עני                    |

ינם ארכת ידיו + נ מו לנו ישועה 3 חמתיך 4 עם ארכות ידיו + 3 כי בית יהות 7 יצר סמוך תצור שלום שלום כי וג 6 כי בית יהות 7 ישפילנה ;< השפיל 8 ישפילנה ;< השפיל 8 באי יהורה עיר עו לנו ישועה 5

ופרש ידיו בקרבו כאשר יפרש השהה לשהות \*

בפוויקי, בפוייכיי



į

| 168 | Liebmann, | Der Text | su Jesaia | 24-27. |
|-----|-----------|----------|-----------|--------|
|-----|-----------|----------|-----------|--------|

| <b>2</b> 6, <b>6</b>       | תררכנה: פעפי דלים:                                               |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------|
|                            | ארת לובריק מישרים:                                               |
| 7                          | מענל צדיק תפלם:                                                  |
| 8                          | אף ארת משפטיך יהוה קוינונ                                        |
| · ·                        | לשמך ולזכרך תאות נפשנו:                                          |
| ^                          | נפשי אותך בלילה                                                  |
| 9                          | נעם אוון י בלינו<br>אף רוחי בבקר שחרך:                           |
|                            | הן יווד בבקו שהון י<br>כי כאשר משפטיך לארץ                       |
|                            | כי כאש משפרן לאם ק                                               |
| 10                         | נוץ לבורי שבי הבלי<br>יתן רשוע בל למֵד וצרק                      |
| 10                         | יון רשע בל לפו בוץ<br>בארץ נכחות בל עשה                          |
|                            | יוכת מעולם                                                       |
|                            | וכל פעולי<br>וכל יראה נאות יהוה:                                 |
| ••                         |                                                                  |
| 11                         | יהוה רפה ידך                                                     |
|                            | בל יחויון                                                        |
|                            | יתוו צריך? ויבשו                                                 |
|                            | קנאת עם אף אשי תאכלם:                                            |
| 12                         | יהוה תשפת שלום לנו<br>כי גם כל מעשינו פעלת:3                     |
|                            |                                                                  |
| 13                         | יושה פבעלונו ארנים זולתך<br>לבד בך אלהינופ נזכיר:••              |
| • •                        | כבר בך אלוזנוע נוכיו זיי<br>מתים בל יחיו                         |
| 14                         |                                                                  |
|                            | רפאים בל יקמו                                                    |
|                            | לכן פָקָדָם ותשמידם                                              |
|                            | ותאבד כל זכר למו:                                                |
| 15                         | יספת לנוי יהוהיי נכבדת                                           |
|                            | רחקת כל קונוי ארץ:                                               |
| 16                         | יהוה צר פקדתף                                                    |
|                            | צוקת לחץ מוסרך לנו:"                                             |
| יתרך und אייתן 5<br>5 תרדי | נפש 4 קוינוך 3 ישר + מישרי =<br>בארץ נכי יעול ובל ירי 6 בקרבי את |
| זיין אין hinter שאי        | אלחינו 9 לנו + 8 hinter mm                                       |

בקון לחש מוסרך למו אמך + ייי בדו בוצר פקדוך :E v. 16 ימפת לנוי + יהי בב

| 26, 17       | כמו הרה תקריב ללדת                        |
|--------------|-------------------------------------------|
|              | תחיל תועק בחבליה                          |
|              | כן היינו מפגיך יהוה:                      |
| 18           | הרינו חלנו בילדנו רוח                     |
|              | ישועת בל נעשה ארץ                         |
|              | ובל יפלו ישבי תבל:                        |
| 19           | יודיו פתיך יויקומון                       |
| •            | יקיצו וירגנונ שכני עפר                    |
|              | כי מל אורת מלך                            |
|              | וארץ רפאים תפל:+                          |
| 20           | לך עמי בא בחדריך                          |
|              | וסנר דלתיך בעדך                           |
|              | חבי כמעם רגע                              |
|              | עד יעבור זעם:                             |
| 21           | כי הגה יהוה יצא מפקומו                    |
|              | לפקד עלי עון ישב הארץ:                    |
|              | וגלתה הארץ את דפיה                        |
|              | ולא תכסה עוד על הרוניה:                   |
| 27,1         | ביום ההוא יפקד יהוה                       |
| ••           | בתרבו הקשה והגרולת והחוקה                 |
|              | על לויתן נחש ברח                          |
|              | ועל לויתן נחש עקלתון                      |
|              | והרנ את התגין אשר בים:                    |
| 2            | ביום ההוא יושר                            |
|              | כרם חמד? ישראל <sup>8</sup>               |
|              | חמר ענות? לה:                             |
| 3            | אני יהוה נפעהיי                           |
|              | לרנעים אשקנה                              |
|              | אני פקד אתהיי                             |
|              | לילה ויום אצרנה:                          |
| כפור ילדעו : | הקיצו ורננו ג מתיך נבלתי יקומון =         |
| . חפרל       | ביום ודווא כרם :2. פ. פליו + הארץ ;< על ז |
| חמר עו לה    | פן יפקר עלית בב נצרת ∞ב                   |
|              |                                           |



# 170 Liebmann, Der Text su Jesaia 24-27.

| 27,4 | מאין לה שמיר:             |
|------|---------------------------|
| •    | מי יתנכה שיתי             |
|      | בחמה: אפשעה בה            |
|      | אציתנה יחד:               |
| 5    | א יחוק במעוי              |
|      | יעשה שלום לי              |
|      | שלום יעשה לי:             |
| 6    | ביום ההוא+ ישרש יעקב      |
|      | יציץ ופרה ישראל           |
|      | ומלאו פני תבל תגובה:      |
| 7    | הכפכת מֶכָיהוֹ הָבָּה     |
| •    | אם כהרג הרוניו הרנ:       |
| 8    | בסאסאה כשלחה תריבנה       |
|      | הנה ברותו הקשה ביום קדים: |
| 9    | לכן בזאת יכפר עון יעקב    |
| •    | חה כל פרי הפר תמאתו       |
|      | בשומו כל אבני מזבח        |
|      | מנפצות ז כאבני גר         |
|      | לא יקמו אשרים וחמנים:     |
| 10   | כי עיר בצורה בדד          |
|      | נוה משלח ונעוב כמרבר      |
|      | שם ירעה ענל               |
|      | ושמיר וקץ יעלה סעפות:     |
| 11   | ניבש קצירה תשברנה         |
|      | נשם באות מאירות אותה      |
|      | ני לא עם בינות הוא        |
|      | על כן לא ירחמנו עשהו      |
|      | ויצרו לא ידובנו:          |
| 12   | והה ביום התא              |
|      | יחבם יהוה משכלת הגדר      |
|      |                           |

בבורם 4 במלחמת 3 חמת אין לי מי יתנגי שמיר שית 3-1 במלחמת 3 מנפר 7 מכתו 6 מכתו 5 מכתו 5 מכתו 5 מכתו 5 מכתו 5 מכתו 5. מכלת משפרה ...

עד נחל מצרים ואתם תלקמו לאחד אחד בני ישראל:
וחיה ביום התוא
יתקע בשופר נחל
ובאו האברים בארץ אשור
והנדחים בארץ מצרים
והשתחוו ליהוה
בחר הקרש בירושלם:

## A dark passage in Isaiah.

In Isaiah 59, 10 the word TAPER has greatly puzzled interpreters. In Hommel's Grundriss der Geographie und Geschichte des Alten Orients (1904), p. 162, I notice that the author thinks that he has found a Hebrew and Phœnician word eshmunim, 'evening'. He therefore renders Is. 59, 10 thus, "Wir strauchelten am Mittag gleich der Nachteule, und am Abend gleich den [schlaftrunkenen] Männern." I will first of all ask leave to refer to "am Abend". I agree of course that this makes the best possible parallel to "am Mittag". But we also want a parallel to "wir strauchelten" (כשלנום). Consequently אשמנים must represent two words, one of them being a verb. I hold, then, that we should read נמעד כמתים, "in the night we reel like dying men". That no "man" is a good Hebrew word, seems to me doubtful. That ממתים can mean "gleich den [schlaftrunkenen] Männern" is, I think, still more doubtful. If "dying men" is unsatisfactory, we might read לשחים, "like topers." Perhaps I may add that in verse 10 a I have anticipated Hommel in reading לְּנֶלֶשׁן; see Encyclopædia Biblica, vol. iii. (1902), art. "Owl", col. 3521, where I have, perhaps unnecessarily, emended נמשלנו into נמשלנו Since Hommel is good enough to refer sometimes to this work, I am sure he will be sorry to learn that he has, through ignorance of the circumstance, omitted to refer to the article on this matter. For WDN "night", compare Ass. mûšu, mušîtu, referred to in Ges.-Buhl, Handwörterbuch.

Oxford, Nov. 19, 1904.

T. K. CHEYNE.

# petische und alphabetisierende Lieder im Alten Testament.

Von Max Löhr, Breslau.

gentlich der Ausarbeitung der zweiten Auflage Klagelieder-Kommentars für das Nowacksche werk stand ich aufs Neue vor der auffallenden Tatlaß für die elegischen Klagen besonders des 2. und der Threni eine nach unserm Gefühl sehr künstliche die der Aufreihung der Verse nach dem Alphabet, ist. Ich glaubte, diesem Problem durch eine zuhängende Untersuchung sämmtlicher alphabetischer des AT, die meines Wissens noch nicht geführt ist, u kommen und lege dieselbe im Folgenden vor; t, daß dadurch auch der von Gunkel angeregten zen Forschung über die alttestamentliche Literatur ist geleistet wird.

Das für unsern Zweck zur Verfügung stehende ist gering an Umfang und tritt uns gänzlich unlt entgegen. Es gibt im alttestamentlichen Kanon n deutlich erkennbare, wenn auch zum Teil nur oder unvollständig erhaltene alphabetische Lieder: —8. Ps 9 und 10. 25. 34. 37. 111. 112. 119. 145. , 10—31. Thr 1—4. Dazu kommt Eccli 51, 13—30. Text der Lieder ist zunächst Folgendes zu be-

i



174 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

#### Nah 1,2-8.

Gesichert ist die Buchstabenfolge von ⋈ bis ⊃, v. 2-8. Sicher ist ferner, daß 2, 1 ff. ein andres Metrum einsetzt. Sievers bemerkt hierzu: "Mit 2, 1 beginnt so deutlich ein Fünfersystem, daß ich es auch von dieser Seite aus für unzulässig halten muß, in diesem Kapitel den verlorenen Schluß des alphabetischen cap. 1 zu suchen." Damit sind die "Rekonstruktions"-Versuche von Gunkel-Bickell und Happel gerichtet. Auch hatte vor Sievers schon Wellhausen geurteilt: "Gunkels Versuch ist gänzlich millungen und ebenso die Verbesserung desselben durch Bickell." Wie verhängnisvoll solche, mit Gewalt und Phantasie unternommenen Rekonstruktionen ausfallen können, lehrt besonders Gunkels Arbeit: er macht, wenn auch nur schüchtern, sogar den Verfasser von Nah 1, 2-2, 3 namhaft. Die vermilten Strophen bis n, elf an Zahl, mülten wenigstens innerhalb von v. 9-14 untergebracht werden. Der Raum wäre etwas knapp, und man würde zu der Annahme gedrängt, daß grade die alphabetischen Anfänge mit einer gewissen Regelmäßigkeit verloren gegangen sind, vgl. dazu Sievers' Text (L, N, P).

Ich vermute, daß der verloren gegangene Anfang der Weissagung wider Ninive, die jetzt in v. 9: was denkt ihr von Jahve? einsetzt, ergänzt worden ist. Die Frage: was denkt ihr von Jahve? wird beantwortet durch das vorstehende Stück des alphabetischen Liedes. Ich zweisle nicht, daß dasselbe einmal vollständig gewesen. Der Ergänzer hat davon nur den inhaltlich geeigneten Teil aufgenommen. Derselbe handelt von Jahves Wesen, vornehmlich seinem die Bösen treffenden, alles vernichtenden Zorn, aber auch von seiner Güte gegenüber den Frommen. Die Bösen sind die Heiden, die Frommen Israel. Ein Pendant zu unserm Lied ist Ps 97. Folgende Verse sollen die Struktur

der alphabetischen Gruppen zeigen. Es sind Sieverssche Doppel-Dreier:

- v. 5 mit Sievers die beiden letzten Worte der ersten Stiche umgestellt.
- v. 6 mit Wellhausen u. a. לפגיו in לפגיו geändert und hinter יעפור gestellt.
  - v. 7 statt מעוח mit Wellhausen u. a. nach LXX הלקוי מעוח. —

## Ps. 9 und ro.

Hier bietet sich ein Tatbestand, den vollständig aufzuklären nicht mehr möglich ist. Beide Psalmen wollen ein zusammenhängendes Gedicht sein, doch ist die Komposition aus verschiedenen Bestandteilen noch deutlich erkennbar. Erstens scheiden sich dem Inhalt nach Ps 9 + 10, 16—18, ein Sieges- oder Triumphlied, nach Beer vielleicht auf den Untergang der persischen Macht; jedesfalls steht Israel in diesem Psalm im Gegensatz zu den Heiden — von Ps 10, 1—15, einem Klagelied über die Hilflosigkeit, in welcher Jahve den Frommen (Israeliten) gegenüber dessen gottlosen Volksgenossen läßt.

Zweitens scheiden sich der Form nach verschiedene Partien; zunächst metrisch: auch wenn man die zahlreichen Eingriffe in den Text, die Sievers metri causa vornimmt, nicht alle gutheißt, ist doch das auf den ersten Blick unverkennbar, daß 9, 2—4 ein andres Metrum aufweisen, als alle übrigen Verse der beiden Psalmen. Sodann scheiden sich akrostichisch Ps 9, 2—19, ent-



## 176 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

haltend die Buchstaben \* bis ' (mit fehlender 7- und rekonstruierbarer 7- Gruppe) + v. 20, einer fragmentarischen p- sowie v. 21, einer ebensolchen p- Gruppe, wozu noch Ps 10, 12—18, die Buchstaben p bis 7 kommen, — und zwischen diesen Teilen Ps 10, 1—11, ohne irgendwelche, mit Sicherheit erkennbare, alphabetische Anfänge. Inhaltliche und formale Scheidung decken sich leider nicht.

Sicherlich sind hier zwei verschiedene Lieder zusammengearbeitet, und, wie Baethgen richtig sagt, wird der Anlaß dazu durch bestimmte Zeitverhältnisse gegeben sein. Welches dieser Anlaß war, darüber läßt sich nur mutmaßen. Eine Vermutung spricht A. Merx in der Festschrift zu Ehren von D. Chwolson, Berlin 1899 S. 198 ff. aus.

Für unsern Zweck genügt es, die unbeanstandbare Tatsache zu konstatieren eines alphabetischen, nur fragmentarisch erhaltenen Siegesliedes, 9, 2—21 + 10, 16—18. Zur Veranschaulichung der Gruppen seien v. 2—5 u. 12 f. hier abgedruckt.

```
    אַרָּה יְהוָה בְּּכְלֹּלְבֵּׁי אַפַּבְּיָה בְּלֹּנִפְּלְאוֹתֶיךּ:
    אַשְּׁכְחֵה וְאָצֶּלְבֵּה בֵּךְ אַנִּפְיָה שְׁכְּךְּ צִּלְּזִון:
    בְּשִּׂנְב־אִיְבִי אָתַוֹר יִבְּשְׁלָּוֹ וְיִאבְרֹוֹ טִפְּנֵיךְ:
```

וב זְּמָרוּ לֻיהוָה ישֵּב צְּיֻון הַנְּרוּ בְּעַמִּים עַלְילוֹתֵיו: 12. בְּידֹרָשׁ דְּמִים אוֹתָם זְבֵר לָא שָׁלַח צַעַקַת עַנְיִּם: 13.

v. 2—5 sind nach Sievers Doppeldreier, v. 12 f. Siebener.

Die Frage, ob der Klagepsalm, 10, 1—15, die Form eines alphabetischen Akrostichons gehabt, ist keinesfalls mit Sicherheit zu beantworten, aber m. E. zu verneinen. Die bei Erwägung dieser Frage allein in Betracht kommende Folge pv. 12 (vgl. 9, 20), v. 14. v. 15 (vgl. 9, 21)

kann sich ungesucht dem Dichter geboten haben, ein akrostichischer Ansatz, vgl. hierzu Grimme ZDMG 50 S. 558; und vor allem Bikell ZkTh 6 S. 320 f. Und diese Annahme verdient den Vorzug vor den gewaltsamen Rekonstruktionsversuchen.

## Ps 25.

Die für unsern Zweck wichtigen Bemerkungen zum Text sind folgende: v. I fehlt das Ende des Verses. אלדוי v. 2 ist noch zu v. I zu ziehen. v. 5b ist ein Teil der Waw-Gruppe, vermutlich der zweite, so auch Sievers. v. 18 ist versehentlich an Stelle des ersten, mit p beginnenden Wortes das erste Wort von v. 19 geschrieben. Ein Ersatz ist schwer zu schaffen. Beer schlägt im Anschluß an Job 4, 12 הווף "nimm an, vernimm" vor. v. 21 ergänze nach LXX יווה. v. 22 ist späterer liturgischer Zusatz, so auch Beer u. a., denn I) ist der Vers an sich überflüssig, 2) zeigt er ein andres Metrum - ein Sieversscher Fünfer neben den Doppeldreiern im übrigen Psalm, 3) gebraucht derselbe den Gottesnamen אלהדים statt אור im übrigen Psalm, 4) bezieht er das betende Ich, welches deutlich als Einzelperson neben vielen andern steht, vgl. נם כל קויך v. 3a, auf die Gemeinde ארשראל. Damit wird Lagardes bekannte Hypothese, symmicta I S. 107, 120 f., für die sich zuletzt Duhm noch erwärmt hat, es habe mit diesem Satz der Dichter des Psalms seinen Namen להואל verewigen wollen, völlig hinfällig; aber auch die Modifikation derselben, es habe "ein Abschreiber" oder wer nun der Verfasser von v. 22 ist, dieses tun wollen, hat schwerlich "viel für sich." Sie läßt sich zwar nicht widerlegen, aber auch schlechterdings durch nichts annehmbar machen. Vollends gilt das Letztere von allen wieteren Kombinationen, die an Lagardes Vermutung geknüpst sind.

Als Beleg für den Versbau diene:



178 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

## Ps 34.

Zwischen v. 6 und 7 fehlt die Waw-Gruppe. v. 16 und 17 sind verstellt, so auch schon in LXX; v. 16b schließt sich unmittelbar an v. 18 an. Die Meisten wollen die ganzen Verse umstellen, so daß sich die Buchstabenfolge D-y, wie in Thr 2-4, ergeben würde. Duhm will die Ausdrücke עיני יהוה und פני יהוה an ihrem jetzigen Platze bestehn und nur die übrigen Teile der Sätze ihre Stelle tauschen lassen; "es liegt nicht etwa eine absichtliche Korrektur der alphabetischen Reihenfolge vor, sondern nur die gewöhnliche Liederlichkeit der Abschreiber." Es träte damit שנים (statt עינים) in Parallele zu אונים, was sich durch Ps 18, 7 allenfalls verteidigen ließe. Eine absolut sichere Entscheidung über die ursprüngliche Reihenfolge ist nicht möglich, doch ist m. E. mit größerer Wahrscheinlichkeit das D dem V vorausgegangen. v. 23 ist späterer liturgischer Zusatz, denn 1) ist der Vers an sich überflüssig, 2) lehnt er sich im Ausdruck an v. 22 an, 3) hat er deutlich den Zweck, dem Psalm statt des Drohwortes v. 22 einen freundlichen Abschluß zu geben. Duhms Bemerkung: "v. 23 ist wieder wie 25, 22 die Unterschrift des Dichters; hat dieser Pedahel geheißen, so kommt das הוה auf Rechnung des

Abschreibers", bedarf nach dem zu Ps 25, 22 Bemerkten keiner Widerlegung.

17. פּגַי יְהוָה בְּעִּשׁ דֶעְ לְהַכְּיָת מַשְּׂנֵץ פְּלֹהַתּסְים בִּוּ בַּנִי יְהוָה בְּעִשׁ רֻעַ לְהַכְּיָת מַשְּׂנֵץ וּלְּאַ שְׁמְעַתְם:
 18. צְּעֵּקוּ יְהוְה לְּגִּשְּׁבְּרֵילֵב וְשִּׁת דַּבְּשִׁ יְהוְה:
 20. רַבּוֹת רְשִׁת צְּדֵּיק וּטְבְּלִי יַצִּילְנוּ יְהוֹה:
 21. שׁמֵר כְּלִשׁצְּטוֹתֵיו שִּׁתֵּו וּשְׁתָּוֹ יִשְּׁתֵּו:
 22. פּוֹדֵה יְהוֹה נָפְשׁ רֻעֵּ לְּתָה וְשִׂנְאֵי צַּהִילְ יִשְׁתְּחִם:
 23. פּוֹדֵה יְהוֹה נַפְשׁ שַבְּרֵיוֹ וְלָא יָאִשְׁטֹּי כָּלִי הַחִּסְים בִּוּ:
 23. בּנִיה יְהוָה נִפְּשׁ שַבְּרֵיוֹ וְלָא יָאִשְׁטֹּי כָּלְ הַחַּסְים בִּוּי.

#### Ps 27

- v. 6 nimmt Sievers an diesem vereinzelten Fünser Anstoß und vermutet hinter אונים ein dem אינוים paralleles Wort; vielleicht sind alle Fünser unsres Liedes, v. 6. 14 s. 26—28. 31 f., Zitate aus einem andern Gedicht.
- v. 7 ist die erste Stiche fragmentarisch; ob ייני wirklich mit Wellhausen, Skizzen, zu beanstanden oder nicht vielmehr als singuläre Hithpol.-Form von ייני—חיל anzusehen ist?
- v. 8 ist which mit Sievers als Eindringling aus v. 7 zu betrachten.
  - v. 9 will Sievers המה metri causa streichen.
- v. 14 und 15 darf vielleicht als ein aus anderm Zusammenhang entlehntes Stück angesehen werden: ein dreistichischer Vers, die Stiche zu je 5 Hebungen; siehe oben zu v. 6. Oder aber, da v. 15 in diesem Gedicht von lauter zweistichischen Versen durchaus überschüssig erscheint, darf man ihn vielleicht als Randglosse zu v. 14 betrachten. Warum der Verfasser dann hier, wie v. 6. 26—28. 31 f., in ein andres Metrum verfällt, weiß ich nicht zu erklären. Die Art, wie Duhm überschüssige Versteile benutzt, um



#### 180 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

Lücken an andern Stellen auszufüllen, z. B. wenn er v. 14b hinter v. 7 setzt und das מלשם v. 14 β und das דרכו v. 14 β und das דרכו v. 15 b für Zusätze erklärt, oder v. 34 hinter aus v. 40 מלשם מר" einschaltet u. a. m., ist m. E. zu willkürlich, um als zulässig zu gelten. Ebenso urteilt Grimme, Psalmenprobleme S. 154.

- v. 18 streicht Sievers mm.
- v. 25 b ארעו מבקש לחם ist Randbemerkung, in Rücksicht auf das אורעו v. 26 geschrieben und natürlich abhängig von gedacht. v. 28 Anfang ergänze mit Baethgers u. a. nach LXX משמדו k. נשמדו v. 34 ist fragmentarisch.
- v. 35 lies mit Duhm nach LXX עַקּין מְתְעֵלָה בְּאָרָו הַלְּבֶנּן יי, triumphierend, sich erhebend wie eine Zeder des Libanon.
  - v. 36 lies mit den Meisten nach LXX וַאַעַבר.
- v. 37 will Wellhausen Duhm רעה in אור ändern, של andern, שור ilesen.
  - v. 39 streiche ז vor תשועת.
  - v. 40 streiche mit Sievers יפלמם מרשעים.

ז אַל־הִּתְתַר בַּפְּרֵעִים אַל־הְּקַנֵּא בְּעִאַי עּוְלֵה: 2. פַּי כֶּחָצִיר מְהַרָה יִפֵּלוּ וּכְיֵרָק יְּשָׁא יִבּלוּן:

3. בַּמַת בַּהוָה וַשַּמַה מָוב שְּׁבָן־אֶׁרֶץ וּרְעַה אֲמּגְה:

4 וְהַתְּצַבָּנ עֵלִיְה זֶה וְיָפֶּן לְּדְּ מְשְׁצְּלֵות לְבָּדְ

ַ פַּוֹל עַלִּיְה זֶה דִּרְכֵּךְ וּבְשַׁח עֻׁלֶּיו וְהָאּע יַשְשְׁה:
 הוציא כְאַוֹר צִּוְכֵלְ וּ וֹּכְשָׁה כַּצְּהַרְיִם:
 הוציא כְאַוֹר צִּוְכֵלְ וֹ וֹהְתְּחָוֹלֵל לִוֹ .......
 אַל־ הַּתְתַּת בְּּטִצְּלְיִח דַּרְכֵּוֹ בְּאִישׁ עַשֶּׁה מְזִּפְּּח:

Ps. 111 u. 112. Hier genügt es eine Textprobe zu geben:

r genugt es eine Textprobe zu geben: 1. אורָהם מַעֵשַּׁר יְהֹוֶה רְּרִלּשׁם לְכָל חָפְּצִיהֵם: 2. גְּרֹלִים מַעֲשַׁר יְהֹוֶה רְּרִלִּשׁם לְכָל חָפְּצִיהֵם: 3. הוד וְהָרָר פָּצֵלִוֹ וֹצְרָקָרוֹ עֹמֶנָת לָעַר:

ז אַשְׁרֵישׁ יְרַא אֶתּיְהֹנֵה לְּטַרֵּה לְשָׁרֵי לְבַרְּ:
 ז אַשְׁרֵישׁ יָרַא אֶתּיְהֹנֵה לְּטַרָּה יְבֹרֵךְ:
 אַשְׁרֵישׁ יָרַא אֶתּיְהֹנֵה לְּטַבְּוֹלִיו חָפַּץ כְאִר:

Pa. mg. אַשְּׁרֵי תְּבִיבֵירַדֶּךָ הַּהְלְּלִים בְּתוֹרַת יִהוַה: 1.

2. אַשְּׁבֵי לְצְּבִי שֵּרֹתֵיו בְּכְלֹלֵב יִדְרְשִּׁוּהּוּ:
 3. אַף לְא־קַּעְלִּוּ עַוְלֵה בְּדְרָבִיו הָלֶבוּ:
 4. אַהָּה צְנִיתָה מִּקְבִיך לְשְׁכֵּר כְאִר:
 5. אַחַלֵּי יִכְּנוּ דְרָבִי לְשְׁכֵּר תְּקֵּיך:
 6. אַז לְא־אַבִּזשׁ בָּהַבִּיפִי אֵל־בֶּל־טִּצְוֹתֵיך:

אוֹדְהְ בְּלֶשֶׁר לֵבֶב בְּלְטְוֹי טְשְׁקְּטֵי צִּדְכֵּלְה:אוֹדְהְ בְּלֶשֶׁר לֵבֵב בְּלְטְוֹי טְשְׁקְּטֵי צִּדְכֵּלְה:אוֹדְהְ בְּלֶשֶׁר לֵבֵב בְּלְטְוֹי טְשְׁקְּטֵי צִּדְכֵּלְה:

Ps. 145.

L

v. 5 ist דְּבָרוּ in דְבָרוּ zu ändern und an das Ende der ersten Stiche zu stellen.

v. 14 folgt die D-Gruppe unmittelbar der D-Gruppe v. 13. LXX fand in ihrer Vorlage folgende ב-Gruppe: אָנְיָּי וְנְיִסְיד בְּּבֶּלְינְיִי וְנְיִסְיד בְּּבֶלִי וְנְיִסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנְיִסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבָלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנְיִסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבֶלִי וְנִיסְיד בְּבָלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְלִי וְנִיסְיד בְּבְלִי וְנִיסְיד בְּבְלִי וְנִיְסִיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנְיִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּלִי וְנִיסְיד בְּבְּי וְנִייִּים בְּיִי בְּיִי וְּבְּייִי וְיִייִי בְּיוֹי וְיִייִי בְּיִי וְּבְּייִי וְיִייִּי בְּיִי וְּיִייְיִי וְּיִייְיִי בְּיִייִי בְּיִייִי בְּיִי וְּבְּייִי וְיִייִי בְּיִי וְּבְּייִי וְיִייִי בְּיִייִי בְּייִי וְיִייִי בְּייִי וְיִייִי בְּיִייִי בְּייִי וְיִייִי בְּיִיי וְיִיי בְּייִי וְיִייִי בְּיי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּיִיי בְּייִייִי בְּיִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּיִייִי בְּיִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּיִייְי בְּיִייְי בְּיִי בְּיִייְיְייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִייְייְי בְּייִי בְּייִיי בְייִייְי בְּייִיי בְּייִייי בְּייִיי בְּייִייי בְּייִיי בְּייי בְייי בְּיייי בְּיייי בְּיייי בְּייי בְּייי בְּייייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייִי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייִי בְּייי בְּייִי בְּייי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייי בְּייִיי בְּייי בְּיי בְּייִי בְּייִיי בְּייִיי בְּייי בְּי

| <b>7,4</b> | פאין לה שפירי                             |
|------------|-------------------------------------------|
|            | מי יתננה שיתי                             |
|            | בחמה ני אמשעה בה                          |
|            | אציתבה יחר:                               |
| 5          | או יחוק במעוי                             |
|            | יתשה שלום לי                              |
|            | שלום יעשה לי:                             |
| 6          | ביום הדואו ישרש יעקב                      |
|            | יציץ ופרה ישראל                           |
|            | ושלא פני תבל תנובה:                       |
| 7          | הכמכת שבידוו הפהי                         |
|            | אם כדרג הרוניו הרג:                       |
| 8          | נסאסאה בשלחה תריבנה                       |
|            | הנה ברותו הקשת ביום קדים:                 |
| 9          | לכן בזאת יכפר עון יעקב                    |
|            | וה כל פרי הסר תפאתו                       |
|            | נשומו כל אבני מזבח                        |
|            | מפצותי כאבני נר                           |
|            | לא יקפו אשרים וחפגים:                     |
| 19         | מ עיר בצורה בדד                           |
|            | נוה משלח ונעוב כמדבר                      |
|            | שם ירעה ענל                               |
|            | ושמיר וקץ יעלה סעפות:*                    |
| II         | ניבש קצירה תשברנה                         |
|            | נשם באות מאירות אותה                      |
|            | ני לא עם בינות הוא                        |
|            | על כן לא ירחמנו עשהו                      |
|            | ויצרו לא יתבנו:                           |
| 12         | וויה ביום ההוא                            |
|            | יתכם יהוה משבלת הנהר                      |
| 1-8 PMB *  | המורם 4 במלחמת 3 חמת אין לי פי יתנגי שפרו |
| מכדע ז     | על רשם ירבץ * נר nach מנפי 7 הכדע 6       |

בּגפּינֹיתה גּפִּית אָרְנִּה לַא אַבְּאָר לָא אַפְּאָר: פּּדִּי לְנִּינִים לָא נְאָהּי וְּלְנִים לָא חָלֵּה לְּנִבּיִאָּם יים פּּדִּי לְנִינִים לָא נְאָהּי וְלֵלְים לָא חַלָּה לְתַבּיִאָּם.

Thr. 1.

גּאַכְה מִשְּׁבָה בָּלָד הָעֵיל רַבּּתִי שְׁם הַיְתָּה בְּשִּלְטְנֵה רַבְּתִי בַּנִּדִים שְּׁרְתִּה בְּשִּׁלְטְנֵה רַבְּתִי בְּנִדִּם אַרְרַתִּיל בְּּמְדִינות הְיְתָּה לָסְס: בּלְדַעִּילָה תְּבְּלָה וְדִסְעָתָה עֵּלְס: גַּלְרָה תָשְׁבָה בָּנִילָה וְדִסְעָתָה עֵּל לֵחֲיָה הַיִּא רָשְׁבָּה בָּנִילָה וְדִסְעָתָה עֵּל לֵחֲיָה הַיִּא רָשְׁבָּה בָנִים לָא מְצְאָה סְנָח. הַיִּא רָשָׁבְּה בָּנִים לָא מְצְאָה סְנָחַם:

Thr. 3.

Eccli 51,13—29 (30).

Das den Abschluß des Ecclesiasticus bildende Lied sei hier der Vollständigkeit wegen mitbehandelt. Die alphabetische Reihe tritt in der zweiten Hälfte deutlich hervor, in der ersten ist sie nur sporadisch vorhanden; folgende



184 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

Buchstaben bieten sich ohne Schwierigkeit dar: א, ב, ה, י, ל (?) in לו, dem dritten Wort in v. 20, מ, ג, מ (?), dem dritten Wort in v. 23, א רבים) v. 28 init. gehört nach v. 27 fin), ה. Hinter dem ganzen Liede steht ein Zusatz-Vers

מעשיכם עשו בצרקה והוא נותן לכם שכרכם בעתו. (ברוך יהוה לעולם ומשובה שמו לדר ודר.)

Da der Name des Autors bekannt ist, kann dieser Vers kein Unglück mehr anrichten.

22. נתן יהוה לי שכר שפתותי ובלשוני אהודנו 23. פנו אלי סכלים ולינו בבית מדרשי 24. עד מתי תחסרון מן אילו ואילו ונפשכם צמאה מאד תהיה 25. פי פתחתי ודברתי בה קנו לכם חכמה בלא כסף 26. וצואריכם בעלה הביאו ומשאה תשא נפשכם

Aus dem vorgelegten Material sind zwei einwandfreie Beobachtungen herzuleiten: erstens, was die Reihenfolge der Buchstaben betrifft, so haben wir größtenteils die gewöhnliche. Eine Abweichung liegt insofern vor, als das D dem y bisweilen vorausgeht. Das ist der Fall in Thr 2 und 4; dann in dem dazwischengearbeiteten und darum in dieser äußeren Form jene beiden Lieder nachahmenden cap. 3, ferner wahrscheinlich in Ps 34, vgl. dazu oben S. 178, und sicher in der hebräischen Vorlage der LXX für Prov. 31. Über den Grund dieser Abweichung siehe eine Vermutung weiter unten. Bemerkt sei hier nur noch, daß der Midrasch Echa wie Talm. B. Sanhdr. 104 a keinen Grund mehr für diese Buchstabenfolge D—y anzugeben wissen.

Zweitens, bezüglich der Länge der alphabetischen

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Fehlen dieses und jenes Buchstabens, ψ 25. 34 1; ψ 37 (3) F; ψ 145 3; sowie das sweimalige 7 in ψ 25 kann — das liegt in der Natur der Sache — nur auf Abschreiberversehen oder sonst irgend. welche Textstörung surückgeführt werden.

Gruppen, haben wir solche von drei Perioden in Thr 2 und dem, in mancher Hinsicht an dieses Gedicht sich anlehnenden Thr I; Gruppen von zwei Perioden liegen vor in Thr 4. Ps 9f. 37. In den meisten Liedern bestehn die Gruppen aus einer Periode, Ps 25. 34. 145. Nah 1. Prov. 31. Eccli 51. In Ps 111f. haben wir sogar Gruppen "vom Umfang nur einer einfachen Reihe." Endlich bieten Thr 3 und Ps 119 alphabetische Gruppen von drei bezw. acht, mit dem nämlichen Buchstaben beginnenden Zeilen. Es muß schon hier vorweg erwähnt werden, daß Thr 2.4. I als die ältesten Akrosticha des AT. bezeichnet werden dürfen. Von hier aus fortschreitend bemerken wir ein zunehmendes Künstlicherwerden des alphabetischen Akrostichs. Die einperiodige Gruppe wird nach zwei Richtungen weiter ausgebildet, erstens durch Häufung von Perioden mit gleichem Anfangsbuchstaben, Beispiel Thr 3. Ps 119; zweitens durch Häufung der Buchstaben innerhalb der einzelnen Periode, Beispiel Ps 111f. Diese beiden Psalmen stellen in den Grenzen unseres Materials die Entwicklungsstufe dar zur wortweisen Form des Alphabet-Akrostichs, das sich nach Zunz' Urteil "sicher bereits im talmudischen Zeitalter" angeschlossen hat?. Ein von Egers angeführtes Beispiel lautet:3

סליחה לאבן עורא.

E

5

::

אנחנו בני נלות דכאנו העוני ודלות זעקנו חמס פרודים יניעי כה לכודים מעת נביאינו סרו עלינו פתאום צרו קראנוך רחום שמך תפן אלינו ברחמיך

Das Wort "Strophe" ist nach den Sievers'schen Ausführungen
 137 f. vermieden. Anders Grimme, Psalmenprobleme S. 154 su Ps. 37.
 Vgl. Zunz, Synagogale Poesie des Mittel-Alters 1855, S. 104.

<sup>3</sup> Egers, Monatsschrift f. Geschichte und Wissenschaft des Judentums 1884, S. 74.



186 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

רעדנו היום מאמיך מי יסבול זעמך ובתפלה עניו נקדמך למה ה' יחרה אפך בעמך.

Daneben begegnet diese wortweise Form unsres Akrostichons auch in umgekehrter Buchstabenfolge.

Ob und wie weit dieser Tatbestand zu einer chronologischen Fixierung der Lieder benutzt werden kann, darüber vgl. unter No 3.

2. Unentbehrlich für unsere Untersuchung ist eine Übersicht über die vorhandenen alphabetischen Anfänge. Merx a. a. O. S. 199 sagt: "Es ist ja überhaupt töricht, bei diesen einfachen alphabetischen Liedern von einer Kunst zu reden, ein Hebräer wird doch in seiner Muttersprache so geübt sein, daß er für jede Strophe ohne Mühe nach der alphabetischen Buchstabenfolge ein passendes Anfangswort findet." Diesem Satz gegenüber ist, außer auf die mangelnde Geschicklichkeit der Verfasser, welche in Stellen wie Thr. 2, 22. Ps 111, 5. 145, 6 deutlich hervortritt, vor allem noch auf die sachlichen Schwierigkeiten zu verweisen; solche liegen in der hebräischen Sprache selbst, z. B. dem 1, 1, 2 und ferner in der Beschränkung des Wortschatzes durch das Thema. Die folgende Übersicht gewährt hierfür lehrreiche Einblicke.

ĸ.

אני Thr 3, 1. Eccli 51, 13. 1. sing. impf. אברכה Ps 34, 2. אודה Ps 9, 2. 111, 1. 119, 7. ארומסך Ps 145, 1. אודה Ps 119, 4. אודה Ps 119, 6. אודה Ps 119, 5. איכה Thr 1, 1. 2, 1. 4, 1. ער Thr 3, 3. איכי Ps 37, 1. אייר Ps 25, 1. אוד Ps 119, 3. אייר Ps 119, 8. אייר Ps 119, 8. אייר Ps 112, 1. 119, 1. 2. אייר Prov 31, 10.

٦.

Praep. 2 mit Nomen Ps 9, 4. 34, 3. 111, 1. 112, 1. 119, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Anordnung unter den einselnen Buchstaben ist nicht streng alphabetisch, aber stets nach Gesichspunkten gemacht, die der leichten Übersichtlichkeit dienen sollen.

11. 13—16. 145, 2. Nah 1, 3. Thr 3, 6. Eccli 51, 13. רבה Ps 25, 2. במה Ps 119, q. — במה Ps 37, 3. Prov 31, 11. Thr 1, 2. בלה Thr 3, 4. בלע Thr 2, 2. בלה Thr 3, 5. ררן Ps 119, 12, — בני Thr 4,2.

מרל ב5, 3. 119, 23. 24. Thr 3, 8. 4, 3. — גרל Ps 112, 2. 145, 3; נרע .4.4 נדר .7. Thr 2, 3. Thr 3, 7. 9. נרע Thr 1, 3. Ps 119, 18. נמל Ps 37, 5. 119, 22. נמל Ps 119, 17. Prov 31, 12. נמל

Ps 9, 6. 119, 21. Nah 1, 4. DI Ps 119, 20 (Qal nur hier.) — שו Ps 112, 2 (in diesem Gebrauch nur hier). או Ps 119, 19.

ראב Nah 1, 4 (Konjektur Gunkels). אבק Ps 119, 25. 31. Thr 4, 4. דרף Ps 119, 28. דמם Ps 37, 7. דרף Thr 2, 4. 3, 12. דר Prov 31, 13. Ps 34, 5. 111, 2. — בי Thr 3, 10 (nur des ו wegen gewählt). אר Ps 112, 2. 145, 4. דוף Ps 25, 4. 119, 27. 29. 30. 32. 36. Thr 1, 4. 3, 11.

Artikel, Thr 4, 5. הנה Ps 119, 40. המה Ps 9, 8 (konjiciert). - היה Thr 2, 5. 3, 14. 1, 5. Prov 31, 14. — Das היה der

4 Konjugation Ps 25, 5. 119, 35. 37, 8. 34, 6. 119, 33. 34. 36—39. Thr 3, 13. 15. — הדר Ps 145, 5. הדר Ps 111, 3. וון Ps 112, 3. הרים Nah 1, 5.

1 copul. Ps 9, 10. 37, 10. 111, 3. 112, 3. 119, 41—48. 145, 6. cons. Thr 1, 6. 2, 6. 3, 16—18. 4, 6. Prov 31, 15. Nah 1, 5.

1.

4.7. אכר Ps 111, 4. 145, 7. Ps 25, 6. 119, 49. 52. 55. Thr 1, 7. 3, 19. 20. Dot Ps 37, 12. Prov 31, 16. Tal Ps. 9, 12; 119, 54. צמח Thr 2, 7. ולעםה Ps 112, 4. — דר Ps 119, 51. ולעםה Ps 119, 53. 1, 6. Wah 1, 6.

דה Ps 34, 7. ואת Ps 119, 50. 56. Thr 3, 21. — זכך Thr



188 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

**n**.

דבר Ps 119, 61. חבר Ps 119, 63. חבר Prov 31, 17. דרשים Prov 31, 17. דרשים Prov 31, 17. דרשים Thr 3, 23. דרשים Ps 119, 60. אבר Thr 1,8; Ps 25, 7. חלה Ps 119, 58. חלה Ps 119, 58. חלה Ps 111, 4. 112, 4. 145, 8; Ps 9, 14. חלה Ps 34. 8. חלה Ps 119, 64; Thr 3, 22. הצות ליי Ps 119, 62. חשב Ps 37, 14 חשב Ps 119, 59; Thr 2, 8. Eccli 51, 18. חשב Thr 4, 8.

.

מונה Ps 25, 8. 37, 16. 112, 5. 119, 65. 67. 68. 71. 72. 145, 9. Thr 3, 25—27. 4, 9. Nah 1, 7. מונה Ps 9, 16. Thr 2, 9. המונה Thr 1, 9. בשני Ps 34, 9. Prov 31, 18. שמים Ps 119, 69 (selten). שמים Ps 119, 70 (nur hier!). מונה Ps 119, 66. אונה Ps 111, 5 (ganz ungewöhnlich!).

3. Pers. Sing. masc. oder plur. Impf., Ps 9, 18. 25, 9. 111, 5. 112, 5. 119, 76—80. 145, 10. Thr 2, 10. 3, 28—30. IT Ps 37, 18. 119, 75. Nah 1, 7. Ps 34, 10. 119, 74. — Ps 119, 73. Prov 31, 19. Eccli 51, 20. Thr 1, 10. 4, 10.

٥.

קים המדך היה Ps 119, 88. מכות Ps 119, 84. מכות Ps 119, 84. מכות Ps 119, 84. מכות Ps 37, 20. 112, 6. 119, 83. Thr 3, 31—33. בל Ps 25, 10. 119, 86. Thr 1, 11. — מלה Nah 1, 7. Ps 119, 81. 82. Thr 2, 11; 4, 11. מכות Ps 119, 85. — מבור Ps 145, 11. דו Ps 111, 6. מבור Ps 31, 20. מבור Ps 34, 11 (Text angefochten).

Praep. ל mit Nomen, Ps 112, 6. 119, 89. 90. 91. 93. 96. Thr 2, 12. mit Inf., Ps 111, 6. 145, 12. Thr 3, 34—36. mit Suffix, Ps 119, 94. 95. — אל Thr 1, 12 (?). 4, 12. Prov 31, 21. לכל Ps 119, 92. למען Ps 25, 11. — לכל Ps 37, 21. לכל (1) Eccli 51, 20.

D,

מה Thr 2, 13. 3, 39. Ps 119, 97. 103. Ps 25, 12 34, 13. Thr 3, 37. Ps 37, 23. 112, 7. 119, 98—104. Thr 1, 13.

3, 38. 4, 13. — מלטחך Ps 145, 13. מעשה Eccli 51, 21. מעשה Ps 111, 7. **פור סור** Prov 31, 22.

.

א als Verbal-Praeformativ, Thr 3,40. 41; Thr 1,14. Ps 119, 106. 107. Prov 31, 23; Ps 111,7. 112,7. — אינו 119, 106. 107. Prov 31, 23; Ps 119, 111. אינו 119, 110. Ps 119, 111. דרבה 119, 110. Eccli 51, 22. — אינו 119, 108. דרבה 119, 109.

D.

אם Ps 34, 15. 37, 27. 119, 115. Thr 4, 15. בונה Ps 111, 8. 112, 8, 119, 116. 145, 14. בונה Ps 119, 118; Thr 1, 15. בונה Ps 3, 43. 44. במר Ps 119, 120. במר Ps 119, 117. במר Ps 31, 24. במר Ps 3, 45. במר בכלום Ps 3, 45. במר בכלום Ps 3, 45. במר בכלום Ps 119, 113. במר Ps 119, 114.

y,

על אין Ps 112, 8. Thr 3, 50. Eccli 51, 24. אין Thr 4, 17. אין Ps 119, 127. 128. Thr 1, 16. אין Ps 25, 15. 34, 16. 119, 123. 145, 15. Thr 3, 49. 51. אין Ps 111, 8. 119, 121. 124. Thr 3, 17. — אין Ps 119, 122. — אין Prov 31, 25. אין Ps 37, 28 (LXX). אין Ps 119, 126. אין Ps 119, 125.

D.

השם Ps 37,30. 119,131. Prov 31,26. Eccli 51,25. השם Ps 25,16. 119,132. בשם Ps 34,17. 119,135. Thr 4,16. השם Ps 119,136. Thr 3,48. השם Ps 119,134; 111,9. השם Ps 119,130. 145,16. — השם Ps 112,9. השם Thr 3,47. השם Ps 119,130. 145,16. — השם Ps 119,133. שם Ps 119,133. שם Ps 119,133. דור 1,17.

3.

דר ז, זו. Ps 119, 137. 145, 17; 112, 9. 119, 142. 144. דר Ps 111, 9. 119, 138. דר Ps 34, 18. Thr 2, 18. דר Ps 37, 32. Prov 31, 27. דר Thr 3, 52. 4, 18. דר

Ps 25, 17. 119, 143. ממת Thr 3, 53; Ps 119, 139. — אור 117 3, 54. דער (1) Eccli 51, 26. צער Ps 119, 141. אור 140. Ps 119, 140.

The Ps 34, 19. 119, 150. 151. 145, 18; Thr 3, 57. Eccli 51, 26. The Ps 9, 20. 10, 12. Thr 2, 19. Prov 31, 28. We Ps 119, 145. [46. Thr 1, 19. 3, 55. The Ps 119, 152; 119, 147. 148. The 119, 149. The 3, 56. — We Ps 111, 9. The Ps 37, 34.

קלל Thr 4, 19. קרן Ps 112, 9.

ראה Ps 10, 14. 25 (18), 19. 37, 35. 119, 153. 156. 159. ב Thr 1, 20. 2, 20. 3, 59. 60. Eccli 51, 27. בר Ps 119, 157. 34, 20. Prov 31, 29. בר Ps 119, 154. Thr 3, 58. — אשר Ps 119, 160; ראשרת Ps 119, 160; ראשרת Ps 119, 155.

רחם Ps 119, 156. רחם Ps 145, 19. אין Ps 112, 10. ש. רחם Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. אין Ps 25, 20. 34, 21. 37, 37. 119, 167. 168. 145, 20. 37. 168.

Thr 1, 21. 3, 61. Eccli 51, 28. אַבֶּר Ps 10, 15. אַבּר Ps 119, 166. אַבָּר Ps 119, 163. Prov 31, 30. אַבּר Ps 119, 162. Thr 4, 21. אַבּר Ps 119, 164. אַבּר Ps 119, 165. אַבּר Ps 112, 10. אַבּר Ps 112, 10. אַבּר Ps 113, 165. אַבּר Ps 112, 10. אַבּר Ps 113, 161.

ת Praeformativ impf., Ps 34, 22. 119, 169. 173. 175. Thr 1, 22. 2, 22. 3, 64—66. Eccli 51, 29. האת Ps 10, 17. 112, 10. ההלה Ps 111, 10. 145, 21. בה Ps 25, 21; Thr 4, 22. בה חשב Ps 37, 39. השב Ps 119, 174. השנת Prov 31, 31.

Aus dieser Liste lassen sich folgende Tatsachen entnehmen: erstens bedingte oder bevorzugte die Eigenart der Sprache gewisse Versanfänge; das gilt vor allem vom 1, ferner von den Praeformativen 8, 7, 1, 1, endlich von einer Reihe von Partikeln 3, 5, 10, 2, 2 weitens אואלete sich eine stilmäßige Vorliebe für bestimmte Wörter heraus: אין, הוך, הען, הובן, מוב, עין, מוב, באה, קרב, ראה, קרב, ב. a. m.

3. Bei der Frage nach der Entstehungszeit der einzelnen Lieder nehmen zunächst Thr 2 und 4 einen besonderen Rang ein: sie sind die ältesten im A T vorliegenden alphabetischen Akrosticha. Ihre Abfassungszeit läßt sich mit einiger Wahrscheinlichkeit bestimmen, bald nach 586, sagen wir ± 580. Aber auch durch ihren Inhalt — ein historisches Ereignis, — und ihre Form — die drei- bzw. zweistichische Länge der alphabetischen Gruppe beanspruchen sie einen besonderen Platz. Ihnen reiht sich an Thr 1, das etwa drei his vier Dezennien jünger ist, als diese.

Wie die genannten Lieder behandelt ein historisches Erzignis das in Ps. 9 und 10 enthaltene Siegeslied: Jahve hat die Heiden vernichtet, ihre Städte zerstört und dadurch sich als Beschützer der Seinen bewiesen. In den "Toren Zions" herrscht Jubel. Dankbaren Herzens will der Dichter jetzt Jahves, des Richters aller Völker, Taten unter den Nationen verkündigen. Welche heidnische Macht, auf deren Katastrophe das Lied Bezug nimmt, hier gemeint ist, läßt sich schwer ausmachen. Man hat von dem Fall Ninives (Ewald) bis zu den Makkabäern (Merx) geraten. Die Gottesbezeichnung עליון begegnet nicht vor dem Exil; darnach gestattet die Erwähnung der "Tore" Zions höchstens an den Zusammenbruch der persischen Herrschaft zu denken. Nun deutet der Umstand, daß der Psalm zu einer späteren Ergänzung benutzt ist, für ihn selbst ein höheres Alter an. Will man im Zusammenhang damit die Zweistichichkeit seiner alphabetischen Gruppen als Mittel zur chronolozischen Fixierung gelten lassen, so würde auch das in eine iltere Zeit weisen. Somit dürste sich für den Untergang les Perserreiches und eine Bezugnahme des Liedes hierauf



192 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

wenigstens einige Wahrscheinlichkeit ergeben, das Siegeslied aus Ps 9/10 also um 330 anzusetzen sein.

Ps 37, ein Theoricee-Psalm, der das Problem vom Leiden des Gerechten und dem Glück des Frevlers ausschließlich in Hinsicht auf dieses Leben zu lösen versucht, zeichnet sich durch seine zahlreichen inhaltlichen Berührungen mit andern Schriften des AT aus: Zu v. 1 vgl. Prov 3, 31. 24, 1. 19. zu v. 4 — Isa 58, 14. Job 27, 10; zu v. 5 — Ps 22,9; zu v. 6 — Isa 58, 10; zu v. 7 — Thr 3, 26; zu v. 10 — Ps 103, 16; zu v. 13 — Ps 2,4; zu v. 16 — Prov 15, 16; 16,8; zu v. 20 — Ps 102, 4; zu v. 23 — Prov 20, 24; zu v. 26 — 📱 Ps 112,5; zu v. 27 — Ps 34, 15; zu v. 31 — Isa 51, 7; zu v. 37 — Ps 25, 21; und vielleicht noch anderes, vgl. S. 7 zu v. 6. Bemerkenswert ist, daß der Verfasser die Lösung seines Problems in das große Endgericht verlegt, durch welches Alles, und zwar auf dem Boden seiner jüdischen Heimat, in die richtige Ordnung gebracht wird: die Bösen vernichtet, die Frommen in ungetrübten Besitz des Landes versetzt. Dieses Endgericht erwartet er in Bälde. Leider sind wir nicht in der Lage, hieraus mit Sicherheit eine chronologische Fixierung herzuleiten. Duhm setzt den Psalm um 100 v. Chr. Solche Zahlen haben wenig Zweck. Mit genau demselben Recht könnte man um 300 v. Chr. sagen. Gedanken und Sprache (המון v. 16 Reichtum, nur noch Eccl 5,9; סמוס v. 34) weisen in spätnachexilische, wahrscheinlich hellenistische Zeit. Vielleicht darf man wegen der Zweistichichkeit der alphabetischen Abschnitte diesen Psalm für älter ansehen als etwa Ps 111. 112. 119. Thr 3.

Ps 25 enthält eine Bitte um Sündenvergebung und um Leitung auf dem rechten Wege. Frömmigkeit besteht in treuer Gesetzeserfüllung, v. 10. Den Frommen stehn gegenüber die, welche aus nichtigen Gründen zu Apostaten geworden sind, v. 3. Die Frommen fühlen sich bedrückt durch

iber den rechten Weg 7777 v. 8. Auch hier verschiedene Berührungen mit andern Psalmen, vgl. v. 5 mit Ps 119, 35; r. 7 — Ps 145, 7; v. 8 — Ps 34, 9; v. 9 — Ps 34, 2; v. 13 — Ps 34, 12; v. 16 — Ps 69, 17; v. 21 — Ps 36, 2. Junge Sprache macht sich in v. 3, 5 bemerkbar 779 mit acc., wie Isa 26, 8. Ps 39, 8. 40, 2.

hre Sünden, v. 7. 11. Jahve möge sie belehren 707 v. 4. 5. 9

Ps 34, ein Lehrpsalm; in Form einer Ermahnung eines Vaters an seine Söhne, v. 12 mb, gibt der Verfasser dem Gedanken von der gnädigen Fürsorge Jahves und seiner Engel, v. 7, für die Frommen, purp v. 9, Ausdruck: er beschert ihnen ein gutes Leben, v. 11. Darum die Ermahnung zur Furcht Gottes v. 6. 10. 12 und die Warnung vor Zungensünden. Unter den inhaltlichen Berührungen seien hervorgehoben, v. 3 und Ps 5, 12. 105, 3; v. 14 — Prov 4, 24. 13, 3. 21, 23; v. 15 — Ps 37, 27; v. 16 — Ps 145, 19; v. 19 — Isa 50, 8. 57, 15. 61, 1. In sprachlicher Hinsicht beachte v. 4 70 und DDN, in der Bedeutung "ver-

Ps 111 und 145 enthalten einen Lobpreis Jahves, Ps 119 eine Verherrlichung des Gesetzes, Ps 112 schildert das Glück des Frommen. Alle vier Psalmen sind nicht nur durch die alphabetische Form, auch durch ihren ganzen Gedankengehalt auß engste mit einander verwandt: Jahve gehört die Herrschaft über Natur- und Menschenwelt, 145, 3 ff., groß 111, 2 und unerforschlich sind seine Werke 145, 3. Seine Gebote gilt es pünktlich zu befolgen 111, 10. 119 passim und seinen Namen zu fürchten, 111, 10. 112, 1. Denn seine Gebote sind die Wahrheit, 119, 30. 43 und sein Name ist heilig und furchtbar 111, 9. Dafür belohnt Jahve mit Zeinschrift ist daltest. Wiss. Jahrg. 25. 1. 1905.



194 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

Reichtum und Wohlergehn III, 5. II2, 3. Inhaltliche Berührungen sind folgende: Ps III, 3 mit Ps 19, 10; v. 5 — Prov. 31, 15; v. 7 — Ps 19, 8—10; v. 9—Ps 105, 8; v. 10 — Ps 1, 7. 9, 10. Prov 3, 4. Ps 112, I — Ps 1, I. 128, I; v. 3 — Prov 8, 18 (3, 16. 22, 4). Ps III, 3; v. 4 — Ps 97, II. Isa 58, 10; v. 5 — Ps 37, 21; v. 6 — Prov 10, 7; v. 8 — Ps 111, 8. Isa 26, 3; v. 9 — Prov II, 24. Sam \alpha 2, I; v. 10 — Prov II, 7. Ps 1, 6. Ps 119, 70 — \psi 17, 7; v. 73 — Job 10, 8; v. 115 — Ps 6, 9; v. 140 — Ps 12, 7; v. 166 — Gen 49, 18. Ps 145, I — Ps 5, 3. 30, 2; v. 3 — Ps 48, 2. 19, 3; v. 7 — Ps 31, 20; v. 8 — Ex 34, 6. Ps 86, 15. 103, 8; v. 13 — Dan 3, 33. 4, 31. v. 14 — Ps 146, 8; v. 15 — Ps 104, 27; v. 16 — ibid. 28; v. 18 — Ps 34, 9. In Ps 145 finden sich noch verschiedene Aramaismen, v. 14 \pi. D'DD); v. 14 und 16 \pi acc.

Die Inhaltsangaben zeigen die Bedeutung, die die Gesetzesfrömmigkeit im Leben der jüdischen Gemeinde gewonnen hat; das führt uns auf die Zeit etwa von 400 v. Chr. abwärts; den gesetzestreuen Juden, den Duny, wie sie vielfach heißen, stehen die Frevler gegenüber, unter denen die Apostaten Dung, Dung u. ä. Ausdrücke, eine große Rolle spielen; dieser Gegensatz weist auf die hellenistische Zeit, etwa von 300 v. Chr. abwärts bis zur makkabäischen Erhebung. Damit dürste ungesähr die Entstehungszeit von Ps 37. 25. 34. III. II2. II9. I45 umschrieben sein; innerhalb derselben darf Ps 37 wohl ein höheres Alter als etwa Ps 119 beanspruchen.

Es erübrigt noch ein Wort über Thr 3. Nah 1, 2-8. § Prov 31, 13-30 und Eccli 51, 13-29 (30).

Über die Komposition von Thr 3 habe ich ZATW 1904, I ff. ausführlich gehandelt; es besteht aus zwei Individualpsalmen v. 1—24 und v. 52—66, die durch ein Mittelstück, v. 25—51, eine Art Bußpredigt, verbunden sind. Dieses wie das al-

habetische Schema des Ganzen stammt von dem "Komonisten", der das letztere mit der Buchstabenfolge D—V em 2. u. 4. Liede nachbildete, zwischen die seine Arbeit estimmt war. Er arbeitete vielleicht ± 300 v. Chr.

In die gleiche Zeit wie die oben behandelten Lieder geört wohl der Psalm, von dem jetzt nur noch die erste lälfte in Nah I vorliegt, ein Psalm über die Gerechtigeit Jahves, vornehmlich nach ihrer strafenden Seite.

Eccli 51, ein Lob der Weisheit und des Strebens nach ir, steht inhaltlich dem Ps 119 sehr nahe; es ist wohl 200 v. Chr. anzusetzen.

Und wahrscheinlich der gleichen Zeit dürfen wir wohl rov 31, das Idealbild einer jüdischen Hausfrau, zuweisen.

Wir hätten somit als älteste alphabetische Akrosticha AT zu verzeichnen Thr 2. 4 und 1, sämtlich dem Jahrhundert angehörig. Die übrigen Lieder sind zwar icht mit der gleichen Sicherheit zu fixieren, wie jene. ber es läßt sich doch mit einiger Wahrscheinlichkeit sagen, aß sie um zwei oder mehr Jahrhunderte jünger sind. Am ühesten noch wäre Ps 9 anzusetzen, circa 330. Es folgen 1 nachstehender, mutmaßlicher chronologischer Ordnung hr 3. Nah 1. Ps 37. 25. 34. 145. 111. 112. 119. Prov 31. iccli 51. Sicher haben wir Akrosticha aus dem 6. Jahrundert und dann erst wieder vom ausgehenden 4. Jahrundert an abwärts.

4. Es bleibt noch übrig, auf die interessanteste und zuleich schwierigste Frage, die nach dem Ursprung und der
ltesten Bedeutung des Alphabet-Akrostichs in Israel einzuehen. Dieterich vermutet, daß \* die Alphabet-Akrosticha
on "religiöser Geheimliteratur" ausgegangen seien; die Buch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man beachte bei diesen zuletzt genannten Psalmen die sich häunden, stilmäßigen Anfänge.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Rheinisch. Museum für Philologie, LVI S. 77ff.



196 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

stabenreihe galt irgend wie für zauberkräftig. Nun wissen wir, "daß man, wie bei allen Völkern des Altertums, auch in Israel dem Wort, im Namen, im Segen und Fluch magische Wirkung beilegte; so wird man, wie überall im Altertum, gewiß auch in Israel der Buchstabenreihe besondere Kräfte vindizirt haben, wenn wir das letztere auch aus dem A.T. nicht mehr beweisen können." Es hindert nichts, Dieterichs Vermutung auf Israel zu übertragen. Auch läßt die rätselhafte Umstellung von b und p es sehr verführerisch erscheinen, hier an ein Zauberalphabet zu denken.

Es entsteht nur für uns die Hauptfrage, ob der Verfasser von Thr 2 und 4 noch ein lebendiges Bewußtsein von solcher Bedeutung dieses Alphabetes hatte und es also in bestimmter Absicht wählte, oder aber ob es auch ihm schon eine bloße Kunstform war, deren er sich bediente, weil sie eben üblich. Ich wage es nicht mehr, diese Frage zu entscheiden, oder auch nur das eine oder andre für wahrscheinlich zu erklären. Denn es fehlen dazu alle Handhaben. Thr 2 und 4 sind die ältesten Alphabet-Akrosticha im AT. Hat man schon vorher solche in Israel gemacht? -Thr 2 und 4 sind die einzigen als Akrosticha überlieferten MVD. Gab es vorher oder später noch solche in Israel? — Thr I, das etwa 40 Jahre jünger ist als c. 2 und 4, und in Manchem sich an c. 2 anlehnt, gebraucht das gewöhnliche Alphabet. Geschah das in bewußtem Gegensatz? - Oder war es gleich, ob man die eine oder die andre Reihenfolge wählte? -

So lange alle diese Vorfragen unbeantwortet bleiben — und wie sollte sich für sie eine Antwort finden? —, muß leider auch unsre oben gestellte Hauptfrage offen bleiben. Eine sichere Auskunft vermögen wir erst über die späteren Akrosticha zu bieten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zimmerns Ausführungen ZAT X, S. 1 ff. kenne ich, vermag aus ihnen aber keinen bündigen Schluß für das AT. zu ziehen.

In bedeutendem zeitlichen Abstand nämlich von Thr 2 4 und I tritt uns das alphabetische Akrostich entgegen in Liedern verschiedensten Inhalts, z. B. ψ 9 ein Siegeslied, Prov 31 ein Loblied auf eine tugendsame Hausfrau; Ps 37 ein Theodiceepsalm und Ps 145 ein Lobpreis Gottes u. a. m. Es soll nicht gesagt werden, daß inzwischen diese Kunstform garnicht angewandt wäre; aber das darf man behaupten, daß sie in der Chokma-Poesie der hellenistischen Zeit stark in Aufnahme gekommen ist und seitdem in der jüdischen Literatur eine große Rolle gespielt hat! — Die Form des Akrostichs wird künstlicher, und für die alphabetischen Anfänge wird eine bestimmte Anzahl von Wörtern besonders beliebt. Die vermutlich ursprüngliche, magische Bedeutung des Alphabet-Akrostichs ist hier sicher nicht vorhanden und der Unterschied in der Reihenfolge der Buchstaben bedeutungslos. Thr 3 ahmt nur c. 2 und 4 nach. Vielleicht, daß in einzelnen Gedichten der Verfasser durch diese Kunstform seine Sprachgewandtheit darzutun suchte; vielleicht auch, daß er, wie in Ps 119 oder 145 Vollständigkeit beabsichtigte: er wollte das Lob Jahves bzw. seines Wortes erschöpfend verkündigen. Wenigstens finden wir im rabbinischen Schrifttum die sicher ältere Redewendung, "das Gesetz erfüllen oder übertreten von Aleph bis Tau", will sagen: in vollem Umfang, vgl. Talm B Sabbath 55 a; Yalkut Rubeni f. 17 a col 2; ibid f. 48 b col 2. Vielleicht stand der Gedanke dieser Redensart hier und da hinter der Verwendung des alphabetischen Akrostichs. -

Der Umstand, daß die Wahl des alphabetischen Anfangs mancherlei Schranken auferlegte, führte dazu, daß man Gedichte herstellte ohne alphabetische Versanfänge, nur mit

:

-

E

**4** 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bemerkenswert ist, daß sie in der etwa gleichseitigen, sog. orphischen Literatur auftritt, wohin sie nach Dieterich, Abraxas S. 165 A. 2 aus jädischer Tradition gekommen sein soll.



198 Löhr, Alphabetische und alphabetisierende Lieder im AT.

22 Versen, entsprechend der Zahl der Buchstaben des Alphabets, sog. alphabetisierender Gedichte. Solche haben wir z. B. in Thr 5, Ps 33 (auch von Duhm als solches bezeichnet), Ps 38 und 103.

Zu Ps 38 ist zu bemerken: die 22 Verse sind v. 2—12. v. 13, in welchem v. aβ zu streichen ist; v. 14—21. v. 22 Anfang ist nach LXX zu ergänzen השליכוני יחוד כפנר נחעב. Den letzten, 22. Vers bildet v. 22b. 23. In Ps 103 streiche v. 20b; ebenso v. 22b, einen späteren Zusatz.

Thr 5 ist wahrscheinlich ein Menschenalter nach 586 gemacht. Ob es ursprünglich 22 Verse gehabt hat, absichtlich oder zufällig, oder ob es erst durch eine redaktionelle Hand auf 22 Verse gebracht ist, läßt sich natürlich mit Sicherheit nicht mehr entscheiden. Doch ist es nach allem Bisherigen wohl möglich, daß schon der Verfasser mit Absicht seinem opus 22 Verse gegeben hat. Ps 33. 38. 103 sind ganz späte, größtenteils aus entlehntem Gut musivisch gebaute Lieder; da wir hier wiederholt die genannte Verszahl antreffen, dürfte an deren Absichtlichkeit kein Zweisel bestehn. Es liegt in diesen Psalmen eine bequemere, noch mehr veräußerlichte Art der oben behandelten Stilform vor. Erwähnt seien endlich noch die, ebenfalls schon von Bickell a. a. O. S. 320 f. bemerkten unvollständig alphabetischen Lieder, wie z. B. Ps 22, 1. 5. 9. vgl. auch oben S. 5. Alle diese Erscheinungen dürften zuletzt als Zeugnisse angesehen werden für die Bedeutung, die das Alphabet-Akrostich einst gehabt haben muß, lange bevor es zur bloßen stilistischen Kunstform herabsank.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Beseichnung finde ich suerst bei Bickell, Z. f. kath. Theol. 6 S. 321. Er hält noch eine Anzahl andrer Lieder und Psalmen für alphabetisierend.

# Ecclus. 3, 25.

Es handelt sich um סתחולל. Schechter (Schechter-Taylor. The Wisdom of Ben Sira, 1899) bemerkt hierzu: "Cf. Jer. xxiii. 19 and Job xv. 20 and commentaries and Heb. and Rab. Dict. s. חיל and הויל. In our case the parallel passage below, v. 5, is decisive for the meaning "waiting" (cf. Ps. xxxvii. והחדלל 7) i. e. "he who abides in his sin"." Taylor übersetzt demgemäß: "and he that is confident". Lévi (L'Ecclésiastique, 1901) übersetzt: "et celui qui se tourmente"; er beruft sich auf die Hiobstelle; er glaubt, daß G vielleicht an die Wurzel אור vgl. Ezech. 21, 30 gedacht hat; desgleichen S. Peters (Ecclesiasticus, 1902) hat zur Übersetzung: "und wer verstockt ist" die Bemerkung: "5, 5 gibt die Erdärung von מתחלל, wie sie der Parallelismus schon nahe legt. Vgl. auch Syr. (דמרה). Im übrigen s. Sch[echter] zu υπο. Gr. (ὁ άμαρτωλός) erklärt es verallgemeinernd". Hier gilt es mit manchem aufzuräumen. Erstens hat die Parallelstelle 5, 5 mit der unsrigen nur die Redensart "Sünde auf Sünden häufen" gemein. Sodann sind Jer. 23, 13. Ps. 37,7 und Hiob 15,20 hübsch von einander zu sondern. In der ersten Stelle bedeutet das Verbum "sich drehen, wirbeln,

fallen", gerade so wie 'דוול am Ende des Verses, Hos. 11,6; II Sam. 3,29; Thr. 4,6; Eccl. 5,12 un rabbinische Sprachgebrauch (Levy, II, 22b) zu vergle sind. In Ps. 37,7 (vgl. Hi. 35, 14 und Perles, Analekt ist zu übersetzen: "und warte auf ihn"; so Aqu. Hier. Raschi Ķimhi; vgl. Ri. 3,25; Gen. 8, 10; man wird die דור Thr. 3,26 vielleicht als nach dem Muster voi (Stade, § 259; Barth, Nominalbildung, § 124c; Bartl klärung mag man dahingestellt sein lassen) gebildet auff dann wäre die Wurzel Tr sekundär. In der Hio übersetzt Budde: "ängstigt sich (der Böse)"; Duhn er in Qual", also von איז, writhe, be in severe (Brown)". Doch s. unten. Das syrische inde für לונד (Hab. 1,13; wahrscheinlich auch 2,5 und 1,5 (Ecclus. 20,7), ודון (Jer. 50,31; 32), נמדר (Hab. αύθάδης (Gen. 49, 3; 7 hebr. 19), θρασύς (Num. 1 (28) hebr. וץ; Spr. 1, 13 hebr. הומיה; 21, 24 hebr. וד), וֹ (Ezech. 2, 6 hebr. ΣΤΟ), προαλής (Ecclus. 30, 8), προ (Spr. 10, 14 hebr. אויל; wird gesetzt für אויל (Ex. : Deut. 1,43; 17,13; 18,20), אהאשם (1 Sam. 13,12), (II Kön. 19,27; 28), τολμάν (Aqu. Eccl. 8,11 hebr.: vgl. G Esth. 7,5). Das griechische άμαρτωλός ist na viel allgemeiner. Ich lese וְּמְתַדּוּלֶל welches auch G vor sich hatten: "und wer übermütig ist, sich toll gebe Vgl. רְשָׁאִים Ps. 5,6; רְשָׁאִים Ps. 73,3; 75,5 Hithpoel findet sich I Sam. 21, 14 und sonst. Üb muß auch so Hiob 15,20 emendiert werden; die Les noch Theod. vor, während Symm. Hier. S מְתְהַלָּלְ setzen (vgl. Beer, 93).

University of California, Berkeley, Cal., U. S. A., Aug. 19, 1904.

Max L. Margo

## Miscellen.

Von Eb. Nestle in Maulbronn.

#### 1. Ps. 72, 17.

Seit Muis und L. Capellus wird die Behauptung wiederholt, daß διαμενει des Griechen βδ' statt des überlieserten βδ' oder βδ' voraussetze (Siegfried-Stade, Brown-Driver-Briggs; Rosenmüller, Kirkpatrick). Gesenius-Buhl meint, es sei vielleicht — βπ, wie in Gen. 6, 3. Mir will es wahrscheinlicher sein, daß 6 an beiden Orten eine Form von βδ, βδ gefunden hat, das Jud 19, 9 durch μένειν übersetzt ist. Möglicherweise bestätigt aber 6 einsach den masoretischen Text, wenn ich vergleiche, was Eusebius Praeparatio evangelica X, 5 (474) zu den hebräischen Buchstabennamen schreibt:

μετά ταύτα τρισκαιδέκατον στοιχεϊόν έστι το Μήμ, δ έστιν έξ αὐτών. ἔπειτα Νούν, δ έστιν αἰωνία. εἶτα Σὰμχ, δ έρμηνεύεται βοήθεια, ἴν' ἢ τὸ λεγόμενον, έξ αὐτών αἰωνία βοήθεια.

Woher stammt diese Etymologie für Nun, wenn nicht aus Ps. 72? Sie findet sich auch in der metrischen Όροδεσα καὶ ἔκθεσις γραμμάτων ἐβραικῶν, die Lagarde im Psalterium Hieronymi veröffentlicht hat:

Nun plane eternum vero προσταγματε lampat.

Auf Ps 72, 17 verweist für Nun auch Ibn Esra; siehe Bacher, Abraham Ibn Esra als Grammatiker S. 52.

Vielleicht regt dieser Verweis auf Eusebius zu neuen Forschungen über die semitischen Buchstabennamen an.

"Bei den Frauen waren vor allem Ohrringe sehr geschätzt, die auch von den Kindern beiderlei Geschlechts getragen wurden (Ex 32, 2). Von den Männern wird das im A. T. nicht ausdrücklich bezeugt, wohl aber behauptet es *Plinius* (Hist. Nat. ed. *Sillig* XI, 136) ganz allgemein von den Orientalen" (Benzinger, Archäologie S. 107).

"Nach Gen 35, 4 vgl. Jdc 8, 24 f trugen auch die Männer solche Ohrringe" (Nowack, Archäologie I, 128).

Es ist lehrreich damit die Geschichte von dem 11 jährigen Judenknaben Aser ben Levi von Sigar zu vergleichen, den seine christlichen Kameraden auf seine Bitte beim Viehhüten tauften und "Knecht des Messias" nannten. Einer der Knaben, heißt es da, hatte in seinen Ohren zwei goldene Ohrringe und sagte zu seinen Kameraden: Brüder, ihr wißt, daß die Juden das Ohr der Männlichen nicht durchbohren. Aber wenn es euch gefällt, wollen wir das Ohr unsers Bruders, des Knechtes Christi, durchbohren, daß er ein Christ bleibe, am Judentum verzweifle und ein bewährter Bekenner werde, und wollen einen von den Ringen in meinen Ohren in sein Ohr setzen usw. Das geschieht: "sie durchbohrten sein rechtes Ohr und hingen darin einen goldnen Ring auf". Wie er nach Hause kommt, sieht seine Mutter den Ohrring, ahnt was geschehen, verbirgt ihn einen Monat vor seinem Vater usw<sup>1</sup>. Vgl. Acta Sancti Mar Abdu'l Masich ed. J. Corluy (Analecta Bollandiana 1886 t V) und Acta Martyrum ed. Bedjan I, 176 und 185. Ich beschränke mich auf diese Anregung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Später reden die Juden sogar von der Gesetzesübertretung, die auf sein Ohr gelegt sei.

## 3. Die himmlischen Reiter im sweiten Makkabäerbuch.

Als ich das von Molsdorf in dieser Zeitschrift 24, 240 ff. eröffentlichte Bruchstück einer lateinischen Übersetzung es zweiten Makkabäerbuchs las, kam mir die Frage: wer nd die Reiter, die in diesem Stück und weiterhin im weiten Makkabäerbuch auftreten?

In 3,25 ist es zunächst nur ein Reiter; denn die beiden ndern in V. 26, starke und schöne Jünglinge — γλώσσαν n Codex Alexandrinus gibt ein noch ungelöstes Rätsel uf<sup>2</sup> —, welche nachher zu Heliodor treten und ihn durcheitschen, sind vielleicht zu Fuß zu denken.

In 10,29 sind es fünf, ἐφ' ἴσπων χρυσοχαλίνων, von lenen nach dem gewöhnlichen Text 2 sich absondern und len Makkabäus schützend in die Mitte nehmen; vielleicht st aber mit Fritzsche ohne δυο zu lesen: glänzend und lie Juden führend, welche auch den Makkabäus in die Mitte nehmen.

Wieder einer ist es in 11,8, der ihnen in der Nähe von Jerusalem erscheint, zu Roß in einem weißen Kleid, vor ihnen herziehend, eine goldne Rüstung schüttelnd.

Wer ist nun dieser eine? W. Fairweather (um das Neuste zu zitieren, Development of Doctrine in the Apocryphal Period im Extra Volume von Hastings' Dictionary of the Bible p. 287) findet in 3,25 ff. almost a repetition of the Bible Roman legend of Castor and Pollux mounted on

τη ρφμη μεν εκκρεκείς, κάλλιστοι δε την γλώσσαν, διακρεκείς δε την περιβολήν. Der Venetus hat την δόξαν, die Gruppe 19—93 την δψιν, die Sixtina τη δόξη, die Zittauer Handschrift τη δψει πι τη δόξη. Schlägt man Hatch-Redpath unter γλώσσα auf, so ist das siste hebräische Äquivalent, das einem entgegenspringt, τιτρ; sucht man he Spalten durch, findet man nur den einen Beleg Ps 15(16), 9, wo ή λώσσα μου für τιτρ des Verbums wegen gewählt sein wird. Die bereinstimmung von γλώσσα—τιτρ—δόξα wird also neckischer Zufall ein. Εξιν würde ebensogut passen wie δψιν.

white steeds and appearing at the head of the Jewish armies. Näher liegt es auf jüdischem Boden an Michael und Gabriel zu denken. Ist dann aber der Eine Jahwe selbst? Nachdem der Zweck bei Heliodor erreicht ist, und der Hohepriester für ihn das Sühnopfer darbringt, heißt es 3,33 weiter, erschienen dieselben Jünglinge wieder dem Heliodor in derselben Kleidung, traten zu ihm und sagten: sei dem Hohenpriester Onias sehr dankbar, denn um seinetwillen hat dir der Herr das Leben geschenkt: κεγάρισται τὸ ζην Κύριος. Sind die beiden Jünglinge Engel, dann muß der Eine, der den Tempel schützt, mehr als ein Engel sein. Dieser Eine erscheint dann wieder 11,8 bei Jerusalem. Ich kann die Frage nicht weiter verfolgen, ob man dem Erzähler solchen Anthropomorphismus zutrauen darf, finde aber eine starke Stütze für diese Annahme in der Offenbarung Johannis 19,11. Jedenfalls glaube ich, nichts unrichtiges oder unnötiges getan zu haben, wenn ich beim neusten Abdruck meines griechischen Neuen Testaments "2 Macc 3,25; 11,8" auf den Rand von Apoc. 19,11 setzte und hier auf diese Stellen aufmerksam mache.

# 4. Hosea 13,8.

"So werde ich gegen sie wie ein Leu, wie ein E Panther auf dem Wege nach Assur. Ich stoße auf sie wie eine verwaiste Bärin, und zerreiße ihre Herzkammern, und Löwen werden sie dort fressen, die wilden Tiere des Feldes sie zerreißen."

Man darf die unterstrichenen Worte in Nowacks Übersetzung nur lesen, um sich zu sagen, daß die Herzkammen nicht richtig sein können. Sieht man vollends im hebräischen Text און und aus dem Wörterbuch oder der Konkordanz, daß מנון so gut wie Hapaxlegomenon ist, dann wird die Vermutung nicht fern liegen mit Änderung eines

Suchstabens المجالة zu schreiben "und zerreiße wie ein Jungeu ihr Herz, falls in المجالة nicht auch noch eine Form von المجالة steckt, wie ein Junges der Löwen.

# 5. Die Zahl der Granatäpfel und Glöckchen am Kleid des Hohenpriesters.

"Über die Zahl dieser Granaten und Glöckehen findet sich im Gesetz nichts: nach den Rabb. wären es 72, nach dem Ev. Jacobi vgl. Fabricius cod. apocr. N.T. I p. 86, Just. Mart. dial. c. Tryph. ed. Otto § 48 wären es 12, nach Clem. Alex. sogar 365, vgl. Braun, p. 436—51. Bähr II S. 97 ff."

So Nowack's Archäologie II, S 118 A. i.

Dieselbe Angabe, namentlich über Clemens Alexandrinus bei Baentsch im Handkommentar 1903. Vielleicht auch sonst. Damit vergleiche man Vlad. Hozakowski, de chronographia Clementis Alexandrini I (Monasterii Guestf. 1896) p. 38:

360 tintinnabula in instita eius vestis affixa, qua Judaeorum pontifex maximus induebatur, nihil aliud significare dicuntur nisi 360 dies, intra quorum spatium Messias homines publice instituerit doctrinis suis.

In Anm. I gibt Hozakowski die Belegstelle aus Clem. Strom. I p. 668 mit dem Beifügen: hinc elucet Clementem eam veterem temporum rationem Aegyptorum, cuius fundamentum erat annus vagus, bene novisse illaque usum esse. Weder Philo noch Josephus nennen die Zahl; für 72 citiert Hozakowski Babli Sebachim 88<sup>b</sup>; für 12 nennt er nach Schegg's biblischer Archäologie 1887, p. 545 außer dem Evangelium des Jakobus und Justin auch noch Epiphanius. Daß das Protevangelium Jakobi (c. VIII; Evv. apocr. ed. Tischendorf<sup>a</sup> p. 17) ein eigenes Wort, τὸν δωδεκακώδωνα, hat, mag beiläufig erwähnt werden. Die 2 Edelsteine

des Ephod bedeuten für Clemens Sonne und Mond, die 12 des Urim den Tierkreis, auf die 360 Tage des ägyptischen Jahres statt der 355 des jüdischen oder 365 des römischen möge er durch den Zahlenwert von השנה gebracht worden sein.

Die richtige Zahl für Clemens gab schon Leyrer, im Artikel Kleider, Heilige in der 1. Aufl. der prot. RE. VII, 720, der auch noch Origenes, Augustin, Hieronymus, Gregor von Nyssa und Theodoret zitiert. Mit Recht hat Schürer (II, 263 A. 6) auf diesen Artikel der ersten Auflage verwiesen.

## 6. Josephus über das Tetragrammaton.

In der Jewish Quarterly Review 13, 547f las ich die kurze Bemerkung von M. Simon "On Josephus. Wars, V, 5, 7" über die hohepriesterliche Kleidung. Ich schlage die Stelle nach; dabei fällt mir auf, daß Josephus von dem hohenpriesterlichen Stirnband sagt: στέφανος ἔκτυπα φέρων τὰ ἰερὰ γράμματα. ταῦτα δ' ἐστὶ φωνήεντα τέσσαρα. Ich erinnere mich nicht, betont gesehen zu haben, daß Josephus die Buchstaben ', π, ۱, π Vokale nennt. Darum mache ich darauf aufmerksam.

## 7. Der semitische Name für das Bilsenkraut.

Um zu sehen, ob Josephus auch in den Antiquitäten von den Vokalen des Tetragrammaton spreche, schlage ich dort 3,7 die Beschreibung der hohenpriesterlichen Kleidung nach, und finde in der Beschreibung des Hohenpriesterlichen πίλος (oder πίλον) nicht bloß das Vorbild der dreifachen Krone des Papstes περιέρχεται στέφανος χρύσεος ἐπὶ τριστιχίαν κεχαλκευμένος, sondern ein bisher verkanntes semitisches Wort. Josephus fährt nämlich fort (§ 172 ed. Niese):

δάλλει δ' έπ' αὐτῷ κάλυξ χρύσεος τῷ σακχάρ φ βοτάν η παρ' ἡμίν λεγομένη ἀπομεμιμημένος, ὑὸς δὲ κύαμον Ἑλλήνων οἱ περὶ τομὰς ῥιζῶν ἐμπείρως ἔχοντες προσαγορεύουσιν.

Er gibt dann eine genaue Beschreibung dieser Pflanze, die mich hier nichts weiter angeht.

Löw's Aramäische Pflanzennamen verweisen unter ύσσκύαμος im Register auf "381, 406". Letztere Zahl wird Druckfehler sein für 427. Auf S. 381 f. steht der § 326, der überschrieben ist:

# جموونا

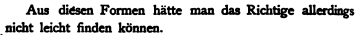
## Hyoscyamus, Bilsenkraut.

Er beginnt:

"Pers. Geop. 12,5" und bringt dazu am unteren Rand die Anmerkung von Nöldeke: "Ob das Wort nicht doch semitisch von معنه اللاحدة in der Bedeutung betäuben? cf unten 382,2 المرّقيد "Schlafmittel".

Weder Löw noch Nöldeke noch der Schlußband des Thesaurus Syriacus col. 4161 verwerten die Josephusstelle. Im Thesaurus ist angeführt, daß Bar Ali die Deminutivform row von προς ableite, weil die Pflanze "Betrunkenheit bewirke". Die Josephus-stelle zeigt, daß Bar Ali wohl recht hat. Lagarde hat das Wort in den Gesammelten Abhandlungen p. 81 besprochen, gleichfalls ohne Beziehung auf Josephus. Bochart's Hierobotanicon ist mir nicht zur Hand. Eine gute Abbildung des Hyoscyamus niger, Bilsenkrauts, die für die Beschreibung bei Josephus nützlich ist, findet sich in R. Gradmann, das Pflanzenleben der schwäbischen Alb, Bd II S. 297. In Niese's Apparat lauten die Varianten zu τῆ σαιχάρφ

τή δ'ακχάρω Μ τήσ-άκμαχάρω S τή δε άκχάρω L accaro Lat.



Gibt es noch keine Untersuchung über die semitischen Wörter in den Werken des Josephus?

### 8. Zum Testament Hiobs.

In den Cambridger Texts and Studies V, I (1897) p. 101—137 hat M. R. James die so interessante διαθήκη Ἰώβ herausgegeben und seine Einleitung p. LXXII—CII mit der Bemerkung begonnen, daß das Stück schon von Mai im 7. Band der Scriptorum veterum nova collectio (1833 P. I. p. 180) herausgegeben worden sei "presumably from a Vatican MS. But what MS this was I have been so far unable to discover".

In Bd. XIII der Jewish Quarterly Review (1900/1) p. 111 ff. steht ein Artikel von F. C. Conybeare:

The Testament of Job and the Testaments of the XII Patriarchs. According to the Text of Cod. Vatican. Graecus, 1238.

Auf diese Handschrift ist Conybeare durch Mc Clean in Cambridge aufmerksam geworden. Hätte einer der beiden Herrn an die 3 Jahre zuvor eben in Cambridge erschienene Veröffentlichung von James gedacht, so hätte sich Conybeare seine Arbeit sehr erleichtern können. Denn der Cod. Vat. Gr. 1238 ist zweifellos die von Mai benützte Handschrift, wie eine Vergleichung des Apparates von James mit den Mitteilungen Conybeares ausweist. Aus letzterem führe ich noch an, daß die Hds (— 246 bei Holmes-Parsons) eine im Jahr 5ψγ — 1193 geschriebene Septuaginta ist (Swete, Introduction p. 152); bisher wurde sie dem XIII. Jahrhundert zugewiesen.

Namentlich die neutestamentlichen Theologen sollten das Stück beachten. Warum keine der neuen Sammlungen

Kautzsch, Hennecke) eine Übersetzung desselben brachte, veiß ich nicht. In der Ausgabe von James gibt es allerlei zu verbessern. Gleich am Eingang zitiert J. zu den Namen ler 7 Söhne und 3 Töchter Hiobs 1,2 statt 42,13. Die Namen der Töchter zeigen ja, daß die zweite Reihe der Kinder Hiobs gemeint ist. Zudem sagt ja Hiob nachher usdrücklich ή γάρ προτέρα μου γυνή ἐτελεύτησεν μετὰ ἰλλων δέκα τέκνων ἐν θανάτω πικρῷ. Der Tod der rsten Frau mit ihren Kindern ist angesichts von 2,9 allerlings recht seltsam.

In demselben Zusammenhange ist der Satz: ἐγὼ γάρ ἐμι ἐκ τῶν υἰῶν Ἡσαὺ ἀδελφοῦ Ἱακώβ, οὖ ἡ μήτηρ μῶν ἐστι Δίνα sofort in Ordnung, wenn man Ἰακώβου, statt Ἰακώβ, οὖ schreibt.

Wenn seine Dienstboten über seine viele Wohltätigkeit unzufrieden waren, nimmt Hiob seinen Psalter und sagt ihnen τὸν μισθὸν τῆς ἀνταποδόσεως. James zitiert Hebr. 11,26 Num. 17,10. Vielleicht besser ist Prov. 11,21 ὁ δὲ σπείρων δικαιοσύνην λήψεται μισθὸν πιστῶν oder Ps. 126,5.

## g. Psontonphanech.

Gunkel im Handkommentar (I. Aufl.) führt über den ägyptischen Namen Josefs nur Steindorffs Deutung an — ägyptisch de-pnute-ef onch, "es spricht der Gott: er lebt", und über den seiner Frau nur — ägyptisch ns-nt "der Göttin Neit zugehörig", mit der Bemerkung "andere Vermutungen bei Dillmann und Holzinger". Nach der Druckeinrichtung seines Kommentars muß man annehmen, daß über den letzteren Namen bei den angegebenen Quellen andere Vermutungen kommen. Das umgekehrte ist richtig: nur über den Namen Josefs bieten Dillmann und Holzinger mehr. Aber auch bei ihnen nicht, überhaupt in keinem Kommentar, Zeisschrift i. d. alteset. Wiss. Jahrg. 25. L. 2005.

finde ich eine Hervorhebung dessen, was die griechische Namensform auszeichnet.

Ψονθομφανηχ, im hergebrachten Text von G, ist der einzige Name in der Eigennamenkonkordanz von Redpath, der mit y beginnt. In Augustins quaestiones (bei Sabatier) Psonthomphanech, in des Hieronymus quaestiones (bei Lagarde) Psontonphanech, im koptischen Pentateuch was beachtenswert erscheint - mit langem o an zweiter Stelle (und m vor  $\varphi$ ). Holmes führt noch folgende Varianten auf: ψομθομφανηχ . . et sic τοὺς ό habuisse testatur Hier. — s. aber Lagarde —, ... ψομθομφανηκ .. ψομθοφανηχ.. ψομθουμφανηχ.. ψομθονφανηχ.. ψονθοφανηχ .. ψονθωμφανηκ: sic Copt. sed habetur Psonthonphannk in Copt. Arab. Pentateucho, quod contulit Kircherus".. Αψονθωμφανηχ . . ψονθονφανιηλ. Das sind verhältnismäßig sehr wenige Varianten für einen so seltsamen Namen. In Lagarde's Genesis findet man noch, der Codex E habe ψονο ομ'φανηχ, die Konkordanz von Redpath schreibt ihm ψονσομ' φανηχ zu. Wer richtiger gelesen hat, weiß ich nicht; CEOO sind in den Handschriften oft schwer zu unterscheiden. Bei Josephus schreibt Niese Ψονθονφάνηγον und gibt im Apparat: ψονθόν φάνηχον R, ψονθών φανηχον Ο, ψοθομφάνηχον SPE Zon, ψοθομφανήχον L ψονθοφάνηχον Exc psointhomfanichos Lat Ψομθομφάνιχον Hier ist das psoin des Lateiners für psom eine nette Parallele zu Zenit - arab. Zamt, und höchstens das ω an zweiter Stelle wegen des Kopten wichtig. Was ich nun aber einzig und allein hier hervorheben möchte, ist, daß dieses griechische  $\psi$  hebräisches 30 und nicht 03 voraussetzt, was der masoretische Text bietet, und was nun gegen alle textkritische Methode der jetzt so allgemein anerkannten Erklärung Steindorffs zu Grunde liegt. School apriori ist wahrscheinlich, daß wir wie in Poti-phera zwes mit dem ägyptischen Artikel anfangende Worte vor uns haben werden. Darum haben schon ältere wie Ewald, Bunsen, Lepsius, wie Holzinger mit Recht hervorhebt, Umstellung, von 3 und b angenommen. Aber auch bei ihnen und bei Spurrell fehlt die Betonung, daß schon 6, der älteste Zeuge, diese Umstellung voraussetzt. Von der Form 30 und nicht von 63 ist also für alle etwaigen Deutungsversuche auszugehen. Ich habe eine reiche Sammlung derselben; ich will sie nicht mitteilen: die drei Kommentarwerke von München, Göttingen und Leipzig-Tübingen nennen die Septuagintaform nicht einmal; die ausführlicheren, wie Dillmann und Spurrell, die sie anführen, heben ihre Bedeutsamkeit nicht hervor.

## 10. Die schreibkundigen Völker von Genesis 10.

Samuel Poznański's Aufsatz "zur Zahl der biblischen Völker" in Bd. 24. 301—308 ist ein dankenswerter Beitrag zu dem historischen Kommentar über die Völkertafel, den ich S. 137 gewünscht habe. Zu den vielen "unlösbaren Rätseln" dieses Beitrags gestatte ich mir einige Ergänzungen. Nach S. 304 hatten die Nachkommen Noahs

| I     | änder      | Inseln | Sprachen | Schriften |
|-------|------------|--------|----------|-----------|
|       | 104        | 99     | 72       | 16        |
| Jefet | 44         | 33     | 22       | 5         |
| Ham   | 34         | 33     | 24       | 5         |
| Sem   | <b>2</b> 6 | 33     | 26       | 6         |

z Vielleicht darf ich bei dieser Gelegenheit berichtigen, daß mein Artikel in der ZDMG 58, 158—160 'Resen in Gen 10' überschrieben ist, nicht "Thesen", wie es S. 333 der vorjährigen Bibliographie heißt, und dazu nachtragen, daß schon P. Haupt in seinen "Beiträgen zur assyrischen Lautlehre" in den GGN. 1883 Nr. 4 S. 110 und Fr. Delitzsch, Paradies (1881) p. 261 auf G. Hoffmann's Ausführungen über Resen ausmerksam gemacht hat.

Sem erhielt eine Schrift mehr, als seine Brüder, und zwar die hebräische Sprache, in der Gott auf dem Sinai geredet.

Poznański geht dann die Namen dieser Schriften in einzelnen durch, wobei vieles rätselhaft bleibt. Auch ich beschränke mich hier auf die Schriften.

Zuerst führe ich aus Lagarde: Praetermissorum libri duo von 1879 an, daß dort S. 244/9 eine Abhandhung des David von Beth Rabban — er lebte im VIII Jahrhundert — über die Völkertasel abgedruckt ist, auf die auch Duval, Litt. syr. p. 380 ausmerksam macht. Unter seinen Vorgängern nennt er Eusebius. Nach David hat

|          | Sprachen   | Schriften | Stämme     |
|----------|------------|-----------|------------|
| Japhet   | 15         | 6         | 29         |
| Ham      | <b>3</b> 0 | 4         | 50         |
| Sem      | 27         | 5         | <b>7</b> 9 |
| Zusammen | 72         | 15        |            |

Die Ausführung über Japhet beginnt:

"Der Erstgeborne Japhets Gomer, von dem Gothen und Germanen und Sarmaten" usw. Ihre 6 Schriften sind:

Jonier und MTIM und Römer und Medäer und Armenier und MIDM, die so erklärt werden: MIM statt MIM; und MIM, die ausgetilgt wurden und ihre Schrift.

Bei den Hamiten sind Schriftbesitzer:

"Ägypter und Kuschiter und Phönizier und Inder".

Bei den Semiten:

"Hebräer und Syrer und Babylonier und Perser und Elamiten. Es gibt aber einige die sagen, die elamitische Schrift sei die arabische (MPD); und andere sagen: nein, sondern die Sprache der Araber ist eine andere als die der Elamiter. Elamitisch ist von Elam, und Syrisch von Arpachsar, weil er die Aramäer und Perser zeugte. Aramäer sind die Syrer, und weil sie in Syrien wohnten, d. i. im Land der Hamathener und Antiochener, wurden sie Syrer genannt."

# Damit vergleiche man

- im Liber Generationis in Frick's Chronica minora
   14ff, wem die Monumenta Germaniae nicht zugänglich ind:
  - Qui autem eorum [d. h. der Japhetiten] noverunt litteras, hi sunt: Hiberi, Latini qui et vocantur Romani, Hispani, Greci, Medi, Armeni.
  - 2. p. 20 Qui autem eorum [d. h. der Hamiten] sunt litterati, hi sunt: Fenices, Aegypti, Pamfyli, Fryes.
  - p. 24 Qui autem eorum [d. h. der Semiten] noverunt litteras, hii sunt: Judaei, Persae, Medi, Chaldaei, Indi, Assyrii.
- S. 26 werden dann die Völker aufgezählt, die ihre eigene Sprache haben.
- 3. In den Excerpta latina Barbari bei Frick p. 196ff.
  - Qui autem sapiunt ex ipsis litteris hii sunt: Ibirii, Latini qui utuntur Romei, Spani, Graeci, Midi, Armenii.
  - 2. p. 202: Qui autem ex ipsis sciunt litteras sunt haec: Fynici, Egyptli, Pamphyli, Frygii.
  - 3. p. 206: Qui autem noverunt ex ipsis litteras sunt Ebrei qui et Judei, Persi, Midi, Chaldei, Indii, Assyrii.

Ich muß andern überlassen, dies interessante Thema weiter zu verfolgen; bei den Christen geht es wohl auf Hippolytus zurück.

## 11. Nisi credideritis, non intelligetis.

Die Stelle Jes 7,9 hat in der angegebenen Fassung eine solche Bedeutung in der Theologie erlangt — man denke nur an credo ut intelligam und die ganze Scholastik —, iaß sie eine Monographie wohl verdienen würde. Sabatier

gibt Zitate aus Cyprian, Tertullian, Ambrosius, Augustinus, Hieronymus, Facundus, Gregorius M., Fulgentius und Auct. quaest. apud Aug. to. 3. 115 e; Auct. l. de promiss. apud Prosp. p. 99 e. Delitzsch führt aus de doctr. chr. 2,11 an, wie Augustin zu den beiden Übersetzungen des Altlateines und des Hieronymus bemerkt: quis horum vera secutus est, nisi exemplaria linguae praecedentis legantur, incertum est Sed tamen ex utroque magnum aliquid insinuatur scienter legentibus. Difficile est enim tam diversos inter se interpretes fieri, ut non se aliqua vicinitate contingant. Das führt er dann weiter aus, mit der Bemerkung schließend: Et ex ambiguo linguae praecedentis plerumque interpres fallitur, cui non bene nota sententia est, et eam significationem transfert, quae a sensu scriptoris penitus aliena est. Im Anschluß an diese Bemerkung möchte ich hier nur fragen: wie ist Ø zu dem συνητε gekommen, das dem intelligetis zugrund liegt? Auch SBOT bieten nichts. Ich kann nur vermuten, daß desektiv geschriebenes ነውስ von Ø als ህርስ gedeutet wurde. Eine Durchsicht von Kirchner unter por und Hatch-Redpath unter συνίημι gibt keinen andern Aufschluß.

Warum endlich geben unsre modernen Übersetzer alle Luthers treffliche Nachahmung des Wortspiels auf und drucken "glaubt" statt "gläubt?" Luther hatte früher "so werdet ihr fehlen", oder (in der Postille): so mögt ihr nicht bestehen. Erst später setzte er "bleibt" im Anklang an "gläubt".

Auch der Syrer hat non intelligetis. Dies Zusammentressen mit G veranlaßt mich, eine Warnung vor dem beizustigen, was Rothstein in der Theologischen Rundschau 1904. 11. 465 schreibt:

"Mir scheint es ... sehr wenig begründet zu sein, wenn man gelegentlich bei einer Übereinstimmung der altsyrischen Version mit der LXX in einer auffälligen Lesart gegenüber dem masoretischen Text auf eine Beeinflussung des Syrers durch die alexandrinische Version geschlossen hat."

Rothstein ist geneigt in solchem Falle anzunehmen, daß sich die betreffende Lesart einerseits im Westen (Ägypten), anderseits im Osten (Babylonien) erhalten und fortgepflanzt habe, während in der Mitte (Palästina) eine andre zur Herrschaft kam. Das ist ja natürlich theoretisch möglich, sobald uns aber auch nur eine Stelle begegnet, wo 5 mit 6 und 21 den gleichen Konsonantentext hat, aber mit 6 vokalisiert, oder wo 5 eine Deutung von 6 teilt, die auf Willkür oder Mißverständnis beruht, dann ist doch sicher, daß 5 direkt durch 6 beeinflußt ist, also es auch an den Stellen sein wird, wo Übereinstimmung in einer auffälligen Lesart vorliegt. Das dürfte in Jesaja tatsächlich der Fall sein.

## 12. Die Kapiteleinteilung in Jesaja.

Im Jahrgang 1904, 122 ff. habe ich darauf hingewiesen, welch schlimme Folgen im Buch Joel der Grundsatz der Revisionskommission der Lutherbibel hatte, die deutsche Kapiteleinteilung der hebräischen anzugleichen. Aus Anlaß des Buches von R. R. Ottley, The Book of Isaiah according to the Septuagint (Cambridge 1904) komme ich an

Jesaja. Ottley hebt (I, 45 f) hervor, daß, anders als in Jeremia, in diesem Buch keine Verschiedenheit der Ordnung sich finde, von dem Umstand abgesehen, daß der letzte Vers (23) von Kapitel 8 im Hebräischen, im Griechischen der I. von 9 sei, und daß ein Teil von 63,19 des Hebräischen – 64,1 im Griechischen sei. In beiden Fällen stimme die englische Bibel mit dem Griechischen.

Fürs Deutsche schlage ich zunächst die Probebibel von 1883 nach und bin erfreut, daß sie in beiden Fällen ihrem S. LXIV ausgesprochenen Grundsatz ungetreu geworden ist und es bei der alten Einteilung gelassen hat. Aber meine Freude verwandelt sich in Ärger, wie ich in dem definitiven Abdruck der durchgesehenen Ausgabe von 1892 sehe, daß schließlich doch das verkehrte Prinzip den Sieg davon getragen hat, und das bisherige 9, 1 nun als 8,23 gezählt wird. Nicht einmal die Autorität von Mt 4, 12ff war groß genug, die eng zusammengehörenden Verse bei einander zu lassen; man muß sie durch den Vermerk "das 9. Kapitel" und eine eigene Überschrift: "Des Messias Geburt, Name und Reich. Gericht über Israel" von einander trennen. Die im Haller Waisenhaus, in dem die Revisionskommision tagte, im Jahr 1720 gedruckte hebr. Bibel des J. H. Michaelis macht, trotzdem daß sie der hebr. Kapitelzählung folgt, im Text gar keinen Abschnitt zwischen 8,23 und 9,1 und sagt in der Anmerkung für 9, I ausdrücklich "Arctissime hoc cum antecedentibus adhuc cohaeret". Und in der christlichen Bibel, wo der Zusammenhang hergestellt war, reißt man die beiden Verse auseinander, verteilt sie in verschiedene Kapitel, führt doppelte Verszählung ein und nötigt alle Konkordanzen und Zitate zu Änderung.\* Wieviel richtiger die englische

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nur insofern ist die Revisionskommision für die deutsche Bibel etwas entschuldigt als schon Luther "Kap. IX" vor "Das Volk so im Finstern wandelt" gesetzt hatte; aber er setzte ja auch "Kap .VIII"

Revisionskommision, die zu ihrem 9,1 und 2 einfach auf den Rand setzt [Ch. 8,23 in Hebr.] [Ch. 9,1 in Hebr.]!

Ähnlich ist es bei Kap. 63. 64. Hier hat die hebr. Bibel den ersten Vers von K. 64 noch zu Vers 19 von Kap. 63 gezogen, so daß zwar Kapitel 63 auf beiden Seiten 19 Verse hat, Kap. 64 aber im Hebr. nur 11 statt 12. Daher bemerkt die englische Bibel wieder ganz einfach zu ihrem 64,2 "[Ch. 64,1 in Heb.]"; die deutsche dagegen folgt in diesem Fall nicht einmal ganz dem hebräischen Vorbild, sondern zählt, was im Hebräischen 63,196 64,1 ist als 64,1 und setzt "[1. 2]" daneben, führt also eine Zählung ein, die weder mit dem Hebräischen, noch mit den andern Kirchenbibeln stimmt.

Wie unnötig — um das mildeste zu sagen — das Verähren unsrer Revisionskommision war, mag Haupt's Regenzogenbibel zeigen. In der hebräischen Ausgabe folgt sie zei Kap. 8. 9 der hebräischen Zählung (S. 8), in der engischen (S. 14) der christlichen; nur bei Kap. 63. 64 hat sie sogar n der hebräischen Ausgabe, wie die deutsche durchgesehene Ausgabe, die christliche Zählung mit der hebräischen komminiert (63, 19<sup>b</sup> 64, 1 — 64, 1), in der englischen (S. 121) selbstrerständlich die christliche beibehalten.

Nun entsteht die Frage: Wie kamen die jüdischen Drucke dazu, die von den Christen übernommene Kapiteleinteilung zu ändern. Michaelis hat diesmal in seiner Ausgabe von 1720 keine Bemerkung; unsre modernen Drucke natürlich noch weniger; sonst hätte ja die Revisionskommission nicht auf ihren verkehrten Einfall kommen können, das Christliche d. h. Ursprüngliche nach dem Jüdischen d. h. Abgeleiteten zu ändern; dagegen bemerkt Mai-Bürcklin 1716 zu "8,23"

ver unser 8,9 "Seid böse ihr Völker". Einen neuen Abschnitt begann ach Luther nach 8,22. Auch in K. 4. 14. 15. 16. 46. 47. 53. 64 hatte ather Abweichungen.

Bomb. utr. Bas. Angl. hoc versu inchoant Cap.

Zu Kap. 64 hat auch Mai-Bürcklin keine Bemerkung, und fängt natürlich auch Buxtorf das Kap. mit המוד an. Hebräische Handschriften liegen mir nicht im Faksimile vor, so weiß ich nicht, ob sie etwa einen Grund boten, bei byn den Einschnitt zwischen 8 und 9 zu machen.

Ich meine aber, diese Beispiele dürften genügen, um zur Folge zu haben, daß wenn von christlicher oder jüdischer Seite eine neue Ausgabe der hebr. Bibel unternommen wird, man es bei der christlichen d. h. ursprünglichen Kapitelzählung beläßt, den Text aber selbstverständlich nach den jüdischen Abschnitten druckt. Daß wir ein Wort wie das von Davids Sohn in Jes. 9 das einemal nach dieser, das anderemal nach einer andern Zählung zitieren sollen, ist eine Zumutung, die man uns hätte ersparen können. Daß aber auch unsre Kommentare und Übersetzungen aus dem Grundtext eine große Verschuldung trifft, dürste gleichfalls klar sein.

## 13. Zum Trisagion.

Duhm übersetzt im Text:

Heilig, heilig ist Jahwe der Heere,

Die ganze Erde erfüllend seine Herrlichkeit.

Im Kommentar sagt er: Die Bitte "Dein Reich komme!" ist für die Serafe eine Aussage: seine Herrlichkeit füllt die Erde; es ist ein Ton aus der Ewigkeit. Daß Jahwes Macht und Herrlichkeit die Welt ausfüllt, ... laute besonders beredt seit der Zeit, wo man mehr auf die Wunder der Natur aufmerksam geworden war.

Das ist alles schön; wie aber diese Übersetzung mit dem Hebr. zu reimen sei, das zu prüsen überläßt Duhm seinen Lesern. Delitzsch, der auch übersetzt hatte: "erfüllend die ganze Erde ist seine Herrlichkeit", umschreibt wenigstens m Kommentar, "daß seine Herrlichkeit zur Fülle der ganzen Erde" werde.

Cheyne (SBOT) übersetzt:

The whole earth is full of his glory, agt aber nicht wie das mit der auch von ihm angedeuteten Vokalisation אלם sich ausgleicht.

**6 hat einfach πλήρης πάσα ή γή τής δόξης αὐτοῦ.** 

Eine andere griechische Übersetzung ist nicht überliefert.

Wenn 5 seinem A ein; vorsetzt, so wird man wohl m besten übersetzen: indem die ganze Erde voll ist von zeinen Herrlichkeiten oder: von dessen Herrlichkeiten die ganze Erde voll ist.

Aber \*D wird auch 5 nicht anders als 6 aufgefaßt haben. Die Lateiner haben alle plena est, schwanken dann zwischen universa und omnis, maiestate und gloria. Am wichtigsten ist natürlich in diesem Fall C. Nachdem er das erste Glied erweitert hat:

Heilig im Himmel der obersten Höhe, dem Ort seiner Wohnung

Heilig auf der Erde, dem Werk seiner Kraft

Heilig in Ewigkeit der Ewigkeiten ist Jahwe Zebaoth, gibt er das folgende durch מלייא כל ארעא זיו יקריה.

Eine Variante führt Lagarde nicht an. Das אַרָּיִם kann aktivisches wie passivisches Partizip sein (Dalman, Grammatik p. 290 f.). An ein dem hebr. אַרְיִוֹ entsprechendes Wort ist sicher nicht בי denken, und da אַרְי Maskulinum, ist אַרְי Akkusativ und nicht אַרְיאָ. Was im Hebräischen אָרְיָּ וּלְּאָרָ reden; ebenso von יַּהְיָּם וּמְלוֹאַן. לוֹיִ מוֹ Erde und was sie füllt, das Meer und was es füllt. So wie der Ausdruck da steht, könnte er nur reißen: die Fülle der ganzen Erde ist seine Herrlichkeit, i. h. in den Bewohnern und Geschöpfen der ganzen Welt resteht und zeigt sich Gottes Herrlichkeit. Ich verstehe nicht,

warum man nicht 11879 schreibt; vgl. Jes. 11,9; Ez. 10,4, E. Hab. 3,3; Ps. 33,5 wo ein Partizipium vorausgeht, 11879 also durchaus nicht perfektisch gefaßt werden muß, 48,5; E. 104,24; 119,64.

Die Grammatik von Gesenius-Kautzsch hat 4 Verweisungen zu diesem Vers, keine zu unserm Satzglied. König sagt § 398 b: "M7D Jes 6,3 ist Füllung" d. h. kein Infinitiv constructus. Die englische Übersetzung von 1611 bemerkte am Rand: Hebr: his glory is the fulness of the whole earth, die von 1889 umgekehrt: the fulness of the whole earth is his glory. Die einen scheinen also TNDD als Subjekt, die andern als Prädikat gedacht zu haben. Wie unnatürlich ist das alles! Sicher ist die Stelle auch in der jüdischen Liturgie verwendet worden; ist sie da stets in ihrem kanonischen Wortlaut angeführt? Im sogenannten Kaddisch-Gebet kommt sie nicht. Der Kommentar von Maurer sagt:

Plenitudo totae terrae est — totam terram implet gloria ejus. Alii 1712) ut praedicatum accipiunt, artificiosius.

Auch in Pole's Synopsis ist aus Piscator angeführt:

plenitudo totae terrae: i. e. quidquid replet terram est gloria eius i. e. facit ad gloriam eius.

Das ist die einzige Erklärung, die bei dem überlieserten Text grammatikalisch korrekt ist; ihre Unnatur scheint mir die Verderbnis des Textes zu beweisen. Auf Grund aller alten Zeugen CSCB TRIP zu schreiben ist gewiß nicht zu kühn; warum hat, soweit ich sehe, noch niemand diesen Vorschlag gemacht?

#### 14. Feremis 31,22.

Über die drei letzten Worte dieses Verses könnte man eine lehrreiche Monographie schreiben; vgl. Pole's Synopsis. Hier will ich nur die neusten Angaben über 6 zurecht rücken: Workman meint, & setze voraus בְּרְלְשׁׁמֶּה יְמוֹבֵב נְּבְרִים; Giese brecht schreibt, & gebe das paradoxe Wort durch έν σωτηρία περιελεύσονται ἀνθρωποι. Duhm behauptet, & habe seine Version selber nicht verstanden, aus בְּבְבָּה und daraus אַלְיִיבְ gemacht. Das Ausrufzeichen, das er hinzusetzt, muß ihm selber gelten. Schon Grabe und andere haben gesehen, daß man in & mit A und sehr vielen Handschriften, auch dem Altlateiner (bei Augustin) lesen muß:

δτι εκτισε κύριος σωτηρίαν είς καταφύτευσιν καινήν, έν ή σωτηρία περιελεύσονται άνθρωποι.

Also weit entfernt, daß dies σωτηρία ein της voraussetze, ist es nur hinzugefügt, daß man ή nicht auf καταφύτευσιν beziehe, sondern verstehe eν ή scilicet σωτηρία. In eν ή werden also die zwei letzten Buchstaben von παρι stecken, — πη. σωτηρίαν scheint mir mit καινήν zusammen Übersetzung von παντη zu sein, εις καταφύτευσιν solche von γαι, mit ρι weiß ich vorderhand nichts anzufangen, noch weniger mit dem masoretischen Text, in welchem αια das παρι zu schützen scheint und umgekehrt, ebenso παρινη einigermaßen das αια αια μαρινη nicht eine Form von αια stecke. Man denke an 2 Sam 17,3; Gen 3,16 (LXX), wonach αια geradezu terminus technicus für den Zug des Weibes zum Manne ist (meine "Marginalien" S. 6). Doch lichtet auch dieser Hinweis das Dunkel der Stelle noch nicht ganz.

## 15. Zur traditionellen Etymologie des Namens Rebekka.

O. Bardenhewer schreibt in einem Aufsatz der Biblischen Zeitschrift 3 (1905), S. 13 aus Anlaß von neuen exegetischen Schriften des Hippolytus, daß die Etymologie 'Ρεβέκκα

י Condamin will משנה statt בי lesen, was neben Jes 43, 19 ganz mastig.

ύπομονή zuerst bei Philo, dann bei Clemens Al., Origenes, Ambrosius und Hieronymus auftrete. "Philo — die Späteren folgen seiner Autorität — scheint, wie seltsam es auch klingen mag, den Namen הַבְּבֶּן, mit Vertauschung der Laute p und y auf den Stamm אָבן, "liegen, ruhen" zurückgeführt zu haben". Bardenhewer verweist dafür auf Siegfried's 3 Arbeiten, die hebr. Worterklärungen bei Philo 1863, 23; Philonische Studien (Merx, Archiv II, 2, 1872, 150); Philo von Alexandrien 1875, 271. 346. 358. 386. 395.

Ein Blick in die Onomastica sacra zeigt, daß sich die Etymologie anders erklärt.

Wir lesen dort S. 173 χαρά, S. 174 πνοή ἄνωθεν, S. 179 πολλή ὑπομονή ἢ ποικίλη ἢ πνοή ἄνωθεν ἢ χαρά, S. 197 πολλή ὑπομονή ἢ λαβοῦσα πρώην ἄνδρα, S. 204 ποιμένιος θυγατήρ.

Im lateinischen Teil S. 9 multa patientia vel multum accipit, vel patientia, S. 24 multa patientia sive quae multum acceperit, S. 81 patientia.

Darnach ist patientia (ὑπομονή) einfach Abkürzung für multa patientia, πολλὴ ὑπομονή und dies natürlich — コ+πp, wie ein Blick in die Konkordanz von Hatch-Redpath bestätigt.

Die andern Etymologien der Onomastica geben lehrreiche Rätsel auf und empfehlen sie aufs neue zur Durcharbeitung für Doktorpromotionen.

## 16. Eine vergessene Abhandlung über das Buch Tobias.

Schürer verzeichnet (Geschichte des jüdischen Volkesi III, 1898 S. 177—181) die Literatur zum Buch Tobit sehr reichlich; ebenso L. E. Tony André, Les Apocryphes de l'Ancien Testament (Florence 1903 p. 170 f., 177). Aber weder dort, noch sonstwo, auch nicht im Artikel Ahikar der Jewish Encyclopedia, oder bei P. Vetter, Das Buch

und die Achikar-Sage (Theol. Quartalschrift 1904, :1-364. 4, S. 512-539, noch unvollendet) finde ich hr beachtenswerten Aufsatz von Prof. Dr. Sepp in m erwähnt: "Die Weltsage des Buches Tobias", dritten Abschnitt bildet seiner Schrift: "Kirchliche nentwürfe beginnend mit der Revision des Bibel-Ehrerbietige Vorlage an das Vatikanische Concil" en 1870, J. J. Leutner'sche Buchhandlung S. 27-45). anze Reihe der parallelen Erzählungen von den dank-Toten ist hier schon zusammengetragen. Voran geht 26 "Die jüdische Tendenzschrift Esther, eine Pseudo-"; es folgt "Der prophetische Mythus von Jonas" 57 und anderes, was lesens- und erwähnenswert ist. los die Pflicht der Dankbarkeit, sondern unser eigener erfordert, daß wir diesen Sepp'schen Beitrag nicht cht lassen. Daß man sich über die Ahikargeschichte s mit ihr zusammenhängt, jetzt am bequemsten aus uvin's Bibliographie des Ouvrages Arabes VI, 1902 43 unterrichtet, sei nur nebenbei bemerkt. Ich verlort nur Reinhold Köhler, "Vom guten Gerhard und nkbaren Todten" (in Pfeiffer's Germania III, 199 f.), rt bei Sepp S. 41.



von Lic. Dr. A. Frhr. v. Gall.

- † Anderson, R., Pseudo-criticism; or the higher criticism and its counterfeit. New York and Chicago 1904. 12°.
  † Camus, Le, Fausse exégèse, mauvaise théologie. Paris 1904. 126 S. 8°.
- Clemen, K., Die religionsgeschichtliche Methode in der Theologie. Gießen 1904. IV, 39 S. 8. † Davidson, A., The Theologie and the Old Testament. Edinburgh
- 1904. 80.
- Eerdmans, B. D., Een gereformeerd pleidooi voor de openbaring, a. ThT. XXXVIII, 4 (04). S. 293—308.
  † Fry, H. W., God's Plan in the Bible. A "Primer" on Prophetic
- † Fry, H. W., God's Plan in the Bible. A "Primer" on Prophetic Truth. 3rd ed. Revised and edited by G. H. Pember. With Diagrams. London 1904. XIV. 178 S. 8°.
  † Geyser, N., Der Kampf um das Alte Testament. Eine Vorlesung. Elberfeld 1903. 39 S. 8°.
  † Godet, F., Die Heiligkeit des Alten Testaments, übersetzt von P. W. Ecklin, mit einem Vorwort v. F. Herbst. Düsseldorf 1904. 48 S. 8°.
- 48 S. 8º.
- † Henson, H. H., Value of the Bible and other sermons. Letter to the bishop of London. London 1904. 366 S. 89.
  † Hummelauer, Fr. v., Exegetisches zur Inspirationsfrage. Mit besondrer Rücksicht auf das Alte Testament. Freiburg i. Br. 1904.
- X, 129 S. 80. (BSt. IX, 4.)

  Kuyper, A., The Biblical criticism of the present day, s. BS. 1904.

  S. 409—442, 666—688.

- S. 409—442, 666—688.

  † Lotz, W., Das Alte Testament und die Wissenschaft. Leipzig 1904.
  VIII, 252 S. 80.

  † Nairne, A., Modern Biblical Criticism in Reference to the Old Testament. London 1904. 80.

  † Prat, F., La Bible et l'Histoire. Paris 1904. 61 S. (Science et Balission.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die im Laufe des Jahres 1904 erschienene amerikanische Literatur hat Herr Professor G. F. Moore von der Harvard University in Cam-bridge (Mass.) susammensustellen die Güte gehabt.

- † Dictionary of the Bible, Dealing with its Language, Literature, and Contents, including the Biblical Theology. Edit. by James Hastings, with the Assistance of J. A. Selbie. Extra Volume containing with the Assistance of J. A. Selbie. Extra Volume containing Articles, Indexes and Maps. Edinburgh u. New York 1904. XIII, 931 S.
- † Jallows, S., [and others], The Popular Critical Bible Encyclopaedia. Chicago 1904. 3 Bde. 80.
  Rice, E. W., People's dictionary of the Bible. Revised Edition. Philadelphia 1904. VIII, 228 S. 120.
- delphia 1904.
- delphia 1904. VIII, 220 S. 12".

  † Bahr, H., Das Wesen der Hebräischen Poesie, s. VB Sept. 04. S. 1—6.
  † Barrelett, J., Les apocryphes de l'Ancien Testament, à propos d'un livre récent, s. Lib. Chrét. 04, 8. S. 339—347.
  † Bonaccorsi, G., Questioni bibliche. I. La Volgata al concilio di Trento. 2. La storicità dell' Essteuco. 3. L'interpretazione del concilio del conc
- scrittura secondo la dottrina cattolica. Bologna 1904. 273 S. 80. Brandon-Salvador, Marg., A travers les moissons. Paris 1903. † Brandon-Salvador, Marg., A travers les moissons. 465 S. 80.
- † Broglie, de, Questions bibliques. Oeuvre extraite d'articles de Revue et de documents inédits de l'Abbé — par C. Piat. 2ème éd. Paris 1904. XI, 408 S. 160.
- rans 1904. Al, 408 S. 10°.

  Dechent, H., Herder und die ästhetische Betrachtung der heiligen Schrift. Gießen 1904. 32 S. 8.

  † Delattre, A. J., Autour de la question biblique. Une nouvelle école d'exégèse et les autorités qu'elle invoque. Liège 1904. IV, 380 S. 16°.
- Giovanni, G. C., Tre classi di Dottori. Questioni circa gli Autori e la data dei Salmi, dei Proverbi, e del Pentateuco. Monza 1903.

- la data dei Salmi, dei Proverbi, e del Pentateuco. Monza 1903.

  † Howorth, H. H., Some unconventional views on the text of the Bible, s. PSBA 04. XXVI, 2 S. 63—69, 3 S. 94—100.

  † Hähn, R., Hilfsbuch sum Verständnis der Bibel (in 4 Heften). Täbingen 1904. I. Heft: Die Bibel als Ganzes. Namen u. Umfang, Sammlung, Textgestalt, Handschriften und Übersetsungen der Bibel, biblische Archäologie, israelit.-jädische Geschichte bis zum Barkochba-Aufstande 135 nach Chr. VIII, 132 S. 2. Heft: Das Alte Testament nach Inhalt und Entstehung. VII, 137 S.

  † Kaulen, Fr., Sprachliches Handbuch zur biblischen Vulgata. Eine systematische Darstellung ihres lateinischen Sprachcharakters. 2. verb. Aufl. Freiburg i. Br. 1904. XVI, 332 S.

  König, E., Die Zeichen der Kritiker des Altertums s. AJSL XX, 209—222 (July 1904) [chiefly about Pasek].
- (July 1904) [chiefly about Pasek].
  König, E., Giebt es Citate im Alten Testament? s. NKZ XV 9 (04).
- S. 734—746. † Knieschke, Wellhausen nach Schrift und Inschrift beurteilt. Dresden
- † Katescure, visualization 1904, 57 S. 80.
  Minocchi, S., La Bibbia nella storia d'Italia, s. StR IV, 5 (Sett.-Ottobre 04). S. 449—488.
  Ottobre 04). S. 449—488. Ottobre 04). S. 449—488.

  Nestle, E., Polyglottenbibeln, s. RE<sup>3</sup> XV. S. 528—535.

  Nestle, E., Scotch Editions of the Septuagint, s. ET. XV, 9 (June 04).
- - S. 427-428.

    Nestle, E. The first english example of "Biblia", s. ET XV, 12 (Sept. 04). S. 565-566.

† E. Reuß' Briefwechsel mit seinem Schüler und Freund K. H. Graf. Zur Hundertjahrseier seiner Geburt herausgegeben von K. Budde und H. J. Holtsmann. Mit dem Bildnis des Briefstellers. Gießen 1904. XI, 661 S. 40. Rothstein, G., Der Kanon der biblischen Bücher bei den babylo-nischen Nestorianern im 9./10. Jahrhundert s. ZDMG 58, 3 (04). S. 634—663.
† Slouschz, N., La langue et la littérature hébralques, depuis la bible jusqu' à nos jours, leçon d'ouverture à la Sorbonne. Paris 1904 28 S. 180. Souter, A., An Unknown Fragment of the Pseudo-Augustinian Quaetiones Veteris et Novi Testamenti, s. JThSt VI no. 21 (oct. 04). S. 61—67.

Trénel, L, L'ancien testament et la langue de la langue française du moyer age (VIIIe—XVe siècle). Etude sur le rôle de l'élément biblique dans l'histoire de la langue, des origines à la fin du XVe siècle. Paris 1904. VII, 671 S. 8°.

† Balestri, P. J., Sacrorum bibliorum fragmenta copto-sahidica musei de la langue. Rom 1904. 4°. S. 61-67. Paris 1904. VII, 671 S.

† Balestri, P. J., Sacrorum bibliorum tragmentum.

Borgiani. III. Novum Testamentum. Rom 1904.

\*\*The Roman Company of the Paris of the Paris 1904.

\*\*The Roman Company of the Paris 1904.

\*\*The Paris 1904. VII, 671 S.

\*\*The Paris 1904. VIII, 67 + Bibeln eller den heliga scrift. I. Gamla Testament. II. Nya Testament. Stockholm 1904. 320 S. 80.

† Biblia Sacra. Vulgatae editionis Sixti V. P. M. jussu recognita et Clementis VIII auctoritate edita. Ab artificibus hisce temperibus vigentibus ornatu. (In 25 Lief.) 1. Lief. S. 1—40. Mit 4 Heliogr. Mainz 1004. Mainz 1904. Books, The sacred, Books, The sacred, of the Old and New Testaments. A new English translation with explanatory notes and pictorial illustr., pre-pared by eminent biblical scholars of Europa and of America, and † Books, ed. with the assistance of Horace Howard Furness by Prof. P. Haupt Part 3. Driver, S., The book of Leviticus. Assisted by H. A. White. Leipzig 1904. VIII, 107 S. 8°. Leipzig 1904. VIII, 107 S. 8°.
Part 6. Bennett, W. H., The book of Joshua. Leipzig 1904. VIII, 94 S. 80. Part 7. 99 S. Moore, G. F., The book of Judges. Leipsig 1904. XII, M 80. 1904. XII, 216 S. 80.

Part 12. Toy, C. H., The book of the prophet Ezekiel. Leipzig 1904.

VIII, 208 S. 80. Cheyne, T. K., The book of the prophet Isaiah. Leipsig Part 14. We 237 S. 80. Wellhausen, J., The book of Psalms. Leipsig 1904. XII, † Book of Isaiah, The, According to the Septuagint (Codex Alexandrinus). Translated and edit. by R. R. Ottley. I Introduction and

translation with parallel Version from Hebrew.

† Crampon, A., La Sainte Bible. Trad. en français sur les textes originaux avec introductions et notes, et la Vulgata latine en regard. 7 Vol. Tournai 1904. XXXVIII, 722, 814, 510, 680, 954, 614, 664 S. 80.

Ginsburger, M., Neue Fragmente des Thargum jeruschalmi, s. ZDMG 58, 2. S. 374-378.

London 1904.

- † Kahle, P., Die arabischen Bibelübersetzungen. Texte mit Glossar md Literaturübersicht. Leipsig 1904. XVI, 66 S. 80.
  † Palmieri, A., La versioni georgiane della bibbia, s. Bs. Genn.-Febb. 04. S. 72—77.
- Febb. 04. S. 72-77.
  † Peshitta Psalter the, According to the West Syrian Text. Edited with an Apparatus Criticus by W. E. Barnes. Cambridge 1904. 288 S.
  † Bani, V., Bibel und Babel. La Bibbia considerata alla nuova luce
- dei documenti assiro-babilonesi. Roma 1904. 67 S. 80. ("La Sperebes".)
- † Bevir, E. L., Bible or Babylon? Crowthorm 1903. 25 S. 8°.
  † Bevir, E. L., Bibel oder Babylon. Autorisierte Übersetsung aus dem Englischen. Elberfeld 1904.
  † Cheyne, T. K., Babylon and the Bible, s. Hibbert Journ. oct. 04.
- S. 65-82. Cobern, C. M., Moses and Hammurabi and their laws, s. MR 1904.

- Cobern, C. M., Moses and Hammurabi and their laws, s. Mr. 1904. S. 696—703.
  † Cook, S. A., The laws of Moses and the code of Hammurabi. New York 1903. 11, 307 S. 80.
  † Delitssch, Fr., Babilonia e bibbia. Prima traduzione italiana di F. Marinelli. Torino 1903. 119 S. 160.
  † Faulhaber, M., Zum Bibel-Babelstreit. Straßb. Diöc.-Blatt 1904. 1—2. S. 46—70.
  † Gunkel, H., Israel and Babylon; the influence of Babylon on the religion of Israel: a reply to Delitssch. Philadelphia 1904. 63 S. 120.
  † Gumplowicz. Hammurabi und Moses. s. Zukunft 04, no. 30.
- † Gumplowicz, Hammurabi und Moses, s. Zukunft 04, no. 39. † Hoberg, G., Babel und Bibel. Ein populärer Vortrag. Freiburg i. B. 1904. VII, 35 S. Hoffmann, A., Bibel-Babel-Fabel. Buenos Aires 1903.

- Hoffman, A., Bibel-Babel-Fabel. Buenos Aires 1903.

  Kōnig, E., Unscientific points of view in the Babel-Bibel-Controversy, s. ET. XV, 10 (July 04). S. 479—480.

  † Kōnig, E., Im Kampf um das Alte Testament. 3. Heft. Die Babel-Bibel-Frage und die wissenschaftliche Methode. Zugleich Kritik v. Delitzschs III. Babel-Bibel-Schrift. Groß-Lichterfelde 1904. 45 S.

- Delitzschs III. Babel-Bibel-Schrift. Groß-Lichterfelde 1904. 45 S. † Oehser, Sch., Judentum und Assyriologie. 3 volkstümliche Vorträge. Berlin 1904. 63 S. 8°.

  Piaches, P. G., The Old Testament in the light of the historical records and legends of Assyria and Babylonia. New York 1903. 8°. † Rogers, R. W., Biblical discoveries that have stirred the world, s. SST 04, no. 31. S. 419—420. † Rosenbacher, A., Moses und Hammurabi. Vortrag 1904. 19 S. 8°. † Rosenbacher, A., Delitzsch-Kaurach. Der papierene Weltkrieg im XX. Jahrhundert n. Chr. G. 2. verbesserte u. vermehrte Aufi. Im Krankenstuhl wehmutsvoll verfaßt und mühsam diktiert. Wien 1904. 82 S. 8°. † Sampery, S. R., The Code of Hammurabi and the Laws of Moses, s. Baptist Review and Expositor. Vol. I, no. 1. Apr. 04. S. 97—107. † Sayce, A. H., Monument facts and higher critical fancies. New York
- † Sayce, A. H., Monument facts and higher critical fancies. New York and Chicago 1904. 127 S. 8°. Schlemmer, Babel und Bibel in der Schule, s. ZER. XV, 4 (Juli 04).
- S. 289—305.
  † Schorr, M., Die mosaische Gesetzgebung im Lichte des codex Hammurabi, s. Ost u. West 04. S. 441—448.
  Selb st, J., Babylonische Verwirrung. Ein Rückblick u. Ausblick (Schluß).
  s. Kath. XXIX, 2. S. 96—113.

- † Sofer, Im. (Em. Schreiber), Bibbia e Babele (appunti alle conferenze di G. Sacerdeti). Triest 1904. 162 S. 82.
  † Strack, H. L., Das Alte Testament im Lichte des Alten Orienta, a Evgl. Kirchl. Ans. f. Berlin 04. no. 18, 29. April n. no. 16, 6. Mai.
  † Thiessen, E., Auf was fir Boden fiel "Babel und Bibel", a. Gegunwart 04. no. 17. S. 261—263.
  † Wegener, A., Bibel und Babel, Was sie verbindet und scheidet. Vortrag. Moskau 1903. 23 S.
  † Winckler, H., Die Weltanschauung des alten Orients. Leipzig 1904. III, 50 S. 80. (Ex Oriente Lux, heraug. v. H. Winckler I, I).
  † Winckler, H., Babylon and the Bible, a. Hibbert Journal, vol. 1 oct. 03.

  - oct. 03
- oct. 03.

  † Winckler, H., North Arabia and the Bible: a defence, s. Hibbert Journal, vol. II. Apr. 04. S. 571—590.

  † Völter, D., Ägypten und die Bibel. Die Urgeschichte Israels im Licht der ägyptischen Mythologie. 2. neubearb. Aufl. Leiden 1904. VII, 116 S. 80.

  † Chajes, H. P., Note esegetiche, s. Rivista israelitica. Florens 1904.

  † Cheyne, T. K., Critica Biblica: Part 2. Esekiel and the Minor Prophets; Part 3. First and Second Samuel; Part 4. First and Second Kings. New York 1904. 120.

  Dann. G. L. "Mice" and "Emerods", s. ET. XV. 10 (Iuly 04). S. 475.

- Second Kings. New York 1904. 130.

  Dann, G. L., "Mice" and "Emerods", s. ET. XV, 10 (July 04). S. 475—477 [1 Sam. 5, 6. 6, 4. 5].

  Gottheil, R. J. H., Some Early Jewish Bible criticism, s. JBL. XXIII, S. 1—12 (1904). [Hiwi of Balkh.]

  Henslow, G., The Carob and the Elephant, s. ET. XV, 9 (June 04). S. 439.

  † Kahana, A., La Bible avec commentaires en hébreux. Gitomir 1903.

  † Lans-Liebenfels, J., Anthroposoon biblicum. L Eisagogicon, IL Archaeo-anthropologicon, III. Biblico-exegeticon, s. VB L S. 307—356, 429—469; B. IL S. 26—60.

  Mayer Lambert Notes executiones. I Amos VI J. & Habacon VIII.
- 429—469; B. II. S. 26—60.

  Mayer Lambert Notes exégétiques. I. Amos VI, I et Habacouc III, 14. II. Job XI, 3 et XII, 4. II. Dittographies verticales: Eséchiel II, 18; VII, 13; XXI, 27; Daniel IV, 32; V, 16, s. RÉJ. Tome 48. no. 95. (janv.-mars 04). S. 130—132. I. Ecclésiaste I, I. 2. ibid. 7, II. 3. Variantes du Targoum des prophètes. 4. 1970 (Dan. II, 6. 9; IV, 24), s. no. 96 (avr.-juin 04). S. 273—275.

  † Spiegelberg, W., Aegyptologische Randglossen zum Alten Testament. Straßburg 1904. 48 S. 80.

  † Wells, F. A., "The Book" at a Glance. Being a Series of Diagrams illustrating the Books of the Old Testament. No. I, Genesis to Daniel. For Teachers and Bible Students. Chelmsford 1904. 24 S. 84.

  Wünsche, A., Die Tierwelt im Bilderschmucke des alttestamentlichen poetischen Schrifttums, s. Ztschr. f. d. deutschen Unterricht VIII, 10 (04). S. 604—653.

- lichen poetischen Schrifttums, s. Ztschr. f. d. deutschen Unterricht VIII, 10 (04). S. 604—653.

  † Wünsche, A., Gedanken über Bild und Vergleichung nach Wesen und Bedeutung im Hebräischen und Arabischen, s. VB I. S. 469—490. II. S. 7—96.

  † Gunkel, H., Die Eatstehung der fünf Bücher Mosis, s. Deutsche Rundschau XXX, 7. Apr. 04. S. 78—93.

  Re dpath, H. A., A new theory as to the use of the divine names in the Pentateuch, s. AJTh. VIII. S. 286—301 (1904).

  † Thomas, J., Against unity of Pentateuch. New Criticism. London 1904. 234 S. 80.

Glück, R., Die Scholien des Gregorius Abulfarag Barhebraeus su Genes. 21—50. Exod. 14. 15. Leviticus-Deuteronom. und Josua auf jüdische Quellen untersucht. Bern 1903. 75 S. 8°. (Diss.) Liber Genesis sine punctis exscriptus. Curaverunt F. Mühlau et E. Kautssch. 2. Aufl. Leipzig 1904. 78 S. 8°. Greenwood, G., The Book of Genesis treated as an authentic record. Vol. I. 2nd ed. London 1904. 244 S. 8°. Greenwood, G., The Book of Genesis, Treated as an Authentic Record. Part 2. From the Death of Nosh to the Call of Abram.

record. Vol. I. 2nd ed. London 1904. 244 S. 8°.
† Greenwood, G., The Book of Genesis, Treated as an Authentic Record. Part 3. From the Death of Noah to the Call of Abram. London 1904. XII, 176 S. 8°.
† Kreibisch, E., Über die Wiener und Wilstäter Handschrift der Genesis. Tetschem 1904. 39 S. (Progr.) 8°.

Maas, A. J., The chronology of Genesis, s. ACQR. XXIX. S. 417—433 (July 1904). [Criticism of Driver, Book of Genesis, 1904.]

Erbt, W., Die Urgeschichte der Bibel. Quellenscheidung und politische Bedeutung, s. MVAG 04, 4. 440 S. 8°.
† Gressmann, H., Die Mythenforschung im Alten Testament. Schleswig-Holsteinsches Kirchenblatt 04. no. 35 u. 36.
† Meinhold, J., Die biblische Urgeschichte. I Mose I—12. Gemein-

wig-Holsteinsches Kirchenblatt 04. no. 35 u. 36.

† Mein hold, J., Die biblische Urgeschichte. I Mose I—I2. Gemeinverständlich dargestellt. Bonn 1904. IV, 159, 16 S. 8°.

Nagl, E., Zur biblischen Urgeschichte, s. Kath. 04, 4. S. 24I—25I.

† Wänsche, A., Der Schöpfungsbericht nach Auffassung des Midrasch, s. VB L. S. 356—398.

† Netter, A., Les six jours de la création. Paris 1903. 18 S. 8°.

† Oppert, J., Ist das Paradies gefunden?, s. Zukunft 04, no. 24.
S. 397—406.

Nestle, E., Resen, Gen. 10, 12, s. ET XV, 10 (July 04). S. 476.

Gibson, M., The Confusion of Tongues, s. ET XV, 10 (July 04).

S. 473-474. † Happel, O., Der Turmbau su Babel (Gen. 11, 1-9), s. BZ 04, 4.

1 Happer, O., Der Tumbau an Date (Control of State of Sta

† Berthoud, H., Où fut Charan de Térach et d'Abram?, s. RThPh 04, 4. S. 294—301.
† Vuilleumier, H., Quelques réflexions au sujet de l'article de M. Berthoud, s. RThPh 04, 4. S. 302—321.

Breasted, J. H., The earliest occurrence of the name of Abram [FOR 7971 in nos. 71, 72 of Sheshonk's list of conquests], s. AJSL. XXI. S. 22—36 (Oct. 1904).
† Chauvin, V., Genèse XX v. 12, SA. aus Muséon, NS. V. 1904.
† Miketta, Die literarhistorische und religionsgeschichtliche Bedeutung der Agyntischen Eigennamen der Josephageschichte. s. RZ. II (04) 2.

der ägyptischen Eigennamen der Josephsgeschichte, s. BZ II (04), 2.

S. 122-140.
Haupt, P., Moses' Song of Triumph, s. AJSL. XX. S. 149-172 (Apr. 1904).
Bleeker, L. H. K., Enkele opmerkingen naar sanleiding van "Oorsprong en beteekenis van de Tien Worden", s. ThSt. XXI, 4 (03).

S. 310-315. Halévy, M., Un mot important dans le décalogue, s. JA. X série. Tome III, 2 (04). S. 340-342.

† Oort, H. L., De Tien geboden. Dordrecht 1904. 162 S. 80. † Hoffmann, Das Buch Leviticus. Übersetzt und erklärt. 1 Halbb. Lev. I—XVII. Berlin 1905. VIII, 479 S. 80. Lev. I—XVII. Berlin 1905. VIII, 479 S. 80.

Halévy, I., Lévitique 26, 41, s. JA X. Série. Tome I. (Mai-Juin 03)
S. 556—557.

† Peters, N., Die Stadt in Nm. 24, 19 und Ps. LXXII (LXXI), 16, s.
BZ. I (04), 2.

† Giovanni, G. C., Ipotesi dell P. Hummelauer e di altri autori moderni su l'Autenticità de Deuteronomio di Mosè. Genua 1904.

Schechter, S., The Mechilta to Deuteronomy, s. JQR XVI (July 04).
no. 64. S. 695—701.

† Cheyne, T. K., Critica Biblica. Part 5. Joshua and Judges. New York 1904. 80.

Halévy, M., Juges 5. 20. s. VA Halévy, M., Juges 5, 30, s. JA. X. série. Tome 2 (04). S. 342—34; Lambert, M., Notes Exégétiques, 1722 et 1723 (Juges 12, 6), s. REJ. Tome 49. no 97. juillet-sout 04. S. 146—147. Haupt, P., The prototype of the Magnificat, s. ZDMG 58, 3 (04). Haupt, P., The prototype of the Magnificat, s. ZDMG 55, 3 (04). S. 617—632.
† Guth, W. W., Die ältere Schicht in den Erzählungen über Saul und David (I Sam. 9 bis I Reg 2). Halle 1904. 39 S. 8°. (Diss.)
M'Ouat, J. E., 2 Sam. 18, 23 PDT 173, s. ET. XV, 9 (June 04). S. 426.
† Doller, J., Geographische und ethnographische Studien sum III. u. IV. Buche der Könige. Gekrönte Preisschrift. Wien 1904. LX, 355 S. I farb. Karte (Theol. Studien der Leo-Gesellschaft 9).
Moule, H. F., God save the King', s. ET. XVI, 4 (Jan. 05). S. 186—187.
Nestle, E., God save the King', s. ET. XVI, 1 (oct. 04). S. 43.
Condamin, R. P., Transpositions justifiées dans le texte des Prophètes, s. RB Nouv. Série I, 3 (juillet 04). S. 377—389. I. Is. 5, 26—30 avant 8, 20°; II. Jér. 3, 19—21 après 3, 13. III. Les poèmes d'Is. 40 et suiv. 40 et suiv. Murison, R. G., Rahab רַהַב הָם שָׁבָּח (Jes 30, 7), s. ET XVI, 4 (Jan. 05). S. 190. Langdon, S., Isaiah 66, II [the word 17, Assyrian parallel], s. AJSL XX. S. 259 (July 1904). † Bruston, C., L'Arche d'alliance et Jérémie, s. RThQR 04, 5. S. 437—445.
† Giesebrecht, F., Jeremias Metrik am Texte dargestellt. Göttingen 1904. VIII, 52 S. 80.
† Larsen, L. A., Propheten Jeremias, hans Liv og Virke. I. Heft. Kristiania 1904. 87 S. 80.
Macrae Tod, The Poetry and the wit of Jeremiah, s. ET XV, 10 (July 04). S. 461—462.
Bacon, B. W., Over e beteekenis van YF Jer. 11, 19, s. ET XV, 8 (May 04). S. 280. S. 437-445. (May 04). S. 380. Driver, S., Translations from the prophets: Jeremiah C. 25, s. Exp. no. 53 (may 04). S. 394—400; 46, 1—47, 28, no. 55, S. 61—73; 48, 29—49, no. 56 (Ang. 04). S. 138—148.
† Jellie, W. H., Ezekiel: His Life and Mission (Bible Class Primers). Edinbourgh 1904. 99 S. 16°.
Beyrich, K., Das Messiasbild des Ezechiel, s. ZWTh 47, 4 (04).

S. 433-461. † Müller, D. H., Biblische Studien. 2 Hefte. Neue Titelausgabe

-461.

Wien 1904. 8°. 1) Esechiel-Studien 1895. 65 S. 2) Strophenbau and Responsion. Neue Beiträge 1898. 87 S. iller, Einige Konjekturen su Esechiel und den Psalmen, s. ThStK 35, 1. S. 158—189. of it. S. 158—189. Century Bible, 1) The Minor Prophets: Hosea, Joel, Amos, Obadiah, Jonah, and Micah. Edit. by R. F. Horton. London 1904. 12°. — arti, K., Das Dodekapropheton. 2. Lieferung. S. 241—492. XVI S. Fitelblatt sum gansen KHAT (KHAT, 20). Täbingen 1904. 4°. isterley, W. O. E., The old latin texts of the minor prophets. IV, L. JThS VI no. 20. (July 04). S. 570—579. VI no. 21. (Oct. 04). S. 67—70. 5. 67—70.

1rper, W. R., The structure of Hosea 4, 1—19, s. AJSL. XX,

1. 85—94 (Jan. 1904). The Structure of Hosea 7, 8—14, 10. XXI,

1. 1—21. (Oct. 1904). [S. XVII. S. 1—15. (Oct. 1900)].

Waller, C. H., Notes on twelve lesser prophets. 1. Hosea. London 1904. 100 S. 160.

100 nacker, M. A. v., Les deux premiers chapitres de Joël. — Joel 1, 17, s. RB Nouv. Série. 1, 3 (juillet 04). S. 356—376.

Waller, C. H., Notes on Twelve Lesser Prophets. Nr. 2. Joel and Obadiah. With a special supplement on the Day of the Lord and he outpouring of his spirit. (Our Bible Hour). London 1904. 85. 160. % S. i6º. trper, W. R., The structure of the text of the Book of Amos. London u. Chicago 1904. 38 S. 4°.

ontgomery, J. A., Notes on Amos [1, 1; 7, 2. 5; 7, 4], s. JBL. XXIII. . 94—96 (1904). 3. 94—96 (1904).

Wân sche, A., a) Der Prophet Jona, b) der Prophet Micha in der igadischen Deutung des Jalkut Schimeoni, s. VB I. S. 235—255. 256—265. B II. S. 82—102. irnes, W. E., A messianic prophecy: Micah 4, 8—5, 2 (Hebr. 5, 5), s. Exp. Nov. 04. S. 376—388. odberg, A. H., The soul of Habakkuk, s. MR 1904. S. 866—878. Moor, J. C. de, De propheet Maleachi, bijzondere canonic en exegese. Amsterdam 1903. gese. Amsterdam 1903. The Book of Psalms. Philadelphia 1903. 311 S. 16°. [Jewish ne Book of Psalms. Philadelphia 1903. 311 S. 16°. [Jewish Publication Society.]
Baethgen, Fr., Die Psalmen, übers. u. erklärt. 3. neubearb. Aufl. Göttingen 1904. IV. L., 438 S. 4°. (HAT II. Abt. B. II.)
ameron, R., New light on the Psalms, s. BS, 1904. S. 689—710.
Century Bible, The, The Psalms 1—72. vol. I. Introduction, revised Version with Notes and Index. Edit. by Davison. London 1904. 365 S. 12°.

The With the Praint The Company of the Psalms of the Psalm תורה נבישים וכתובים עם פירוש מדעי. Commentaire critique de la Bible publié sous la direction d'Abraham Cahna. Les psaumes, par H. P. Chajes. Ire partie. Ps. 1—72. Zitomir 1903. 156 S. 8°. Cheyne, T. K., Book of Psalms; translation and notes. New York 1904. 2 Bde. 582 S. 8°. Ehrlich, A. B., Die Psalmen. Neu übersetzt und erklärt. Berlin 1905. VI, 438 S. Lex. 8°. Evans, Ch., Notes on the Psalter. Extracts of Parallel passages from the Prayer-Book, Septuagint and Vulgate version. London 1904. 163 S. 80. McFadyen, J. E., The messages of the Psalmists: the Psalms of

the Old Testament arranged in their natural grouping and freely rendered in paraphrase. London und New York 1904. XXII, 329 S. 16. † M. A. (Cambridge), The metrical versions of the psalms. The old version (Sternhold and Hopkins), s. Calcutta Rev. Jul. 04.

319-335.

† Palmer, den gamle Pagts, oversatte af L. C. Lindberg, forsynede met historiske og opbyggelige Oplysninger til Brug for Menigheden ved C. Møller. Kopenhagen 1904. 112 S. 8°.
† Prothers, R. E., The Psalms in human life. New ed. London 1904. XI, 415 S. 8°.

XI, 415 S. 80.

XI, 415 S. 80.

Saadja Al-fajjûmi's arabische Psalmenübersetsung und Commentar (Ps. 125—150) nach einer Münchener und einer Berliner Handschrift herausgeg., übers. u. mit Anmerk. versehen von B. Schreier. Berlin 1904. 51. XXIII S. 80.

Storjohann, Psalmernes Bog historisk belyst of forklaret. Mei

opbyggelige Noter til hver Psalme of C. H. Spurgeons store Psalme vaerk. Odense 1904. 264 S. 8°.

Baumann, E., Psalm 2, s. ZDMG 58, 3 (04). S. 587—595.

† Dunkan, The Psalm of life. Expository sermons on Psalm 23, London 1904. 72 S. 8°.

† Faulhaber, M., Psalm 29 (28) ein Gerichtspsalm, s. BZ 04, 3.

S. 260—274. † Noack, J., Über die Situation im 55. Psalm, s. PM VIII, 4 (04). S. 144—146.

S. 144—146.

Nestle, E., Eine Anfrage an Arabisten über Psalm 55, 23, s. ZDMG 58, 3 (04). S. 664—666.

Edmunds, Cr., Psalm 68, 13, s. ET XVI, 4 (Jan. 05). S. 187.

Barnes, W. E., Psalm 69, s. Exp. March 04. S. 332—338.

Barnes, W. E., Psalm 69, s. Exp. no. 53 (may 04). S. 332—338.

† Belli, H., Il salmo CIII: lezione esegetica. Livorno 1904. 30 S. 169.

† Gasser, J. K., Das althebräische Spruchbuch und die Sprüche Jesu Ben Sira in Bezug auf einige wesentliche Merkmale ihrer historischen Verschiedenheit untersucht. Zürich 1903. 270 S. 89. (Diss.)

Bevan, A., Note on Proverbs 7, 22, s. JPh 54 (03). S. 287—288.

Halévy, J., Proverbes 19, 18, s. JA. X. Série. Tome III, 2 (04). S. 343.

Halévy, J., Proverbes 25, 20, s. JA. X. Serie. Tome I. (Mai-Juin 03). S. 555—556.

† Alberti Magni, B., Commentarii in Job additamentum ad opera omnia B. Alberti. Primum ex V codicibus manuscriptis ed. M. Weiß. Cum effigie besti Alberti Magni et 8 tabulis phototypicis. Freiburg

Cum effigie beati Alberti Magni et 8 tabulis phototypicis. Freiburg

Cum effigie beati Alberti Magni et 8 tabulis phototypicis. Freiburg i. B. 1904. XII, 568 Sp. Lex. 80.
† Hontheim, J., Das Buch Job. Als strophisches Kunstwerk nachgewiesen, übersetzt und erklärt. Freiburg i. B. 1904. VII, 365 S. (BSt IX, 1—3.)
König, E., The problem of the Book of Job, s. AJTh. VIII, S. 66—77. (1904.)
Ludwig, A., Analysis of the Book of Iyyôb. Prag 1904. 57 S.
† Abruszese, A., Il cantico dei cantici in alcune paraphrasi poeti che italiane. Contributo alla storia del dramma pastorale. Trani 1904. 230 S. 80.
† Scholz, A. W. Kommentar über des Hobelied and De Art.

† Scholz, A. v.. Kommentar über das Hohelied und Ps. 45. Leipung 1904. IV. XXII, 138 S. 8°. † Vrede, W., Die beiden dem hlg. Thomas von Aquin zugeschriebenen

Kommentare zum Hohen Liede. Münster 1903. 41 S. 80. (Diss.)

```
Bewer, J. A., The goël in Ruth 4, 14, 15, s. AJSL. XX. S. 202—206. (Apr. 1904.)
† Book of Ruth and Book of Esther, The, London 1904. 8°.
Köhler, L., Der Zweck des Büchleins Ruth, s. TThT 04, 4. S. 458—472.
† Colombo, S., "Echa" saggio di critica biblica, s. Rivista israelitica. Florenz 1904.

**Buchanan A. Resence of Ecclesiastes in metre of Omer Khaysen.
    Buchanan, A., Essence of Ecclesiastes in metre of Omar Khayyam.
  London 1904. 16°.

Genung, J. I., Words of Koheleth. Boston and New York und London 1904. XVI, 361 S. 12°.

Griffith, W., Ecclesiastes. An application, s. ET XVI, I (oct. 04). S. 44—48.
   † Haupt, P., Kohelet oder Weltschmerz in der Bibel. Ein Lieblings-
buch Friedrichs des Großen. Verdeutscht und erklärt. Leipzig 1904.
            VIII, 36 S.
  † Matthes, I. C., De israelitische Wijzen. IV, s. StVG XXVI (03).
S. 63. V. de Predeker s. StVG XXVII (04). S. 197—220.
† Matthes, I., Der Prediger, s. VB II. S. 61—82.
† Matthes, I., Die Abfassungszeit des Predigers, s. VB II.
 † Matthes, I., Die Abfassungszeit des Fredigers, s. VB II.

Moffat, J., Literary illustrations of Ecclesiastes, s. Exp. nov. 04.

S. 388—400, dec. S. 463—468.

† Neile, H. H., Mc, An introduction to Ecclesiastes, with notes and appendices. Cambridge 1904. VII, 170 S. 80.

† Rosenzweig, A., Koheleths Welt- und Lebensanschauung. Berlin 1904.

† Zapletal, V., Die Metrik des Buches Koheleth. Freiburg (Schweis) 1904. 20 S. 80.

* Zapletal, V. Die vermeintlichen Irrichten Oohelets, s. Schweizer.
  1904. 20 S. 80.

† Zapletal, V., Die vermeintlichen Irrlehren Qohelets, s. Schweizer Rundschau 04, 6. S. 463—468.

† Scheftelowitz, I., Zur Kritik des griechischen und des massoretischen Buches Esther (Forts. u. Schluß), s. MGWJ 47, 6. (03).

The Chaldeens on the book of Daniel, s. JAS 04 (april). S. 368—369.

Jahn, G., Das Buch Daniel nach der Septuaginta hergestellt, übersetzt und kritisch erklärt. Mit einem Anhange: Die Mesha-Inschrift, aufs neue untersucht. Leipzig 1904. XXII, 138 S. 8.

Lagrange, P., Prophéties messianiques de Daniel, s. RB N. S. I, 4 (oct. 04). S. 494—520.

† Macler, F., L'apocalypse arabe de Daniel, publiée traduite et annotée, s. RHR Mai-juin 04. S. 265—305.

Mémain, Les soixante-dix semaines de la prophétie de Daniel (exé-
    Mémain, Les soixante-dix semaines de la prophétie de Daniel (exégèse et chronologie). Paris 1904. 75 S. 80.
† Fischer, J., Das apokryphe und das kanonische Esrabuch, s. BZ 04. S. 351-364.
† Gatt, G., Die Topographie des Buches Nehemias, s. ThQO 04, 4.
    S. 575—599.

Sohmer, J., Sarbeth Sabanaiel, s. ET XVI, 4 (Jan. 05). S. 191—192.

Sluys, D. M., De Maccabaeorum libris I. et II. quaestiones. Amsterdam 1904. 126 S. 8°. (Diss.)

Lequeur, R., Kritische Untersuchungen sum sweiten Makkabäerbuch. Straßburg 1904. VII, 87 S. 8°.

Sieger, Jos., Das Buch Tobias und das Märchen von dem dankbaren Toten, s. Kath. 3. F. XX, 5. S. 367—377.

Vetter, P., Das Buch Tobias und die Achikarsage, s. ThQ 86, 3 (04). S. 221—262. 4 (04). S. 512—539.
```

S. 321-363. 4 (04). S. 512-539.

Weber, W., Die Composition der Weisheit Salomos, s. ZWTh 47, 2 (04). S. 145—168.

Deissmann, A., u. E. Schürer, Zur Chronologie des griechischen Sirachbuches, s. ThLZ 04. no. 20. Sp. 558—559.

† Gasser, K., Die Bedeutung der Sprüche Jesu ben Sirah für die Datierung des althebräischen Spruchbuchs untersucht. Gütersloh 1904.

Margoliouth, S., The destruction of the original of Ecclesiasticus, s. ET XVI, 1 (oct. 04). S. 26—29.

Schechter, S., The destruction of the original of Ecclesiasticus, s. ET XVI, 4 (Jan. 05). S. 185—186.

Halévy, J., Jubilés XXXVIII, s. JA. X. Série. Tome III, 2 (04). S. 343—346.

XVI, 4 (Jan. 05). S. 185—186.
Halévy, J., Jubilés XXXVIII, s. JA. X. Série. Tome III, 2 (04).
S. 343—346.
Belléli, L., Un nouvelle apocryphe, étude sur un fragment de man-

scrit du vieux Caire. Livorno 1904. 23 S. 80.

† Adler, N, Hebräische Buchstabenbilder. Fürth 1904. 30 Bl. 4. Anstedt, E., Hebrew and arabic in Roman type, s. ET XV, 12. (Sept. 04). S. 564-565.

Barth, J., Beiträge zur Pluralbildung des Semitischem, s. ZDMG 58, 2 (04). S. 431-445.

Berry, G.R., Original waw in 7. verbs, s. AJSL. XX, S. 256-257 (July 1904). † Blau, L., Wie lange stand die althebräische Schrift bei den Juden in Gebrauch? Aus Kaufmann Gedenkbuch. 14 S.

Brockelmann, C., Zur hebräischen Lautlehre, s. ZDMG 58, 3 (04). S. 518-524.

S. 518—524.

Brown, J., Driver, S. R., and Briggs, C. A., Hebrew and English Lexicon of the Old Testament. Part 11. Boston 1904. 80.

† Consolo, F., "Yehiel Nahmany Sefardi". Un poco più di luce sulle interpretazioni della parola 1700. Florenz 1904. 20 S. Text u. 15 S.

interpretazioni della parola 1770. Florenz 1904. 20 S. Text u. 15 S. Musiknoten. 80.

Charencey, de, Quelques mots Basques d'Origine Sémitique, s. JA. X. Série. Tom. III, I (04). S. 155—157.

Hyvernat, M., Le langage de Massore. B. Lexique massorétique, s. RB. NS I, 4 (oct 04). S. 521—546.

Madan, J. R., Hebrew in Roman Typs. Suggestions for a uniform system of transliteration from Hebrew and Arabic into Roman Print, s. ET XVI 4 (Jan oct.) S. 187—188.

s. ET XVI, 4 (Jan 05). S. 187—188.

Nestle, E., Melupum, s. ZDMG 58, 3 (04). S. 597—600.

Nestle, E., Aus einem sprachwissenschaftlichen Werk von 1539, s. ZDMG 58, 3 (04). S. 601—616.

† Nöldeke, Th., Beiträge zur semitischen Sprachwissenschaft. Straßburg 1904. IX, 139 S. 80.

Praetorius, Fr., Digamma und Waw, s. ZDMG 58, 2. S. 461—462-† Steinschneider, Hebraisten, Norrelius, Campensis, Beda, s. ZHB VIII (04), 1. † Weikert, Th., Grammatica linguae hebraicae cum Chrestomathia et Glossario. Rom 1904. 440 S. 80.

Babelon, Le dieu Eschmoun, s. CAIBL. Mars-Avril 04. S. 231-239-Baudissin, W. W., Gr. v., Die alttestamentliche Bezeichnung der Götzen mit gillülim, s. ZDMG 58, 2. S. 395-425.

- † Baentsch, Entstehung, Art und Geschichte des israelitischen Monotheismus, s. Protestantenblatt B. 37. no. 45. 46. 48. 49. 50. B. 38, 3. Belleli, L., The High-Priest's procession on the Day of Atonement, s. JQR XVII (oct. 04). no. 65. S. 163—167.
  † Bertsch, H., Die Sprachwurzeln der Erdgeister. Religionsgeschichtlich-etymologische Untersuchungen. Bruchsal 1904. 32 S. 40. (Progr.) † Besant, A., Die vier großen Religionen. 4 Vorträge vor der 21. Jahresversammlung der theosophischen Gesellschaft zu Adyar bei Madras. Übers. v. G. Wagner. Berlin 1904. X, 197 S. 80.
  † Böhmer, J., Das biblische "Im Namen": Zauberformel? Phrase? Glaubensbekenntnis? 4 u. 5, s. StSt 04, 9. S. 516—533; 10, S. 580—595.

- -595-
- -595.
  † Boissonot, H., La femme dans l'Ancien Testament. Tours 1904.
  S. 319. Fol. avec grav.
  Box, G. H., The Jewish Prayer-Book. A study on the worship of the Synagogue, s. ET XV, 7 (April 04). S. 313—316; 8 (May 04).
  S. 362—366.
  Brandt, W., De tooverkracht van namen in Oud en Niew Testament, s. TThT 04, 3. S. 355—388.
  Bewer, J. A., Die Anfänge des nationalen Jahweglaubens, s. ThStKr 77, 4 (04). S. 467—490.
  Bächler, A., Eine eigentümliche Einzelheit des Astartedienstes in den Psalmen Salomos, s. VB I, 4 (Mai 04). S. 405—429.
  † Calllaway, Ch., The prophet and the priest in hebrew ethics, s. Westminst. Rev. may 04. S. 533—539.
  † Chantepie de la Saussaye, P. D., Manuel d'histoire des religions, traduit de l'allemand, sous la direction de H. Hubert et L. Lévy.

- † Chantepie de la Saussaye, P. D., Manuel d'histoire des religions, traduit de l'allemand, sous la direction de H. Hubert et I. Lévy. Paris 1904. LIII, 714 S. 80.

  Charlier, C. V. L., Ein astronomischer Beitrag zur Exegese des Alten Testaments, s. ZDMG 58, 2. S. 386—394 (angebliche Besiehungen des israelitischen Hauptheiligtums und seines Kults zur Sonne v. G.).

  Cartiss, S. J., The origin of sacrifice among the Semites as deduced from facts gathered among Syrians and Arabs, s. Exp. dec. 04.

  S. 461—472.
- S. 461-472. † Danzinger, A., Jewish forerunners of Christianity. London 1904
- 342 S.
  Davidson, A. B., The Theologie of the Old Testament. Ed. from the Author's MSS by E. D. F. Salmond. Edinbourgh und London 1904. 568 S. 8. (Intern. Theolog. Library.)
  Davidson, A. B., Old Testament Prophecy. Ed. by J. A. Paterson, D. D. New York 1904. 9, 507 S. 8°.
  † Didiot, J., Le pauvre dans la Bible. Paris 1904. 185 S. 16°.
  † Dufieux, A., Le sentiment religieux dans l'antiquité. Paris 1904. 90.

- 1904 (?) 80.
  † Duhm, H., Die bösen Geister im Alten Testament. Tübingen 1904.
  IV, 68 S. 80.
  Dussaud, R., Milk, Moloch, Melquart, s. RHR Tom. 49, 2 (Mars-avril

- α4). S. 463—468.
   Frānkel, S., Zu dem semitischen Original von iλαστήριος und iλαστήριος s. ZNW V, 3 (α4). S. 257—258.
   † Friedländer, M., Griechische Philosophie im Alten Testament. Eine Einleitung in die Psalmen- und Weisheitsliteratur. Berlin 1904. 223 S. 80.

Halévy, J., Eloah, s. JA. X. Série. Tome III, 2 (04). S. 339—340. Hart, J. H. St., Philo of Alexandria, s. JQR XVII. Oct. 04. no. 65. S. 78—122.

5. 78—122.
† Hummelauer, Fr. v., Beitrag zum Gebrauch des Loses bei den Hebraeern, s. BZ 04, 3. S. 254—258.
Foote, T. C., The Cherubim and the Ark, s. JAOS. XXV, 279—286 (1904).
Köberle, J., Sände und Gnade im religiösen Lebem des Volkes Israel bis auf Christum. Eine Geschichte des vorchristlichen Heilsbewassseins. München 1905. VIII, 685 S. 8°.
König, E., The level of prophetism in Babylonia and in Palestine, s. MR 1904. S. 400—423.

MR 1904. S. 409-423. † Kornfeld, H., Verbrechen und Geistesstörung im Lichte der ab-

biblischen Tradition. Halle 1904. 36 S. 80.

Langdon, S., History and signification of Carthaginian sacrifice, s. JBL. &XIII, S. 79—93 (1904).

† Laur, E., Die Prophetennamen des Alten Testaments. Ein Beitrag zur Theologie des Alten Testaments. Freiburg (Schw.) 1903. VI. 164 S. 8º.

† Leeuwen, J. v., Verzoening, een theologische studie. Utrecht 1904. † Levinstein, G., Professor Ladenburg und der Unsterblichkeitsgedanke im Judentum. Berlin 1904. 32 S. 80. Lods, A., Les Israélites croyaient-ils à la vie future II, s. Rev. Chrét.

04 (may). S. 359-376.
Loisy, A., Belzeboul, s. RHLR, sept.-oct. 04. S. 434-466.
† Mandl, S., Das Wesen des Judentums dargestellt in homiletischen

Essais, nebst einem Anhang: Die Lehre von Gott, die Lehre von Menschen. Frankfurt 1904. VIII, 99 S. 8°.

† Marr, B., Der Baum der Erkenntnis. Eine mythologisch-etymologische Studie. Dux 1904.

Matthes, I. C., Die israelitischen Trauergebräuche, s. VBIL

Oort, H., Het israelitische Pinksterfest, s. ThT 38, 6 (Nov. 04).

Oort, H., Het Israelieseas S. 481—510.

Oort, H., Eene wijsgeerige wereldverzaking. Naar Philo's περι των φυγαδων, s. ThT XXXVIII, 2. S. 113—135.

† Paulus, A., Les juifs avant le Méssie. I. Developpement politique et religieux du people juif. Paris 1905. 64 S. 16.

† Peake, A. S., The Problem of Suffering in the Old Testament. London 1904. XV, 197 S. 80.

London 1904. XV, 197 S. 80.

Peet, S. D., The tree of life among all nations, s. AAOJ. XXVI, S. 1—16 (Jan.-Feb. 1904).

Perles, F., Das Gebet im Judentum. Frankfurt 1904. 23 S. 80.

Peters, H., Immortality in the Old Testament, s. LChr. XXIII,

S. 514-524 (1904).
† Pooler, L. A., Studies in religion of Israel. London 1904. 288 S. &.
† Poznański, S., Schilo. Ein Beitrag zur Geschichte der Messisslehre. I. Teil: Die Auslegung von Gen. 49, 10 im Altertum bis sun Ende des Mittelalters. Leipzig 1904. XXXIII, 512, LXXVI.

† Roux F., Essai sur la vie après la mort ches les Israelites. Thèse. Genève 1904. 195 S. 8°.
† Sampson, H. E., Message of the sun and the cult of the cross and the serpent. Epitome of the faith of Jehovah-Elohim for which the religions indicates and christianites many arbeits and the color of the colors. religions judaism and christianity were substituted. London 1904. 100 S. 8%

M., L'idée messianique au temps de Jésus-Christ, s. Rev. 15 févr. 04. S. 146—186.

ke, W., Aegypten-Israel-Babylonien. En Forelaesning over telitisk-jsdiske religioni dens sammenhaeng og bersring med gionerne. Kristiania 1904. 32 S. 8°.

ker, W. R., The use of M in the Old Testament, and of in the New Testament, s. JBL. XXIII, S. 13—67 (1904).

1, G. H., The Origines of the Religion of Israel. Preliminary; than Zeus; Babel and Bible, s. JQR XVII. Oct. 04. no. 65. 14.

14. Notes in Jewish amulets, s. JBL. XXIII, S. 97—105 (1904).

15. H., Notes on Blody Sacrifices in Palestine, s. JAOS. XXV, 3 (1904).

16. Biblische Theologie des Alten Testaments. Erster Band, gion Israels und die Entstehung des Judentums. Tübingen 1905.

17. S. 8°. (Grundriss der Theol. Wissensch. Abt. 17).

17. C., Politics and religion in ancient Israel: an introduction ady of the Old Testament. New York 1904. XVIII, 334 S. 12°.

18. C. C., Two Letters from Professor Porter in regard to the start Stories in Beirut, s. JAOS. XXV, 324—331 (1904).

18. H., Heilige Handlungen, s. ARW VII, 3, 4. S. 282—339.

29. Lh., Le dieu Thammouz et ses rapports avec Adonis, s. RHR.

20. (Mars-avril 04). S. 154—162.

21. K., Naturdyrkelse (Totemismus) i de gammel-semitische reli-Kristiania 1904. X, 224 S. 8°.

22. (Mars-avril 04). S. 154—162.

23. The Biblical view of the soul. New York 1904. XI, 8°.

24. H. G., The food of the gods and how it came to earth. 1904. 326 S. 8°.

25. RThPh 04, 4. S. 233—264.

26. Doer, G., De openbaring in Israel, s. Stimmen voor Waarheid e 04, 2. S. 148—183.

26. J. L., The Spirit of God. New York 1904. XVI, 280 S. 12°.

27. H., H., Nochmals Sabbat, s. ZDMG 58, 2 (04). S. 458—460.

Furenne, C., Le Pays d'Or, s. AlM VII, 19 (1. oct. 04).

-930; 20 (15. oct. 04). S. 950—954.

G. A., Two new Hebrew weights, s. JAOS. XXIV, S. 384 1903).

er, J., Geschichte Israels bis auf die griechische Zeit. Leipzig 158 S. (Sammlung Göschen No. 231.)

1, V., Les Phéniciens et l'Odyssée, t. II. Paris 1904. VII, 80.

, E., Jerusalem under the High priests. Five lectures on etween Nehemiah and New Testament. London 1904. 182 S. 80. ber ger, J., Die Musik der Juden. Kulturhistorische Skisse.

04. (Tscheschisch.)

, S., Absalons Saga. Første Del. Kopenhagen 1904. 386 S. 80. cott, W. H., The Tabernacle. Its History and Structure. Preface by A. H. Sayce. Illustr. London 1905. 355 S. 80.

Destinon, J. v., Untersuchungen zu Flavius Josephus. Kiel 1904

Destinon, J. v., Untersuchungen zu Flavius Josephus. Kiel 1904, 35 S. (Progr.)
Dobschütz, E. v., Jews and antisemites in ancient Alexandria, a. AJTh. VIII, S. 728—755 (1904).
Frost, K. T., The navy of Tharshish and the failure of Jehoshapha, s. Ef XVI, 4 (Jan. 05). S. 177—180.
Haas, J. A. W., A new Old Testament history [H. P. Smith], s. LChr. XXIII, S. 45—57 (1904).
† Hölscher, G., Die Quellen des Josephus für die Zeit vom Exil bis zum jüdischen Kriege. Leipzig 1904. 86 S. 80.
† Hommel, Fr., Geschichte des Morgenlandes. 9 Abb. 1 Karte. 3. durchges. verb. Auflage. Leipzig 1904. 182 S. 40. (Sammlung Göschen B. 43.)

Göschen R. 43.)

+ Hora, E., Die hebräische Bauweise im alten Testament. Eine bib-

† Hora, R., Die nebraische Bauweise im alten lestament. Eine biblisch-archäologische Studie. Fortsetzung u. Schluß. Karlsbad 1902. 48 S. 8°. (Progr.)

Houghton, L. S., When did Israel enter Canaan?, s. BS 1904. S. 496—510.

Houtsma, M. Th., De Senaat van Jerusalem en het Groote Sanhedrin, s. TThT II, 3 (04). S. 297—316.

† Hurlburt, J. L., From Saul to Salomon, a series of studies in Old Testament History. New York 1903. 64 S. 12°.

† Hüsing, G., Nachträgliches zur Onhirfrage, s. OLZ VII. Sp. 87—62.

Testament History. New York 1903. 64 S. 120.

† Hüsing, G., Nachträgliches zur Ophirfrage, s. OLZ VII. Sp. 87—92.

Kent, C. F., Student's Old Testament. Vol. I, Narratives of the beginnings of Hebrew History from the creation to the establishment of the Hebrew kingdom. New York 1904. XXXV, 382 S. 80.

† Lafay, J., Les Saducéens. Thèse. Lyon 1904. 95 S. 80.

Langdon, S., Evidence for an advance on Egypt in the campaign of 701—700 B. C., s. JAOS. XXIV, S. 265—274 (1903).

Lotz, W., Der Bund von Sinai VI, s. NKZ XV, 4 (04). S. 281—304.

VII, s. XV, 7 (04). S. 532—559.

† Löwenstein, L., Geschichte der Juden von der babylonischen Gefangenschaft bis zur Gegenwart. Für Schule und Haus. Mainz 1904.

fangenschaft bis zur Gegenwart. Für Schule und Haus. Mains 1904. VIII, 271 S. 80. Merrins, E. M., Biblical Epidemics of bubonic plague, s. BS 1904.

S. 292-304.
Merrins, E. M., The malady of Saul, king of Israel, s. BS 1904.

Merrins, E. M., The mainly of Saul, king of Israel, s. BS 1904.

S. 752-773.

Merrins, E. M., The deaths of Antiochus IV., Herod the Great, and Herod Agrippa I., s. BS 1904. S. 548-562.

† Meyer, F. B., Josva og det forjaettede Land. Autoriseret Oversaettelse, af O. Oleson. Odense 1904. 216 6. 80.

Milligan, G., Greenhough, J. G. and others, Men of the Old Testament. Cain to David, Manchester 1904. VIII, 301 S. 80.

Murison, R. G., The character of David, s. ET XV, 9 (June 04).

S. 416-418.

Murison, K. G., The character of David, s. ET XV, 9 (June 04)
S. 416—418.
† Oppert, G., Tarschisch und Ophir. Berlin 1903.
† Öttli, S., Die Geschichte Israels. Herausg. v. Calwer Verlagsvereia.
I. Tl. Geschichte Israels bis auf Alexander den Großen. Calwa.
Stuttgart 1904. 566 S. 80.

Patton, W. M., Pre-Semitic populations in Semitic lands, s. MR 1904.
S. 106—110.

Paters I. P. Farle Makes et al. 1904.

† Peters, J. P., Early Hebrew story; its historical background. Loaden u. New York 1904. IX, 308 S. 120.

h, Th., Jewish coins, translated by M. Hill, with an appeaG. F. Hill with illustrations. London 1903. XV, 77 S. 8°.

J. E., The anointing of David, s. ET XV, 10 (July 04).

475.

1d, Ch. A., Eli, Samuel, and Saul. A transition chapter in history. Edinburg 1904. 104 S. 16°. (Bible Class Primers).

H., Who was Balaam?, s. ET XV, 9 (June 04). S. 405—406.

H., The Hittites of Southern Palestine, s. ET XV, 10 (July 474
iro, D., Obstétrique des anciens Hébreux d'après la Bible, muds et les autres sources rabbiniques, comparée avec la e gréco-romaine. Paris 1904. 162 S. 8°.

relli, G., Die Astronomie im A. T. Übersetzt von W. Lüdt ke. 1904. VIII, 137 S. 8.

d, A., La conquête de Canaan d'après les documents bibliques, 1804. 4. S. 350—366.

J. A., Jerahmeel, s. ET XV, 10 (July 04). S. 478—479.

R., Saul and the Hebrew Monarchy. With frontispiece. emple Series of Bible Characters and Scripture Handbooks). 1904. VII, 92 S. 18°.

1berg, W., Der Ausenthalt Israels in Ägypten im Lichte 12 Abb.

C. C., "Yswān" and "Hellas" as designations of the Seleucid s. JAOS. XXV, 302—311 (1904).

3, J., Det israelitiska folkets uppkomst och äldsta historia. 1904. 234 S. 8°.

am, A. R., Handbook to the history of the Hebrew Monarchy. From the Accession of Salomon to the captivity of Judah. use of teachers and students. London 1904. 364 S. 8°.

R. D., Royal titles in antiquity, s. FThR II, S. 257—282, 77, 618—664 (1904) [Statistical. Against Driver, Literature of T., p. 545 f.].

cler, H., North Arabia and the Bible, s. Hibbert Journal 04. S. 571—590.

che, A., Die biblische Todesstrafe der Steinigung, s. VB I, 4

). S. 491—497.

CVII (04). No. 4. Studien aus dem deutschen evangelischen ogischen Institut zu Jerusalem. 1. Dalman, G., Der Pass von as. — 2. Pfennigsdorf, E., Die Außenanlagen der sog. gräber bei Jerusalem. — Röhricht, W., Die Palästinakarte illiam Wey. — Moulton, Warren J., Die samaritanische leier. — Bücheranzeigen.

105. No. 1 (mit I Tafel). Studien aus dem deutschen evanen archäologischen Institut zu Jerusalem. 3. Oehler, W., Die aften und Grenzen Galiläas nach Josephus. 4. Dalman, G., änge, Saatstreifen und Erntestreifen in Bibel und Mischnanan, G., Getreidemaß und Feldmaß. — Nestle, E., Golgotha. 11e, E., Zum Onomasticon des Eusebius. — Bücheranzeigen, 1903. No. 3—5. — L Mitteilungen. Berchem, M. van, Aralinschriften aus Syrien. — Guthe, Neue Forschungsreisen im

Negeb und im Ostjordanlande. - Goldziher, L, Milch und Honig.

— Aus Zeitschriften. — Kurze Mitteilungen.

No. 6. — L. Mitteilungen: Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten:
Rechenschaftsbericht über das Vereinsjahr 1902. — Protokollarischer Bericht über die elfte Generalversammlung des deutschen Vereins zu Erforschung Palästinas am 9. Oktober 1903 in Halle a. d. S. — Geschäftliche Mitteilungen. — Personalnachrichten. — Verzeichnis sämtlicher Mitglieder des d. V. z. Erforschung Palästinas.

licher Mitglieder des d. V. z. Erforschung Palästinas.

04, No. I u. 2. Kautzsch, E., Ein althebräisches Siegel [TID PRO]

1927; Nach Kautzsch ist wahrscheinlich Jerobeam H. gemeint, v. G.],

— Schumacher, G., Die Ausgrabungen auf dem Tell el-Mutesellim.

No. 3 u. 4. Schumacher, G., I. Die Ausgrabungen auf dem Tell el Mutesellim (Forts.), 2. Der Tell el Mutesellim und die Chirbet el Ledschän, 3. Zur Geschichte der Ortslage, 4. Die Ausgrabungen im April 1903, 5. Die Ausgrabungen im Mai 1903. — Blanckenhorn, G., Wetterbericht aus Palästina. — Blanckenhorn, G., Vergleich zwischen dem Wetterbericht in Haifs und Wilhelma. Januar und Feswischen dem Wetterbericht in Haifa und Wilhelma. Januar und Fe-

bruar 1904.
No. 5. I. Mitteilungen: Benzinger, J., Die Ausgrabungen auf dem Tell el Mutesellim im Herbst 1903. — Schumacher, G., Unste Arbeiten im Ostjordanlande. — Benzinger, J., Wetterbericht aus

Jerusalem. — II. Nachrichten.

No. 6. I. Mitteilungen: Kautzsch, E., Zur Deutung des Löwensiegels.

(Mitteilungen aus Briefen von B. Stade, Cheyne, Lidsbarski).

— Kurze Mitteilungen. II. Nachrichten.

PEF April 04. — Notes and news. — Macalister, A. H., Seventh quarterly report on the excavation of Gezer. — Baldensperger, Ph., The immovable east (cont.). — Shaw, E. R., A visit to the cedars of Libanon. — "The strange finding out of Moses his tombe". — Ghosn el Howie, The evil eye. — Macalister, A. St., and Masterman, E. W. G., Occasional papers on the modern inhabitants of Palestine. — Datzi, A., Meteorological observations taken in Jerusalem. — Mastermann, E. W. G., Dead Sea observations (cont.). — Conder, C. R., The early notices of Palestine. — Notices of foreign publications. — Notes and Queries.

July 04. — Notes and news. — Macalister, A. St., Eighth quarterly report on the excavation of Gezer. — Pinches, Th., Fragment of an assyrian tablet found at Gezer. — Sayce, Note on the assyrian tablet. — Flinders Petrie, Notes on egyptian objects from Gezer.

an assyrian tablet found at Gezer. — Sayce, Note on the assyrian tablet. — Flinders Petrie, Notes on egyptian objects from Gezer. — Macalister, A. S., Reports I. Mughâret el 'Anab. 2. Kuriet es-Sa'idah and its Greec inscription. 3. An unpublished inscription in the northern necropolis of Jerusalem. — Baldensperger, Ph., The immovable east (cont.). — Hanauer, J. E., Animal Folk-Lore. — "The Strange finding out of Moses his tombe" (cont.). — Masterman, E. W. G., Dead Sea observations (cont.). — Notices of foreign publications. — Notes and Queries I. Greec inscription at Jamnia. 2. Rock scriptures at Libanon. 2. A newly discovered between seal.— 2. Rock sculptures at Libanon. 3. A newly discoverd hebrew seal.

Transliteration table.

Adler, M. N., The Itinerary of Benjamin of Tudela (cont.), s. JQR

XVI (July 04). no. 64. S. 715—733. XVII (oct. 04). no. 65. S. 123 -141.

† Barnabé d'Alsace, Le tombeau de la sainte Vierge à Jérusalen. Jerusalem 1903. XX, 302 S. 80.

```
P. Anastase Koweit, s. Alm VII, 10 (15 mai 04). S. 449—458; suite: la pêcherie de perles 11 (1 Juin 04). S. 507—512.

Bouvier, J., Balanée-Leucas. Notes de topographie géographique d'après la numismafique, s. RB N. S. I, 4 (oct. 04). S. 572—576.

† Brûnnow, R. E., und Domassewski, A. v., Die Provincia Arabia. Auf Grund sweier in den Jahren 1897 u. 1889 unternommenen Reisen und der Berichte früherer Reisender beschrieben. I B. Die Römerstraße von Mådebå über Petra und Odruh bis El 'Akaba. Unter Mitwirkung von J. Euting. Mit 276 meist nach Original-Photographien angefertigten Autotypien. 4 Taf. in Heliograv., 2 Taf. im farb. Lichtdrucke, 3 großen und 1 Übersichtskarte des Ostjordanlandes, 1 großen Karte und 20 Kartentafeln von Petra, 10 Doppel- u. 1 einfache Taf. mit nabatäischen Inschriften nach Vorlagen von J. Euting, u. 2 Doppeltaf. 272 Zeichnungen u. Plänen u. 24 Umrissen in Zinkotypien u. 13 Druckblättern in Litograph. nach Vorlagen von P. Huguenin. Straßburg 1904. XXIV, 532 S.

Cheikho, L., Voyage de Khalil Sabbagh au Sinal en 1753, s. Alm VII, 20 (15 oct. 04). S. 958—968, 21 (1 nov. 04). S. 1003—1012.

† Coppens, U., Le palais de Calphe et le nouveau jardin Saint-Pierre des Pères Assomptionnistes au Mont Sion. Paris 1904. 95 S. avec planches et figures.
            planches et figures.
Le CheIkh S. Kh. Dahdah, Les diocèses Maronites et leurs titulaires:
             Baalbeck, s. Alm VII, 14 (15 juillet). S. 641-647.

† Eusebius, Das Onomastikon der biblischen Ortsnamen. Herausg. v.

E. Klostermann. Mit I Karte von Palästina. Leipzig 1904. XXXVI,
207 S. 8°. (Die griech. christl. Schriftsteller der ersten 3 Jahrhunderte. XI, I, 2.)

† Flaisch mann. P. Das hl. Land in Wort und Rild. Konstans 1904.
               † Fleischmann, P., Das hl. Land in Wort und Bild. Konstans 1904.
               XI, 390 S. 80.

† Freer, A. G., Inner-Jerusalem. With Illustr. London 1904. XVI, 388 S. 80.

Gatt, G., Die Topographie des Buches Nehemias, s. ThQ 86, 4 (04).
             Gatt, G., Die Topographie des Buches Nehemias, s. ThQ 86, 4 (04). S. 575—599.

Gray, B., The view from mount Nebo, s. Exp. nov. 04. S. 321—341. Hilgenfeld, A., Emmaus, s. ZWTh 47, 2 (04). S. 272—275.

Jaussen, A., Savignac, R., Vincent, H., Abdeh, s. RB Nouv. Série I, 3 (juillet 04). S. 403—424.

Jaussen, A., Fondation et restauration de sanctuaires à l'orient de la Palestine, s. RB Nouv. Série I, 3 (juillet 04). S. 425—427.

Kasteren, J. P. v., Van den Sinai. Nimwegen 1903. 87 S.

Lagrange, R. P., Rapport sur une exploration archéologique au Négeb, s. CAJBL. Mai-Juin 04. S. 279—308.

Lammens, P. H., Hydrographie fluviale du Liban (suite), s. AlM VII, 10 (15 mai 04). S. 462—469; fin: 11 (1 juin 04). S. 512—517.

Lammens, P. H., Hydrographie marine du Liban, s. AlM VII, 13 (1 juillet 04). S. 590—612; fin: 14 (15 juillet 04). S. 663—670.

Lammens, H., L'Hydrographie économique du Liban, s. AlM VII, 22 (15 mov. 04). S. 1043—1050. 23 (1 déc. 04). S. 1106—1111.

Lammens, H., La côte libanaise, s. AlM VII, 20 (15 oct. 04). S. 939—949.

† WWW YM MD. Litterarischer Palästina-Almanach für das Jahr 5664—1903/1904 herausg. von A. M. Luncz. IX. Jahrg. Jerusalem 1903. 24, 196 S. 160.

Maczidy. Th. Konilles diverses à Sidon. s. RB Nouv. Série I. 2
```

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. I. 1905.

† Macridy, C., Le temple d'Echmoun à Sidon. Paris 1904. 8°.
† A New Map of Palestine. Topographical, Physical, and Biblical Scale — Four Miles to an inch. Compiled from the latest surveys and researches, including the work of the English and German Palestine Exploration Funds. Showing all identified Biblical Sites, together with the Modern Place Names, and with complete Index. Prepared under the Direction of J. G. Bartholome wand edited by G. A. Smith. Edinburgh 1004.

Edinburgh 1904.

Marmier, G., Contributions à la géographie de la Palestine et des pays volsins (suite), s. RÉJ. Tome 48, no. 95 (janv.-mars 04). S. 29—47; no. 96 (avr.-juin). S. 176—190.

Nöldeke, Th., Sieben Brunnen, s. ARW VII, 3. 4 (04). S. 340—344.

Oesterley, W. O. E., Ashteret Karnaim, s. ET XVI, 3 (Dec. 04).

S. 132—134. † La Palestine, guide historique et pratique, par des professeurs de N. D. de France à Jérusalem. Paris 1904. XXXIII, 522 S. 40 cartes

et plans. 160. † Sellin, E., Tell Ta'annek. Bericht über eine mit Unterstätzung der k. Akademie der Wissenschaften u. d. k. k. Ministeriums für Kultus und Unterricht unternommenen Ausgrabung in Palästina. Nebst einem Anhang von Dr. Fr. Hrosný: die Keilschrifttexte von Ta'annek. Mit 13 Taf. 132 Textfig., 4 Detailplänen im Texte u. 2 Hauptplänen. (Aus WD.) Wien 1904. 193 S. 4°.
† Schrot, O., Bethlehem in Geschichte und Sage, s. Protestantenblatt

B. 37, no. 52.

Vincent, H., Fouilles anglaises à Gézer, s. RB Nouv. Série I, 3 (juillet 04), S. 427-430.

Vincent, H., Nouvelles de Jérusalem, s. RB Nouv. Série I, 3 (juillet 04). S. 430.

Vincent, H., Fouilles diverses en Palestine, s. RB N. S. I, 4 (oct. 04) S. 584-591 [u. a. das oben MNDP 04, 1/2 u. 6 erwähnte Siegel, v. G.]

RS. 12e année — juillet 04. — Halévy, J., Recherches bibliques: le livre de Michée (suite). — Halévy, J., Les prétendus emprunts cosmogoniques dans la Bible. — Halévy, J., Les prétendus mots "sumériens" empruntés en assyrien. — Halévy, J., Les Habiri et les inscriptions de Ta'annek. — Mondon-Vidailhet, C., Une tradition éthiopienne. — Virolleaud, Ch., Textes pour servir à l'histoire de la religion assyro-babylonienne. — Halévy, J., Un dernier mot sur la syntaxe sémito-sumérienne. — Halévy, J., Bibliographie. — Octobre 04. — Halévy, J., Recherches bibliques: Le livre de Michée (suite). — Halévy, J., Les prétendus emprunts cosmogoniques dans la Bible (suite). — Halévy, J., Les prétendus mots "sumériens" empruntés en assyrien (suite). — Halévy, J., Gog et Magog. — Halévy, J., Inscription punique. — Halévy, J., Bibliographie. 13e année — Janvier 05. — Halévy, J., Recherches bibliques: Le livre de Michée (suite et fin). — Halévy, J., Les prétendus mots "sumériens" empruntés en assyrien (suite et fin). — Fuye de la, Alotte, Monnaies de l'Élymaïde. — Halévy, J., Encore l'inscription de Bodastart, roi de Sidon. — Halévy, J., Bibliographie.
† Clermont Ganneau, Recueil d'archéologie orientale. t. VI. Livrsi-

son 6—9. \$ 10. Jupiter Heliopolitanus (pl. 1). — \$ 11. Le chrisme constantinien selon Mas'ofidi. — \$ 12. Une nouvelle chronique samaritaine. — \$ 13. L'inscription israélite de l'aqueduc de Siloé. — \$ 14. Fiches et notales: Inscriptions grecques de Gaza. — Noms \$ 14. Fiches et notules: Inscriptions grecques de Gaza. — Noms propres palmyréniens et nabatéens. — Inscriptions nabatéennes d'Oumm Qotain. — Quatre cachets israélites archalques. — Stèle aramaéenne (CIS II no. 143). — Jupiter Heliopolitanus. — Onomastique punique et africaine. — La déesse Caelestis. — Timbre céramique punique et latin. — Inscriptions nabatéennes de la Haute Egypte. — \$ 15. Le calendrier dit "des Arabes" à l'époque grecque. — \$ 16. La Peregrinatio dite de sainte Sylvie. 

jyrajaons 10—12. \$ 17. La diaconesse Sophie, nouvelle Phoebé. —

Livraisons 10—12. § 17. La diaconesse Sophie, nouvelle Phoebé. — § 18. Papyrus et ostraka araméens d'Éléphantine. — § 19. La nouvelle inscription phénicienne du temple d'Eschmoun à Sidon. — § 20. Sur diverses inscriptions de Palestine publiées par M. Dalman. — \$ 21. Objets épigraphiques de la collection Ustinow. - velles inscriptions de Palestine.

Livraisons 13—17. \$ 22. Nouvelles inscriptions de Palestine (suite et fin). — \$ 23. Fiches et notules: Inscriptions diverses de Palestine. — Entre Amman et Bosra. — Légats d'Arabie. — L'empereur Waballath. — Inscriptions grecques, latines et nabatéennes. — Inscription aéo-punique. — Inscriptions puniques. — Onomastique africaine. — Noms gréco-sémitiques. — Le dieu thrace Asdoulès. — Horus légionsaire. — Le nom phénicien SNR. — \$ 24. Sur un passage des épi-taphes d'Echmounasar et de Tabnit. — \$ 25. Nampulus. — \$ 25 bis. Textes araméens d'Égypte. — \$ 26. L'inscription nabaténne CIS II. во. 466.

Berger, Ph., Quelques inscriptions puniques, s. CAJBL Janv-Févr. 04.

S. 36—39.
† Chajes, H. P., Jüdische und jüdisch-indische Grabinschriften aus Aden. Wien 1903. 30 S. 80.
Chelkho, L., L'inscription trouvée à Tell al-Moutasallim, s. AlM VII, 10

Chelkho, L., L'inscription trouvée à Tell al-Moutasallim, a. AlM VII, 10 (15 mai 04). S. 469—475.

Cook, A. C. St., Notes on Semitic Inscriptions, s. PSBA 26, 4. S. 164—167; 26, 5, S. 221—223.

Dussaud, R., Numismatique des rois de Nabatène, s. JA. X. Série. Tome III, 2 (04). S. 189—238. IV Plates.

Enting, Sur une inscription hébraïque relative à la synagogue de Tàdif, s. CAJBL 04. Séance du 19 août. S. 457—459.

Jahn, G., Die Mesha-Inschrift, aufs neue untersucht, s. Jahn, Das Buch Daniel. S. 122—137 (plädiert für die Unechtheit).

Jalabert, L., Nouvelles stèles peintes de Sidon, s. RA. IV. Série. Tome IV. (juillet-août 04). S. 1—16.

† Landau, W. Frhr. v., Vorläufige Nachrichten über die im Eschmuntempel bei Sidon gefundenen phönicischen Altertümer. Mit Benutsung von Mitteilungen von Th. Macri dy-Bey und H. Win ckler. Berlin 1904. III, 72 S. Mit 17 Taf. u. Abb. (MDOG IX, 5). 89.

† Littmann, E.. American archaeological expedition of Syria in 1899—1900. Part 4. Semitic Inscriptions. New York 1904. XIII, 230 S. 40.

† Löwy, A., A critical examination of the so-called Moabite inscription in the Louvre. Third issuerevised and amended. London 1903. 33 S. 80. Macri dy, Th., A travers les nécropoles sidomiennes, s. RB N. S. I, 4 (oct. 04). S. 547—571.

(oct. 04). S. 547-571.

Magri, E., Three punic inscriptions rediscovered in Malta. Malta 1901. 8°. (3 plates.) Pilcher, E. J., The origin of the alphabet (Plate), s. PSBA 26, 4.

S. 164--167.

Praetorius, Fr., Phonicische Namen auf 70, s. ZDMG 58, 3 (04) S. 633.

Reinach, Th., Une inscription juive de Chypre, s. REJ. tome 4&

no. 96 (avr.-juin 04). S. 191—196.
Savignac, R., Inscriptions Nabatéennes du Hauran, s. RB N. S. I, 4 (oct. 04). S. 577—584.
Sayce, A. H., Aramaic Inscriptions from Egypt, s. PSBA 26, 5.

S. 207—208. Schwab, M., Deux inscriptions hébraïques, s. RÉJ. tome 48, no. 95

Schwab, M., Deux inscriptions hébraïques, s. REJ. tome 48, no. 95 (janv.-mars 04). S. 137—139.
† Schwab, M., Rapport sur les inscriptions hébraïques de la France. Paris 1904. 264 S. 8°.
Spoer, H. H., Palmyrene Inscriptions found at Palmyra in April 1904, a. JAOS. XXV, 314—319 (1904).
Torrey, C. C., Four Palmyrene Epitaphs, s. JAOS. XXV, S. 320—323 (1904).
Vogüé de, une note sur une statuette d'Isis portant une inscription phénicienne, s. CAJBI, Séance du 26 août 04. S. 472—473.

Chelkho, L., Les manuscrits arabes de l'Université St. Joseph (suite):
Concils (fin): Pères, s. AlM VII, 10. S. 487—490; Pères (suite), 14
(15 juillet 04). S. 676—682. Pères (fin), 22 (15 nov. 04). S. 1066—1072.
† Hirschfeld, H., Descriptive catalogue of Hebrew MSS of Montesore
Library. London.

† Littmann, E., A list of Arabic Manuscripts in Princeton University University Library. Princeton. Leipzig 1904. VIII, 84 S. Schwab, M., Les manuscrits et incunables hébreux de la Bibliothèque Israélite, a. RÉJ. tome 49, no. 97. Juillet-août 04. S. 74—88.

ZA XVIII, Oktober 04. Heft 2. — Thureau-Dangin, Fr., Le Cylindre A de GU-DE-A. — Streck, M., Bemerkungen zu den "Annals of the King of Assyria", I. — Daiches, S., Zur Erklärung des Hammurabi-Codex. — Sprechsaal: Quincke, G., Zur babylonischen Becherwahrsagung. — Virolleaud, Ch., Fragments du "Calendrie babylonisch" (WAI V 48—40) on texts analogues. — Virolleaud, Ch. Becherwahrsagung. — Virolle aud, Ch., Fragments du "Calendrer babylonien" (WAI V, 48—49) ou texts analogues. — Virolle aud, Ch., Notes lexicographiques. — Oefele, F. v., Zur assyrischen Medicin und Naturwissenschaft. — Bibliographie.

+ Andra, W., Aus zwölf Briefen von ihm, s. MDOG Mars 04, no. 21. S. 10-38.

† Andrā, W., Das Basaltstandbild Salmanassars II (860-824), go-funden am 18. Dezember 1903 östlich der Zikkurat von Assur), a MDOG März 04, no. 21. S. 39-42.
† Andrā, W., Ein Privatbrief von ihm, s. MDOG März 04, no. 21.

† Andra, V S. 43-48.

W., Aus Berichten von ihm, s. MDOG Juni 04, no. 22. † Andra, S. 12-38.

drā, W., Zum Plan des Tempels A in Assur, s. MDOG Juni 04, 22. S. 38—48.
drā, W., Die swei Kalksteinstelen aus Assur, s. MDOG Juni 04, 22. S. 48—52.
drā, W., Zum Plan von Assur, s. MDOG Juni 04, no. 22. 2-61. drā, W., Zwei Privatbriefe von ihm, s. MDOG Juni 04, no. 22. s, E. J., The oldest statue in the world [recent discovery at nya], s. AJSL. XXI, S. 57—59 (Oct. 1904).
s, E. J., Spurious antiquities in Bagdad, s. AJSL. XXI, S. 60— . 1904). s, E. J., A vase inscription from Warka, s. AJSL. XXI, S. 62-t f. Bibliothekswesen. XXI, S. 257—272.

rold, C., Der gegenwärtige Stand der Assyriologie, s. DeutschL. Juni 04. S. 346—355.

llenracher, J., Gebete und Hymnen an Nergal. Leipzig 1904.

S. 80. (LSSt I, 6.) dean princes on the throne of Babylone, s. JAS 04 (April). S. 367—368.

A. T., Business Documents of Murasha Sons of Nippur, dated the reign of Darius II (424—404 B. C.). [Babylonian Expedition the University of Pennsylvania. Series A, Cuneiform Texts, Vol. X]. adelphia 1904. XX, 87, 72, 17 S. 4°. (Plates.) litzsch, Fr., Zu unsern assyrischen Schriftdenkmälern. I u. II, IDOG März 04, no. 21. S. 48—53; Juni 04, no. 22. S. 72—78. litzsch, Fr., Zur assyrischen Lexikographie, s. OLZ VII. 92-93. wards, A., The Hammurabi Code and the Sinaitic Legislation.

1 a complete translation of the great Babylonian inscription discred at Susa. London 1904. XIII, 168 S. 80.

1 is ey, C., Manuel d'Assyriologie. Tome Premier. Explorations sey, C., Manuel d'Assyriologie. Tome Premier. Explorations ?ouilles—Déchiffrement des Cunéiformes. Origine et Histoire de ouillesriture. Paris 1904. XIV, 470 S. 80.

rer, K., Die Weltanschauung der alten Babylonier, s. SchThZ

I. S. 41-60.

ey, A. H., The chirography of the Hammurabi code, s. AJSL.

S. 137-148 (Jan. 1904).

ey, A. H., Sisinnu = "horse-bird" = ostrich, s. AJSL. XX, -259 (July 1904). H., The origin of the names of the Avesta months, s. AJSL. 57—259 (July 1904).

L. H., The origin of the names of the Avesta months, s. AJSL.

S. 194ff. (Apr. 1904).

er, R. F., List of signs, numerals, scribal errors, and erasures in text of the code of Hammurabi, s. AJSL. XX, S. 116—136 . 1904). er, R. F., Report from Bismya [excavations of the Oriental Ex-ation Fund of the University of Chicago], s. AJSL. XX, S. 260

58 (July 1904).

Harper, R. F., Text of the code of Hammurabi, king of Babylos (about 2250 B. C.) [autographed by A. H. Godbey], s. AJSL. XX, (about 2250 b. C.)
S. 1-84 (Oct. 1903).
Harper, R. F., The code of Hammurabi; autograph ed., text, transliteralation glossary, indexes, etc. Chicago 1904. 192, 102 S. &

tion, translation, glossary, indexes, etc. Chicago 1904. 192, 102 S. & Haupt, P., The introductory lines of the cuneiform account of the deluge, s. JAOS. XXV, (S. 68—75 (1904.)

† Henning, Ch. L., Die Ergebnisse der Ausgrabungen am Beltempel zu Nippur, s. Gl 84 (03), 9. S. 133—137. 3 Abb.

† Hermann, A., Die letzten französischen Ausgrabungen in Babylonien,

s. Allg. Zeitung (Beil.) no. 97.
† Hilprecht, H. V., Die Ausgrabungen in Assyrien und Babylonien.
1. Teil: Bis sum Auftreten de Sarsecs. Mit 50 Abb. u. 1 Karte.
Leipzig 1904. VII, 208 S. 80.

Teil: Bis zum Auftreten de Sarsecs. Mit 50 Abb. u. 1 Karte. Leipzig 1904. VII, 208 S. 80.
 Hilprecht, H. V., Babylonian life at the time of Ezra and Nehemia, s. SST 04, no. 37. S. 500—501.
 Hommel, F., Grundriss der Geographie und Geschichte des Alten Orients. 2. Aufl. des "Abrisses der Geschichte des Alten Orients. I. Hälfte: Ethnologie des Alten Orients. Babylonien und Chaldia. München 1904. VI, 400 S. (Handbuch der klassischen Alterthumswissenschaft. 3. Bd., I. Abtheil, I. Hälfte).
 Howardy, G., Clavis cuneorum sive Lexicon signorum linguis latina, brittanica, germanica sumptibus instituti Carlsbergici Havniensis compositum (I. Lieferung). Leipzig 1904.

positum (I. Lieferung). Leipzig 1904.
† Hrozný, Fr., Keilschrifttexte aus Ta'annek. Mit 2 Tafeln. Separatabdr. aus E. Sellin: Tell Ta'annek (s. WDB. 4, Abt. IV). S. 113—122.
Hult, A., The Babylonian law code of Hammurabi, s. LChR. XXIII,

S. 425-436 (1904). Hüsing, G., Die Die elamitische Iteration, s. WZKM XVIII, 1 (04). S. 84-90.

S. 84—90.

Jastrow, M. jr., The god Ašur, s. JAOS. XXIV, S. 282—311 (1903).

Jastrow, M. jr., Die Religion Babyloniens und Assyriens. Deutsche Übersetzung. Giessen 1904. 5. Lief. S. 305—384. 6. Lief. S. 385—464. 7. Lief. XI, S. 465—552. [Schlusslief. v. B. I.]

Jastrow, M. jr., Die Religion Babyloniens und Assyriens. Deutsche Übersetzung. B. I. Giessen 1904. XI, 552 S.

† Jeremias, A., Monotheistische Strömungen innerhalb der babylonischen Religion. Auf Grund eines Vortrages gehalten auf dem II. internationalen Kongresse für Religionsgeschichte zu Basel. Leitzig

II. internationalen Kongresse für Religionsgeschichte zu Basel. Leipzig 1904. 48 S. 80. † Jeremias, A., Babylonisches im Neuen Testament. Leipzig 1904. VI, 132 S.

Jeremias, A., Babylon, RCh 04, 6. S. 258-268.
ohns, C. H. W., The divine name Aurst in Assyrian, s. ET XVI, 3.

Dec. 04. S. 144.

Johnston, C., Samas-sumukin the eldest son of Esarhaddon, s. JAOS.

XXV, S. 79—83 (1904).

† King, L. W., Records of the Reign of Tukulti-Ninib I, King of
Assyria. About B. C. 1275. Illustr. London 1904. XVI, 185 S.

80 (Studies in Eastern History).

+ Koldewey, R., Aus acht Briefen von ihm, s. MDOG Märs 04

no. 21. S. 5-10. † Koldewey, R., Aus Berichten von ihm, s. MDOG Juni 04. S. 45.

- † Kramár, Ph. C. K., Über die sumerisch-gruzinische Spracheinheit. Prag 1904. 9 S. 80. ‡ Kugler, F. H., Die Sternenfahrt des Gilgamesch. Kosmologische Würdigung des babylonischen Nationalepos. S.-A. aus StML 04, 4. 5. 33 S. 80. 2 Taf.
- 5. 33 S. 80. 2 Taf.
  Langdon, S., List of proper names in the annals of Ašurbanipal,
  V Rawlinson Pl. 1—10, s. AJSL. XX, S. 245—255 (July 1904).
  † Leander, P., Ober die sumerischen Lehnwörter im Assyrischen.

- Upsala 1904. 8°.
  † Leh mann, C. F., Babylon und Susa im Lichte neuer Forschung,
  s. Gartenlaube 04, no. 13. S. 218—222.
  † Lippe, J., Die Gesetzessammlung des Königs Hammurabi von Babel,
  s. Theol. prakt. Monatsschrift. Okt. 04. S. 1—14 ff.
- Lyon, D. G., Notes on the Hammurshi Monument, s. JAOS. XXV, Lyon, D. G., Avice on 266—278 (1904).

  Lyon, D. G., The Structure of the Hammurabi Code, s. JAOS. XXV, S. 248—265 (1904).

  Maspero, G., Histoire ancienne des peuples de l'Orient. Ouvrage quelques spéci-
- contenant 175 gravures, trois cartes en couleurs et quelques spéci-mens des écritures hiéroglyphiques et cunéiformes. 6ième ed. entière-
- ment refondue. Paris 1904. 912 S. 8°.

  † Müller, D. H., Die Gesetze Hammurabis und die Zwölf Tafeln.

  Eine Erwiderung. Wien 1904.

  † Müller, D. H., Über die Gesetze Hammurabis. Vortrag. Wien 1904.

  45 S. 8°.

- 45 S. 80.

  † Mäller, D. H., Die Kohler-Peisersche Hammurabi-Übersetzung. Wien 1904. (S.-A. aus Z. f. d. private u. öffentl. Recht der Gegenwart. B. XXXI). Mäller, D. H., Noch einmal die Wortfolge bei Hammurabi und die sumerische Frage, s. WZKM XVIII, 1 (04). S. 90—96.

  Mäller, D. H., Der Gebrauch der Modi in den Gesetzen Hammurabis, s. WZKM XVIII, 1 (04). S. 97—100.

  Mäller, D. H., Hammurabi-Glossen, s. WZKM XVIII (04), I. S. 124—127.

  † Muss-Arnolt W., Assyrisch englisch deutsches, Handwötterhuch.

- † Muss-Arnolt, W., Assyrisch-englisch-deutsches Handwörterbuch.
  14. Lief. Berlin 1904. 64 S. 8°. 15. Lief. Berlin 1904.

  Muss-Arnolt, W., ŠUPAR(amel) ŠUPARŠĀĶ(U), (amel)ŠAĶŠUPP(BB)AR, and related terms, s. AJSL. XX, S. 186—193 (Apr. 1904).
- Muss-Arnolt, W., Lexicographical notes [Assyrian], s. AJSL. XX, S. 223—234 (July 1904).
  Öfele, F. v., Keilschriftmedizin in Parallelen. Mit der Wiedergabe einer medizinischen Keilschrifttafel. 2. umgearb. Auflage. Leipzig 1904-
- (AO IV, 2). 32 S. 80.
  Offord, J., Hymns to Tammuz, a new recovery of Babylonian literature, s. AAOJ. XXVI, S. 337—342 (Nov.-Dec. 1904).
- Offord, J., Une nouvelle tablette cunéiforme, a. AlM VII, 19 (1. Oct. 04). S. 908-910.
- † Peiser, F., Auchassyriologen, s. OLZ VII. Sp. 161-173.
  † Peiser, F., Ein missverstandenes Gesetz Hammurabis, s. OLZ VII. Sp. 236-237.
  † Peiser, F., Ein neues Datum zur Geschichte Assyriens, s. OLZ VII.
- Sp. 149—150. Pinches, Th., Sapattu, the Babylonian Sabbath. Additional Note,
- s. PSBA 26, 5. S. 162-163.

- Pinches, Th. G., A new historical fragment from Nineveh, s. RAS july 04. S. 404—417.

  Price, J. M., Four Babylonian seal cylinders, s. AJSL. XX, S. 109—115 (Jan. 1904).

  Prince, J. D., The Assyrobabylonian scapegoat controversy, s. AJSL. XX, S. 173—181 (Apr. 1904).

  Prince, J. D., Nisroch and Nusku, s. JBL. XXIII, S. 68—75 (1904).

  Prince, J. D., The vocabulary of Sumerian, s. JAOS. XXV, S. 49—67 (1904).
- Prince, J. D., Nisroch and Nusku, E. JBL. AAIII, S. 08—75 [1904].

  Prince, J. D., The vocabulary of Sumerian, s. JAOS. XXV, S. 49
  —67 (1904).

  † Pudor, H., Das Giessen und Legieren der Erze und Metalle in seiner historischen Entwicklung. I. Kapitel: Das Altertum. 4. Die Assyrer und Chaldäer, s. Giesserei-Zeitung 04, no. 12. S. 417—421.

  Quinn, D., The archaeological excavations at Hissarlik, s. ACQR. XXIX, S. 482—492 (July 1904).

  † Rost, P., Das neue Datum Salmanassars I, s. OLZ VIL Sp. 179
- -182.
- † Sayce, A. H., An elementary grammar of the Assyrian language in the Cuneiform Type. 3 ed. London 1904. (Archaic Classics). Sayce, A. H., The legal code of Babylonia, s. AJTh. VIII, S. 256

- the Cuneiform Type. 3 ed. London 1904. (Archaic Classics).

  Sayce, A. H., The legal code of Babylonia, s. AJTh. VIII, S. 256

  —266 (1904).

  Sampey, J. R., The code of Hammurabi and the laws of Moses, s.

  Baptist Review and Expositor. I, S. 97—107, 233—243 (1904).

  † Scheil, V., Notes d'épigraphie et d'archéologie assyriennes (LXVI—LXX). Tirage à part du RAE vol. XXVI. Paris 04.

  † Scheil, V., Miscelles, s. OLZ VII. Sp. 216—217.

  † Scheil, V., Textes élamites-anzanites. Deuxième série accompagnée de 17 planches hors texte. Paris 1904. XXIII, 116 S. 4°. (Mémoires de la Délégation en Perse t. V.)

  Schorr, M., Die Kohler-Peisersche Hammurabiübersetzung, s. WZKM XVIII, 2 (04). S. 208—240.
- XVIII, 2 (04). S. 208—240. † Skulpturen, assyrische, Liefer. 5—7. Haarlem 1904. 4º. Je 15 Taf. in Phototyp. Mit Text in deutscher, englischer und franzö-
- sischer Sprache.
  † Smith, G., Entdeckungen in Assyrien. Ein Bericht der Untersuchungen und Entdeckungen zur Richtigstellung der Lage von Ninive in den Jahren 1873 und 1874. Mit Abbildungen. Übersetzt von Emilie Freifrau von Böklin. Neue billige Ausgabe. Leipzig 1904. X, † Thompson, R. C., The Devils and Evil Spirits of Babylonia, being Babylonian and Assyrian incantations against the demons, ghouls,
- vampires, hobgoblins, ghosts, and kindred evil spirits which attack mankind. Translated from the original cuneiform texts in the British Museum, with transliterations, vocabulary, notes etc. Vol. II "Fever sickness" and "headache" etc. With two plates. Luzac Semitic Text and Translation Series. Vol. XV. London 1904. LIV,
- Semitic Text and Pransaction 179 S. 80.

  † Virolleaud, Ch., L'astrologie chaldéenne. Fasc. 6. Le livre intitulé "ud (an) ilu Bêl", publié, transcrit et traduit. Transcription Shamash. 2 édition. Paris et Leipzig 1904. Fasc. 8. Transcription Adad. 2 édition. Paris et Leipzig 1904.

  † Winckler, H., Die Gesetze Hammurabis in Umschrift und Übersetzung herausgegeben. Dazu Einleitung, Wörter-, Eigennamen-Verzeichnis, die sog. sumerischen Familiengesetze und
- † Winca-Übersetzung herau-namen-Verzeichnis,

die Gesetztafel Brit. Museum 82-7-14. Leipzig 1904. XXXII, 116 S. 80.

EEF 02/03. I. Egypt Exploration Fund. Davies, N. de G., Archaeological Survey. — Grenfell, B. P., Hunt, A. S., Graeco-Roman Branch. Excavations at Hibeh, Cynopolis and Oxyrhynchos. II. Progress of Egyptology. — Griffith, F., H Hieroglyphic Studies etc. — Kenyon, F. G., Graeco-Roman Egypt. — Crum, W. E., Christian Egypt. — Maps of Egypt. EEF Graeco-Roman Branch. The Oxyrhynchus Papyri. Edited with translations and notes by B. P. Grenfell and A. S. Hunt. Part IV. London 1904. XII, 306 S. 8 Taf.

Âgyptische Inschriften aus den Kgl. Museen su Berlin. II. Inschriften des Mittleren Reiches. I. T. Leipzig 1904. III, S. 137—209 in Autotypie.

Amélineau, E., Les nouvelles fouilles d'Abydos (1897—98). Compte rendu in extenso des fouilles; description des monuments et objets découverts. Paris 1904. 35 S. Avec plans, dessins par A. Lemoine et 52 planches. 4°.

Amherst, Lady, A Sketch of Egyptian History from the Earliest Times to the Present Day. Illustr. London 1904. 492 S. 8°.

Andersson, E., Ausgewählte Bemerkungen über den bohairischen Dialekt im Pentateuch. Upsala 1904. VIII, 144 S. 8°. (Abhdl.) thenaeum, The, 04. Nr. 4000. The Egypt Exploration Fund's exhibition. S. 824. — Nr. 4002. Two exhibitions of Egyptian antiquities. S. 54—55.

Baraize, M. E., Plan des nécropoles Thébaines (Service des antiquités de l'Égypte). 1º elivr. Caire et Leipzig 1904. 5 farb. Bl. Fol. Bibliorum (ascrorum) fragmenta copto-sahidica musei borgiani. Vol. III. Novum testamentum ed. P. J. Balestri. Rom 1904.

Preccia, E., Scavi eseguiti a Ghizeh e a Ašmunén, s. RAL. Série V. vol. 12 (03). Fasc. 11/12. S. 461—467.

apart, J., Les débuts de l'Art en Egypte. Bruxelles 1904. 316 S. 8°. 292 Abb.

Capart, J., Les débuts de l'Art en Egypte. Bruxelles 1904. 316 S. 8°. 292 Abb.

Capart, J., Les débuts de l'Art en Egypte. Bruxelles un ouvel empire, par M. P. Lacau. 2º fasc. Le Caire, Vienne et Leipzig 1904. 4°. S. 169—238. Pl. XXV—LVII.

lel XV. Nr. 46001—46529. The Tomb of Thutmosis IV, par Carter, H., and Newberry, P. E. London u. Leipzig 1904. VII,

Chantre, E., Recherches anthropologiques en Egypte. Paris 1904. 320 S. Avec 180 illustr. harencey de, de quelques particularités des dialectes Chamitiques, s. JA. X. Série. tome III. no. 3 (mai-juin 04). S. 534—540.

- † Choisy, A., L'art de bâtir chez les Égyptiens, s. Journ. des Savants. Nouv. Série. II (04), 5. S. 303—306. Clair, G. St., The Book of the Dead, s. JThSt VI, no. 21 (oct. 04).
- Clair, G. St., The Book of St. S. 53-60.

  S. 53-60.

  † Collection Raoul Warocqué. Antiquités égyptiennes, grecques et romaines. No. 1-100. Mariemont 1903. 59 S.

  † Collection Raoul Warocqué: Mariemont. Antiquités égyptiennes, grecques et romaines. Bruxelles 1904. 83 S. 80.

  Crum, W. E., Two Coptic Papyri from Antinoe, s. PSBA XXVI, 4.
- S. 174-178. Crum, W. E., Inscriptions from Shenoute's Monastery, s. JThSt V (July
- 04), no. 20. S. 55 † Davis, N. de G., S. 552-569. le G., The rock tombs of El Amarna, s. Archaeol. Survey
- of Egypt. P. 1. † Demotic Magical Papyrus of London and Leiden. Ed. by F. Le Griffith
- and H. Thompson. London 1904. 8°.
  ennis, J. P., The transliteration of Egyptian, s. JAOS. XXIX, Dennis, J. P., The S. 275—281 (1903).
- S. 275—281 (1903).

  Erman, A., Ein neues Denkmal von der grossen Sphinx, s. SBA XXXVI. XXXVII, 14. Juli 04. S. 1063—1064.

  Fou cart, G., M. H. Schäfer et l'orfèvrerie de l'ancienne Égypte, s.

- Fou cart, G., M. H. Schäter et l'orièvrerie de l'ancienne Egypte, s. RHR 49, 2 (04). S. 169—184. Fou cart, P., Un papyrus de Ptolémée III, s. RA. IV. Série, Tome IV (sept.-oct. 04). S. 157—171. † Garstang, J., Report of excavations at Reqaqnah, 1901/2. Tombs of third Egyptian dynasty at Reqaqnah and Bet Khallaf. London 1904. † Gayet, A., Fantomes d'Antinoë. Les sépultures de Leukyoné et Myrithis. Paris 1904. 60 S. 40. † Gayet, A., L'exploration des nécropoles gréco-byzantines d'Antinoë et les aprophages des tombes pharaoniques de la ville antique. Paris
- T Gayet, A., L'exploration des nécropoles gréco-byzantines d'Antinoè et les sarcophages des tombes pharaoniques de la ville antique. Paris 1902. S. 25—50. 20 Taf. 4º (AMG III, 2).
  † Geere, H. V., By Nile and Euphrates. A Record of Discovery and Adventure. With Maps and Illustr. Edinburgh 1904. XII, 355 S. 8º.
  † Guide to the 3rd and 4th Egyptian Rooms in British Museum. With plates and illustr. London 1904. 304 S. 8º.
  † Hess, J., Pharaohland: An Egyptian Trip. Illustr. New Ed. London 1904. 240 S. 8º.

- 240 S. 80.
  - Hultsch, Fr., Die Ptolemäischen Münz- und Rechnungswerte. Leipzig 1903. 60 S. 40 (ASG XXII, 3). † Hunt, A. S., Grenfell, B. P., Englische Ausgrabungen in Oxyrhynchos, s. APF III (04). S. 337—338. Johnston, C., Erman's Egyptian Grammar, s. JAOS. XXV, S. &
- XXV, S. 84 -88 (1904).
- † Köster, A., Die ägyptische Pflanzensäule der Spätzeit. Paris 1903. (S.-A. aus RAE vol. XXVI). (Diss. Straßb.)
  † Kraatz, W., Koptische Akten zum Ephesinischen Konzil vom Jahre 431.
- Ubersetzung und Untersuchungen, Leipzig 1904. VII, 220 S. (TUNFXI, 2). Kristensen, W. B., Dualistische en monistische denkbeelden in den egyptischen Godsdienst, s. ThT XXXVIII, 3 (04). S. 233—255. Met
  - 2 platen.
    † La cau, P., Fragments d'Apocryphes coptes de la Bibliothèque Natio nale, publiés dans la Mission française d'Archéologie Orientale. I. vol. Cairo 1904. 115 S. 4°.

o, G., Documenti nuovi sul' Egitto Greco alla vigilia della raba, s. RAL. Serie V, vol. XII. Fasc. 7/8. S. 311—316. The Kings of Abydos (Plate), s. PSBA XXVI, 4. S. 125

Naville, Borchardt, Sethe, Denkmäler aus Ägypten ien. Textband II: Mittelägypten mit dem Faijum. Berlin 261 S. 40.
Les Théotokies ou offices de la Sainte Vièrge dans le

s. ROCh 04, 1. S. 17 Les nouvelles fouilles d'Héliopolis, s. AlM VII, 18 (15 Sept.

9-864

A., Grammaire Copte avec Chrestomathie, vocabulaire et iie. Beyrouth 1904. X, 380 S. 8°.
Les temples de l'ancienne Egypte, s. AlM VII, 12 (15 juin

I-553.
O., Nota sulle sculture di stile egisio scoperto in Bene-AL. Ser. V, vol. I, 3 (04). S. 118—127.
G. C. C., and Rappoport, S., Complete history of Egypt.

Augyptische Chronologie. Mit 7 Tafeln. Berlin 1904.

(Aus den Abhandlungen der BAW).

The Book of the Dead (cont.). Chapters 180—182 (Plate).

XVI, 4. S. 117-124; Chapters 183-186 (Plate), s. XXVI, -184.

Sur de nouvelles fouilles exécutées à Deir-el-Bahari, s. Séance du 12 soût. S. 451-455. y, P. E., and Garstang, J., A Short History of Ancient

ndon 1904. 122 S. 8º.

., Le domaine du roi Ptolémée, s. APF III (04). S. 225 ff. Monuments of the primitive Pharaohs, a. AAOJ.

2 (July-Aug. 1904).

A magical and medical papyrus of the third century, s. CVI, S. 271—272 (Sept. Oct. 1904).

Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten. Ein Beiulturgeschichte des Hellenismus. Leipzig 1904. 80. 11, A., Tasa-t en sen-i-sen-i meh-sen ossia il libro della

Papiro funerario jeratico del Museo egizio di Firenze. 37 S. 8°.

04. 37 S. 8°.

" Expédition scientifique d'Adis Ababa (suite), s. AlM VII, 04). S. 458-462; fin: 12 (15 juin 04). S. 570-574.

L, Clement VIII et Gabriel, patriarche des Coptes, s. AlM; sept. 04). S. 852-858.

L, La profession de foi de Gabriel patriarche des Coptes, I, 19 (1 oct. 04). S. 882-901.

tein, R., Hellenistische Theologie in Ägypten, s. Neue f. d. klass. Altertum, Geschichte und deutsche Literatur S. 106-126. (Fig. 52-60).

in, R., Poimandres. Studien zur griechisch-ägyptischen ristlichen Literatur. Leipzig 1904. VIII, 382 S. 8°.

" Die Präposition r in der Entwicklung der ägyptischen Berlin 1904. 50 S. 4°. (Diss.)

., Die Präposition r in der Entwicklung der ägyptischen Berlin 1904. 50 S. 40. (Diss.)
ew, M., Kornerhebung und -Transport im griechisch-Ägypten, s. APF III (04). S. 147—150.

† Rubenson, O., Griechisch-römische Fund: in Ägypten, s. Archaeol. Ans. 04, 2. S. 107—110.
† Schäfer, H., Die Mysterlen des Osiris in Abydos unter König Sesostris III. Nach dem Denkstein des Oberschatsmeisters I-Cher. Nofret im Berliner Museum. (Mit I Doppeltafel). Leipzig 1904. 42 S. [Untersuchungen zur Geschichte u. Altertumskunde Agyptens. Hersus,

v. K. Sethe. IV, 2.]
† Ujfalvy, K. v., Die Ptolemäer. Ein Beitrag zur historischen Anthropologie, s. Archiv f. Anthropologie. N. F. B. 2 (04). S. 74—123-

pologie, s. Archiv f. Anthropologie. N. F. B. 2 (04). S. 74—123.
Taf. VIII—XIV, 40 Abb.
† Urkunden des Ägyptischen Altertums. Herausg. von G. Steindorff. II. B. Heft 2. Hieroglyphische Urkunden der Griechisch-Römischen Zeit. II. Bearbeitet von K. Sethe. Historisch-biographische Urkunden aus den Zeiten der Könige Ptolemaeus Philadelphus und Ptolemaeus Euergetes I. Leipzig 1904. S. 81—158 in Autogr. Lex.-80.

Urk unden, ägyptische, aus den Kgl. Museen zu Berlin. Heraugegeben von der Generalversammlung. Griechische Urkunden. IV. B. I. Heft. Berlin 1904. 32 Blätter. 4°. Koptische Urkunden. I. B. G. Heft. II. I. Hft. Berlin 1904. 4°. IV. 2. Heft griechische Urkunden.

kunden. Berlin 1904. Un nouveau bas-relief de Snoferu au Ouady Magharah, s.

Weill, R., Un nouveau bas-rener de Snoteru au Ouauy Magnata, s. CAJBL Mai-Juin 04. S. 342—350.

Wessely, K., Topographie des Faijûm (Arsinoites Nomus) in griechischer Zeit. Wien 1904. 182 S. I Karte. 4°. (WD B. 50.)

Wiedemann, A., Ägyptische Religion, s. ARW VII, 3.4 (04). S. 471—486.

† Wilken, U., Sarapis und Osiris-Apis, s. APF III (04). S. 248—251.

Winstedt, E. O., Sahidic Biblical fragments in the Bodleian library II, s. PSBA 26, 5. S. 215—221.

† Abrahams, J., Maimonides. London 1903. 178 S. † Bacher, W., Zur neusten arabischen Litteratur der Juden (Forts. u. Schluß), s. ZHB VII (03), 3. † Bacher, V., Jerúsalemi Tanchúm szótárábóe. Budapest 1903. 108 S. (Despuis Franchischen Kitch ulmuszehid elektricken der Kitch ulmuszehid elektricken

(Dazu: Excerpte aus dem Kitab-ul-murschid altufi s. t. Likkutim min (Dazu: Excerpte aus ucm and szena szefa hammaszpik. 38 S.) 80.

† Biberfeld, E., Zur Methodologie der Halachischen Exegese, s. Jahrb. der jüd.-lit. Gesellschaft. Frankfurt 1903.

Beilage zum Rechenden im Beilage zum Rechenden bei Siddur des Rabbi Saadja Gaon.

schaftsbericht der jüdisch-literarischen Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1904. 40 S. 80. üchler, A., Du sens de Divi dans le Talmud Babylonien (Guittin

1904. 40 S. 8°.

Büchler, A., Du sens de מראב, Du sens le Talmud Babylonien (Guittin 43, b), s. RÉJ Tome 48. no. 95 (janv.-févr. 04). S. 132—136.

† Engelkemper, W., Saadja Gaon's religions-philosophische Lehre über die heilige Schrift. Aus dem Kitab al Amanat wal Ptiqadat übers. u. erkl. Münster 1903. VIII, 74 S. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des M. A. IV, 4.)

† Epstein, A., דסחה אווים הואס יה, Berditschew 1904. 23 S. 8°.

† Epstein, A., Die aharonidischen Glorien Palästinas und Meschullan b. Mosé aus Mainz, s. MGWJ 47 (03), 7, 8.

Fiebig, P., Altjüdische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu. Täbinges u. Leipzig 1904. VII. 167 S. 8°.

u. Leipzig 1904. VII, 167 S. 80.

ann, M., Pseudo-Seder Eliahu suto (derech Ereç und Pirkê ezer), nach Editio princeps des Seder Eliahu und einem Manu-, hiersu drei Abschnitte der Pirkê d'Rabbi Eliezer Kap. 39—41. , hiersu drei Abschnitte der Pirke d'Rabbi Elieser Kap. 39—41. 1904. III, 75 S. 80. (Progr.) rg, L., Genisah Studies: First article: Geonic Responsa, s. JQR July 04). no. 64. S. 650—667. hut, L., Sefer Ha-likkutim. Sammlung älterer Midraschim u. schaftl. Abhandlungen. (In hebr. Sprache.) VI. Teil. 2. Heft. lem, Frankfurt a. M. 1904. — 2. Collectaneen aus dem alten ich Jelamdenu zum 1. B. Moses. Mit Noten u. Quellennachweis 2. Heft. 192 S. will J., Über Abraham bar Chijja's "Buch der Enthüllung", WJ 47 (03), 9/10.

ver, S., Das Festgesetz der Samaritaner nach Ibrahim ibn
Edition und Übersetzung seines Kommentars zu Lev. 23

Rinleitung u. Anmerkungen. Berlin 1904. 74, XVIII S. 80. hiss. Jens.) mann, D., Zur talmudischen Lexikographie, s. Jahrb. der jäd. sellschaft. Frankfurt 1903.
i, C. P., A primer of Hebrew. 12°. 10, 119 S. New York

da, A. S., Prolegomena zu einer erstmaligen Herausgabe des al-hidēja 'ila farā'id alqulub vom Bahja ibn Josef ibn Paqūda em Andalus. Darmstadt 1904. VIII, 43, 49 S. 3°. Frankfurt 1904. (Schriften herausg. v. d. Gesellschaft z. Förderung der aschaft des Judentums in Berlin.) wish Encyclopaedia. Vol. VII. Italy-Leon, 684 S. 8°; III. Leon-Moravia, 685 S. 3°. New York and London 1904. witsch, J., Samuel ben Moses ha Ma'arabi. — Die karāischen und Fasttage. Herausg. nach einer Berliner Handschrift. Berlin (Straßburger Diss.) sner, J., Die messianischen Vorstellungen des jūdischen Volkes italter der Tannalten kritisch untersucht und im Rahmen der schichte dargestellt. Berlin 1904. VII, 119 S. 3°. aer, B., Jūdische Sagen u. Legenden, B. III. Frankfurt 1904. 3°.

**80.** 

', J., Ein Vortrag über das Ritual des Pesach-Abends. Breslau (Progr.) , J., Nouvelle note sur la legende de l'ange et l'ermite, s. RÉJ

o. 96 (avr.-juin 04). S- 275—277.

" Manuscrits du Hadar Zekènim, Recueil de commentaires exées de Rabbins de la France Septentrionale, s. RÉJ tome 49.

juillot-août 04. S. 33—50.

ion i des Commentar sum Tractat Sanhedrin. Abschnitt IV u. V.

icher Urtext mit verbesserter hebräischer Übersetzung, deutscher etzung und Anmerkungen von J. Bleichrode. Berlin 1904.
S. 80.
ulies, S. H., L',,Ashgara" nella letteratura talmudica, s. Rivista tica. Florence 1904.

t, J., A collection of Oriental Jewish songs [with music], s. XXIV, S. 227—264 (1904).
iski, S., Ibn Hasm über jüdische Sekten, s. JQR XVI (july 04).
| S. 765—771.

Ephralm b. Schemaria de Fostat et l'académie pales-

Poznański, S.,

tinienne, s. RÉJ. tome 48, no. 96 (avr.-juin 04). S. 145—175.
Poznański, S., Das Gebetbuch nach jemenischem Ritus, s. JQR XVII (oct. 04). no. 65. S. 189—192.
† Rieger, P., Hillel und Jesus. Hamburg 1904. 11 S.
Rodkinson, M. L., History of the Talmud from the time of its formation about 200 B. C. up to the present time. New York and London 1903. 2 Bde. 8°.

Schechter, S., Corrections and additions to the article "Geniza fragments" (P. 425—52), s. JQR XVI (july 04). no. 64. S. 776—777.

† Schuster, Die Reformation und der Talmud. Dresden 1903. 29 S. 80. Schwab, M., Un Mahsor illustré, s. RÉJ. tome 48, no. 96 (avr.-juin 04). S. 230-240.
Scott, H. M., The modern Jew, his whence and whither, s. BS 1904. S. 443—465. † בשועם DD. Ritualwerk des R. Jehuda b. Barsilai aus Barcelona nach Handschriften zum ersten Male herausg. u. erläutert von J. Schor. Berlin 1902. XXIII, 192 S. 8°. птыю плит чы. Dictionnaire biographique des rabbins et per-. ספר משפחות סופרים † sonnes mentionés dans les Talmuds par Schulem Albek. I de R. Abba à R. Abdime de Khaifa. Warschau 1903. 45, 112 S. 80. † Steinscheider, Abbreviaturen, s. ZHB VII (03), 3. † Steinschneider, Abulmazar u. Abraham ibn Esra, s. ZHB VIII (04), I.
† Talmud, der Babylonische. Herausgegeben nach der Ed. princ.
(Venedig 1520—23), nebst Varianten der späteren von S. Lorja u. J. Berlin revidierten Ausgaben u. der Münchener Handschrift, mög-lichst wortgetreu übersetzt und mit kurzen Erklärungen versehen von lichst wortgetreu übersetst und mit kurzen Erklärungen versehen von L. Goldschmidt. 6. B. Lief. 1. Der Traktat Baba Qamma. 1. Hälfte. Berlin 1904. 208 S. 4°.

T. P. G. Talmudische und midraschische Parallelen zum babylonischen Weltschöpfungsepos, s. JAS 04 (April). S. 369—370.

† Treitel, L., Der Nomos, insonderheit Sabbat und Feste, in philonischer Beleuchtung, an der Hand von Philos Schrift de Septenario (Forts. u. Schluß), s. MGWJ 47 (03), 5, 6.

† Unna, J., Babylonien um das Ende der Tannaitenzeit, s. Jahrb. der jäd. liter. Gesellschaft. Frankfurt 1903.

† Wreschner, L., Diminutiv-Bildungen im Talmud, s. Jahrb. der jäd. lit. Gesellschaft. Frankfurt 1903.

† Yellin, D., and Abrahams, J., Maimonides. Philadelphia 1903. VIII, 239 S. 12°.

Aziz, Les Nestoriens en Chine, s. AlM VII, 22 (15 nov. 04). S. 1031—1043. Aziz le recueil des Synodes Nestoriens publié par l'abbé J. B. Chabot, s. AlM VII, 11 (1 juin 04). S. 517—523.

Baumstark, Eine syrische "traditio legis" und ihre Parallelen, s. OCh III. (04). S. 01—105

III, I (04). S. 91—125.
Braun, Briefe des Katholikos Timotheos I, s. OCh III, I (04). S. 1—15.
† Bedjan, P., Mois de Marie, Texte Syriaque. Paris 1904. XV, 386 S. 16.
† Chronique de Michel le Syrien patriarche Jakobite d'Antioche (1166—1199) éditée pour la première fois et traduite en français par

- J. B. Chabot. Tome II. fasc. II. Paris 1902. Texte p. 257-352, traduction p. 153-320. 4°. † Chronicon Civile et Ecclesia sticum Anonymi auctoris, quod ex
- unico codice edesseno primo edidit Ignatius Ephraem II. Rah-mani, Patriarcha Antiochenus Syrorum. Typ. Sem. Scharf. 1904.
- VII, 144 S. 40. Clugnet, L., Office de sainte Marie. Texte syriaque, s. ROCh 04, 2. S. 240—260.

- S. 240—200.
  Codrington, H. W., The Syriac liturgies of the presanctified. III.
  East Syrian, or Persian, s. JThSt V (july 04), 20. S. 535—575.
  Duncan Jones, A. S., A Homily of St. Ephrem, s. JThSt VI (july 04), no. 20. S. 546—552.
  Dussaud, R., Notes de mythologie syrienne (suite), s. RA. IV. Série, Tome III (Mars-Avril 04). S. 205—213, tome IV (Sept.-Oct. 04). S. 225—260.
- S. 225—260.

  † Eusebius, die Theophanie, die griechischen Bruchstücke und Übersetzung der syrischen Überlieferungen, herausg. v. H. Gressmann. Leipzig 1904. XXX, 272 S. (Die griech. christl. Schriftsteller der ersten 3 Jahrhunderte. III, 2.)

  † Euting, J., Mandäischer Diwan nach photogr. Aufnahme von B. Pörtner. 518×17. Straßburg 1904. 9 S. Lex. 80.

  Fullerton, K., Raka, s. ET XV, 9 (June 04), S. 429—431.

  † Ausgewählte Gesänge des Giwargis Warda von Arbel, herausg. mit Übersetzung, Einleitung und Erklärung von H. Hilgenfeld. Leipzig 1904. 44, 86 S. 80.

  Gressmann, H., Studien zum syrischen Tetraevangelium, s. ZNW V. 3 (04). S. 248—252.

  Guidi, I., Textes orientaux inédits du martyre de Judas Cyriaque, evêque de Jérusalem I. Texte Syriaque, s. ROCh 04, I. S. 79—95.

  Herz, N., The Etymologie of Bartholomew, s. JThSt VI (oct. 04), no. 21. S. 110—112.

  Hobeica, P., Guide pratique de la conversation dans la langue syria-

- Hobeica, P., Guide pratique de la conversation dans la langue syriaque. Textes syriaque, arabe, français. Beyrouth 1903. 64 S. 180. † Labourt, H., De Timotheo I. Nestorianorum patriarcha (728—823) et christianorum orientalium condicione sub chaliphis abbasidis. Accedunt XCIX eiusdem Timothei definitiones canonicae e textu syriaco inedito nunc primum latine redditae. Paris 1904.
- Mission scientifique en Perse, par J. de Morgan. Tome V. Études linguistiques. Il partie. Textes mandaltes, publiés par J. de
- Morgan, avec une notice sur les Mandéens, par Cl. Huart. Paris 1904.
  † Mongrieff, P. Scott, The Book of Consolations; or the Pastoral
  Epistles of Már Ishô Jahbh of Kûphlana in Adiabene.
  The Syriac Text, edit. with an English Translation. Part I. The
  Syriac Text. London 1904. LVI, 101 S. 80. (Semitic Text and Translation Series.)

- Translation Series.)

  Nestle, E., Zur aramāischen Bezeichnung der Proselyten, z. ZNW V, 3

  (04). S. 263—264.

  † Nöldeke, Th., Compendious Syriac Grammar. With a Table of Characters by J. Euting. Transl. by J. A. Chrichton. London 1904. 336 S. 80.

  Perdriset, P., Syriaca (Forts.). \$ 14. Sur l'origine du Jupiter Héliopolitain, z. RA. 4. zérie, tome II (03). S. 399—401. \$ 15. Stèles peintes de Sidon, tome III (mars-avril 04). S. 234—244. (3 Abb.)

Sachau, E., Über die ältere syrische Rechtsliteratur bei den Nest-rianern und im besonderen über das Buch der richterlichen Urteile des im Jahre 705 gestorbenen Patriarchen Chenanischo, s. SBA 1904. Nr. 5a.

The sixth book of the select letters of Severus, patriarch of
Antioch, in the Syriac version of Athanasius of Nisibis. Vol. II (tras-† The sixth Antioch, in the Syriac version of Athanasius of Nisibis. Vol. II (trust lation), p. 2. London 1904. VII, S. 231—478. 80.
† Studia Syriaca seu collectio documentorum hactenus ineditorum

T Studia Syriaca sed collectio documentorum hactenus ineditorus. Ex codicibus syriacis primo publicavit, latine vertit notisque illusturit Ignatius Ephraem II. Rahmani patriarcha Antiochenus Syrorus. (Typis patriarchalibus in seminario Scharfensi à Monte Libano 1904 — 72, 51 und einige unbezifferte Seiten. 4°. Sydney (Father), Raka, s. ET XV, 10 (July 04). S. 478. Yohaunan, A., Remarks on the pronunciation of modern Syriac, 1 JAOS. XXV, S. 76—78 (1904).

† Abod'l-Ala Al-Ma 'arri. Un précurseur d'Omar Khayyam poète aveugle. Extraits des poèmes et des lettres d'Aboû PAM Al-Ma 'arrî (363 A. H.). Introduction et traduction, par G. Salmes. Lyon 1904. 146 S. 30.

Lyon 1904. 146 S. 30.

† Acta mythologiae apostolorum, Transcribed from an Arabit MS. in the Convent of Deyr-eo-Suriani, Egypt, and from MSS. in the Convent of St. Catherine, on Mount Sinai, with Two legends from a Vatican MS. by I. Guidi, and an appendix of Syriac Palimpust fragments of the Acts of Judas Thomas from Cod. Sin. Syr. 30, by A. Sm. Lewis. London 1904. HS IV.

† Ahlwardt, W., Drwin des Regesdichters Rüba ben El'nggag. And dem Arabischen metrisch übersetzt. Berlin 1904. 252 S. 30.

† Alfürübt, Die Staatsleitung. Deutsche Bearbeitung. Mit einer Einleitung "Über das Wesen der arabischen Philosophie". Ans den Nachlaß des Geh. Regierungsrates F. Dieterici herausg. mit einem Gedeakblat von P. Brönnle. Leiden 1903. LVI, 91 S. 30.

Amedros, H. F., A Tale of the Arabian Nights told as history in the "Muntaram" of Ibn al-Jauxi, s. JAS 04 (april). S. 273—293.

P. Anastase, L'accent tonique en arabe, s. Allf VII, 15 (1 soft of). S. 709—717.

P. Anastase, L'accent tonique en arabe, s. AIM VII, 15 (1 aout ou. S. 709-717.

† Annali dell' Islam, compilati da Leone Caetani. Vol, L. Introduzione dall' anno 1 al 6 H. Mailand 1904. 720 S. 40.

Baldus, A., Der Koran, seine Entstehung, Abfassung und religiousgeschichtliche Bedeutung für den Islam. Hamm 1904. 31 S. (Frankfurter seitgemäße Broechdren, N. F. B. XXIII. Heft 12).

Berchem, M. v., Notes d'Archéologie Arabe. 3ième article. Étale sur les cuivres damasquists et les verres émaillés, inscriptions, marques, armoires, s. JA. X. Série. III Tome, 1 (04). S. 1-96.

Bevan, A., The beliefs of early Mohammedans respecting a future existence, s. JThSt VI, no. 21 (oct. 04). S. 20-36.

† Boer, T. L., The history of philosophy in Islam. Translated by E. R., Jonas. Lendon 1903. 216 S.

Cabaton, A., Une traduction interfinéaire Malaine de la 'Aquadah d'al-Sentet, s. JA. X. Série. Tome III, 1 (04). S. 115-145.

† Chauvin, V., Bhilographie des ouvenges arabes ou relatifs au Arabee publice dans 'Europe Chretienne de 1810 à 1885. VIII Syntipa. Lequig 1804. 219 S. 9.

Chelkho, L., Mutalammis, sa vie et ses oeuvres (suite), s. AlM VII, 15 (1 août 04). S. 724—731; 16 (15 août 04). S. 773—777.
Chelkho, L., La Sainte Vièrge dans la poésie arabe, s. AlM VII, 9 (1 Mai 04). S. 419—433.
† Chelkho, L., Les récits bibliques et les allusions chrétiennes dans la poésie préislamique. Beyrouth 1904. (Extrait de la Revue AlM.) 43 S.

Chelkho, L., Les récits bibliques dans la poésie préislamique, s. AlM VII, 11 (1 juin 04). S. 530-539. fin: 12 (15 juin 04). S. 559-570. CheTkho, L., Les allusions chrétiennes dans la poésie préislamique, s. AlM VII, 13 (1 juillet 04). S. 618—628. fin: 14 (15 juillet 04). L., Les allusions chrétiennes dans la poésie préislamique, S. 647-652.

S. 647—652.

† Codrington, O., A manual of Musulman Numismatics. (AS. Monegr. VII.) 1904.

† Cohn, E., Der Wucher (Ribå) in Qor'an, Chadith und Fiqh. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des muhammedanischeu Rechtes. Heidelberg 1903. 31 S. 8°. (Diss.).

Cowper, H. S., A fifteenth century planispheric astrolabe made at Granada, z. JAS 04 (Jan.). S. 53—66.

Darian, J., Etymologie du mot "Carchouni" (کرشونی), s. Alm VII, 17 (I Sept. 04). S. 785—790.

† Delphin, G., Recueil de textes pour l'étude de l'arabe parlé. Traduction par G. Faure-Biguet. Algier 1904.

† Dirr's Colloquial Egyptian Arabic-Grammar. For the use of Tourista. Translated by W. H. Lyall. With Vocabulary. London 1904. 185 S. 8°.

† Doutté, E., Un texte arabe en dialecte ornais, z. Mémoires de la

† Doutté, E., Un texte arabe en dialecte ornais, s. Mémoires de la Société de linguistique de Paris. B. XII. S. 335—406. Eddé, C., La logique d'Ibn 'Assal, s. AlM VII, 17 (1 Sept. 04). S. 811

-819; 22 (15 nov. 04). S. 1072—1078.

Eddé, C., Une traduction arabe d'Iliade, s. Alm VII, 18 (15 Sept. 04).

S. 865—871; 19 (1 Oct. 04). S. 911—919; 23 (1 Déc. 04). S. 1118—1126; 24 (15 Déc. 04). S. 1138—1144.

† Edhem, H., Musée impérial Ottoman. Section des monnaies Musulmanes. Catalogue des sceaux en plomb Arabes, Arabo-Byzantins et

Ottomans. Constantinopel 1904.
Fagnan, E., Notes concernant le Maghreb, s. ZDMG 58, 3 (04).

S. 667—669.
Funk, Die arabische Didaskalia und die Konstitutionen der Apostel, s. ThQ 86, 2 (04). S. 233—248.

Geyer, R., Beiträge zur Kenntnis altarabischer Dichter, s. WZKM 18, 1 (04). S. 1-29.

(04). S. 1—29.
† Gezo Palomo, R., El arte arábe, s. La Alambra 15 abril 04.
Goldziher, I., Notizen zur arabischen Literaturgeschichte, s. ZDMG 58, 3 (04). S. 582—586.
† Grimme, H., Mohammed. Die weltgeschichtliche Bedeutung Arabiens.
Mit I Karte u. 60 Abb. München 1904. (Weltgesch. in Charakter-

bildera.) IV, 92 S. 80.

عنصر, s. JA. X. Série. Tome III, 2 (04). S. 345-346. † Halévy, † Harfouch, J., Correspondance commerciale: exercises en arabe et

en français. 2º partie. Beyrouth 1904. 158, 77 S. † Harfouch, J., Arabe dialectal de Syrie: Textes divers, 1re partie, recueillis. Beyruth 1904. 73 S. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. L. 1905. 17

- † Hell, J., Das Leben des Farazdak nach seinen Gedichten und sein Loblied auf al-Walid ibn Jazid Diw. 394. Text, Übersetzung und Kommentar. Leipzig 1903. 70 S. 80.
  † The historical remains of Hilâl al Sâbi, first part of his Kitab al Wusara (Gotha Ms. 1756) and fragment of his history 389—393 A.H. edit. with notes and glossary, by H. F. Amedriz. Leiden S. 71
- † Hogarth, D. G., The penetration of Arabia: a record of the development of western knowledge concerning the Arabian peninsula.
- New York 1904. XIII, 359 S.
  † Houdas, M. O., L'Islamisme. Paris 1904. 180.
  Huart, Cl., Le rationalisme musulman au IV siècle de l'hégire, s. RHR
  Sept.-Oct. 04. S. 200—213.
  Huart, Cl., La poésie arabe anté-islamique et le Coran, s. CAJEL
  Mars-avril 04. S. 240—242.

  \*\*The Se'd.\*\* Piccorphics Muhammeds. seiner Geffinten und det
- Mars-avril 04. S. 240-242. † Ibn Sa'd: Biographien Muhammeds, seiner Gefährten und der späteren Träger des Islams bis zum Jahre 230 der Flucht. Heran-gegebenvon E. Sachau, im Verein mit C. Brockelmann, J. Horowits,
  - J. Lippert. III, 1. 2. Leiden 1904. III, 1. Biographieen der mekkanischen Kämpfer Muhammeds in der Schlacht bei Bedr. Herausg. v. E. Sachau. LXVI, 56. IV, 304 S. III, 2. Biographieen der medinischen Kämpfer Muhammeds in der Schlacht bei Bedr. Herausg. v. J. Horowitz. XXVIII, 18. IX, 152 S. VIII. Biographieen der Frauen, v. C. Brockelmann. XLVIII, 46 u. XVIII, 46 u. XVIII, 46 u. XVIII.
  - 365 S.

    Krcsmárik, L, Beiträge zur Beleuchtung des islamitischen Strafrechts, mit Rücksicht auf Theorie und Praxis in der Türkei, s. ZDMG 58, 2 (04). S. 316—360; 3 (04). S. 539—581.

    † Kumait, Die Hasimijist. Herausg., übersetzt u. erläutert v. J. Horowitz. Leiden 1904. XXIV, 109, 158 S.

    Lammens, H., Un poète royal à la cour des Omiades de Damss (fin), s. ROCh 04, 1. S. 32—64.

    † Lammens, H., Le pélerinage de la Mecque en 1902. Journal d'un pélerin égyptien. Extrait des "Missions Belges de la Compagnie de Jésus". Bruxelles 1904.

    Lyall, Ch., A projected edition of the Mufaddaliyat, s. JAOS (april 04) S. 315—320. 365 S.

  - Lyall, Ch., A projected edition of the Mufaddaliyat, s. JAOS (april 04)
    S. 315—320.

    Ma'louf, M. J. A., La musique et le chant chez les Arabes, s. AlM
    VII, 18 (15. Sept. 04). S. 843—848; 19 (1. Oct. 04). S. 901—908.

    Macler, Fr., Extraits de la Chronique de Maribas Kaldoyo (Mar Abas
    Katina [?]). Essai de critique historico-littéraire, s. JA. X. Série.
    Tome I (Mai-juin 03). S. 491—549.

    Macler, F., L'apocalypse arabe de Daniel, s. RHR 49, 3 (Mai-juin 04)
    S. 266—306.

    † Marçais, W. et G., Les monuments arabes de Tlemcen. Paris 1903V, 351 S. 80.

- Nallino, C. A., Studi italiani sull' Islam, s. StR IV, 6 (nov.-dic. 04).

- Nallino, C. A., Studi manam sun Assam, S. 579—592.

  Obbink, H. Th., Nieuwe gegevens ter beoordeeling der Mohammedaansche Praedestinatieleer, s. ThSt XXI, 5. 6. S. 350—378.

  Périer, J., Vie d'Al Hadj-djàdj ibn Yousouf (41—94 de l'Hégire = 661—674 de J. C.) d'après les sources arabes. Paris 1904.

  Poznański, S., Zu dem Genisa-Fragment JQR XVI, 690 ff., s. JQR XVII (oct. 04) no. 65. S. 168—170.

  Salhani, A., Un nouveau Manuscrit d'Ahtal, s. AlM VII, 10 (15. mai 04). S. 475—482.

  † Salmon, G., L'introduction topographique à l'histoire de Bagdad d'Abou Bakr al-Khatib al-Bagdadhi. Paris 1904. 206. 93 S. 80.

  J. Schäfer, H., The songs of an Egyptian Peasant. Translated into
- d'Abou Bakr al-Khatib al-Bagdadhi. Paris 1904. 206. 93 S. 80.

  J. Schäfer, H., The songs of an Egyptian Peasant. Translated into Eaglish by F. H. Breasted. Leipzig 1904. XXIV, 148 S. 13 Abb. 80.

  Severuz ben el Moqaffa', Historia patriarcharum alexandrinorum. Tom. I, fasc. 1 ed. Chr. Fr. Seybold [Corpus scriptorum christianorum orientalium. Curantibus J. B. Chabot, I. Guidi, H. Hywernat, B. Carra de Vaux. Scriptores arabici. Series III. Tom IX]. Textus. Paris, Leipzig 1904. 80.

  Shedd, W. A., Islam and Oriental Churches; their historical relations. Philadelphia 1904. VII, 253 S. 120.

  Sonneck, C., Chants arabes du Maghreb. Etude sur le dialecte et la poésie populaire de l'Afrique du Nord. T. II. fasc. I. Traduction et notes. Angers 1904. 344 S. 80.

  Steinschneider, M., Zur alchimistischen Literatur der Araber, s. ZDMG LVIII, 2. S. 299—315.

  Sterling, A., Grammar of the Arabic Language. London 1904. 80.

  Stumme, H., Maltesische Studien. Eine Sammlung prosaischer und poetischer Texte in maltesischer Sprache nebst Erläuterungen. Leipzig
- poetischer Texte in maltesischer Sprache nebst Erläuterungen. Leipzig
- 1904. IV, 125 S. (LSSt I, 4).

  † Sykes, M., Dar-ul-Islam: a record of a journey through ten of the Asiatic provinces of Turkey. New York 1904 [imported]. XXIII, 244 S. 80.
- † Tabet, E., Le dictionnaire français-arabe des Termes juridiques. 2 vols. Algier 1904. 80. † Les ocuvres arabes de Theodore Aboucara, evêque d'Haran.
- Edités pour la première fois par Constantin Bacha. Beyrouth 1904.
  Weston, S. A., The Kitth Masslik an-Nazar of Sa'id ibn Ḥasan of
  Alexandria, edited for the first time and translated with introduction
  and notes, s. JAOS. XXIV, S. 312—383 (1903).
  † Wollaston, A. N., The Religion of the Koran. London 1904.
  70 S. 120. (The Wisdom of the East Series.)
  † Wollaston, A. N. Muhammad His Life and Doctrines with Accounts
- † Wollaston, A. N., Muhammad, His Life and Doctrines with Accounts of his Immediate Successors. Illustr. Re-issue. London 1904. 336 S. 80.

- 336 S. 89.

  Yellin, D., Notes on JQR vol. XVI, Pg. 290—9, a. JQR XVI (July 04), no. 64. S. 772—775.

  † Zambaur, E. v., Über die dekorative Kunst der Araber insbesondere auf ihren Münzen. Wien 1903. 16 S. 10 Fig. 4° (Gel.).

  † Zaydan, G., Tarikh al Tamaddoni "I-Islāmi (Histoire de la Civilisation musulmane). T. I. 1902. T. II. 1903. Caire.

  Zaidān, Curgī, al falsafa al lugawīja wa'l-alfāz al-'arabīja . . . . at tab'a al-tānija. Kairo 1904.

Bibliotheca abessinica, Studies concerning the Languages, Literature and History of Abyssinia, ed. by E. Littmann. L. The Legend of the Queen of Sheba ed. by E. Littmann. Leiden 1904. † Corpus scriptorum christianorum orientalium. Curantibus J. B. Chabot, L. Guidi, H. Hyvernat, B. Carra de Vaux. Scriptores aethiopic. Series altera. Tom. XXII, I. Textus et versio. Vitae sanctorum indigenorum, ed. K. Conti Rossini. 1. Acta Marquorenos. Paris LLeipzig 1904. 51. 64 S. 80.

ugenorum, ed. K. Conti Kossini. I. Acta Marquerenos. Paris i. Leipzig 1904. 51. 64 S. 80. Goodspeed, E. J., An Ethiopic manuscript of John's Gospel [in the Newberry Library, Chicago], s. AJSL. XX, S. 182—185 (Apr. 1904). Goodspeed, E. J., Ethiopic manuscripts from the collection of Wiberforce Eames [description of 5 mss. in private possession in New York], s. AJSL. XX, S. 235—244 (July 1904). Goodspeed, E. J., The story of Eugenia and Philip [Ethiopic text from mss. in the British Museum, with translation], s. AJSL. XXI, S. 27 ff. (Oct. 1904).

S. 37 ff. (Oct. 1904).
Goodspeed, E. J., The Epistle of Pelagia (Ethiopic text, from mssin British Museum, and translation), s. AJSL. XX, S. 95—108 (Jan. 1904).
Haimanot, W., The Falashas, s. JQR XVII, no 65 (Oct. 04), S. 142 bis 147.

Halévy, J., Qoleyon, l'aigle et les Naskt, s. JA. X. Serie. Tome I (Mai-Juin 03). S. 557-558. Littmann, E., Arde'et: the Magic Book of the Disciples, s. JAOS.

Littmann, E., Arde'et: the Magic Book of the Disciples, s. JAOS. XXV, S. 1—48 (1904) [Ethiopic text and translation]. Müller, W. M., Aethiopien. Leipzig 1904. 32 S. (AO VI, 2). † Morié, L. J., Histoire de l'Ethiopie (Nubie et Abyasinie) depuis les temps les plus reculés jusqu'à nos jours. I. 2. l'Abyasinie (Ethiopis moderne). Avec un appendice diplomatique. Paris 1904. 515 S. 16. Rhodokanakis, N., Eine aethiopische Zaubergebetrolle im Museum der Stadt Wels, s. WZKM XVIII, I (04). S. 30—38.

## esaja 52, 13—53, 12 hebräisch nach LXX.

## Von

Alfred Zillessen, Synodalvikar in Simmern (Hunsrück).

iekanntlich sind die meisten Textverderbnisse in dem imten Stück Jes. 52, 13—53, 12, um deren Heilung sich in Generationen von Exegeten mit mehr oder minder ig bemühen, älter als die alexandrinische Übersetzung, darf als allgemeine These auch von dem aufgestellt ien, der es keineswegs für überflüssig hält, für Einzelnes die im Jesaja leider meist so dürftige Hilfe dieses Dolchers zu werben. In der Hauptsache muß der Rat lie hier vorliegenden Nöte aus anderen Quellen geholt en. Neu und originell sind die Wege, die Duhm, in, Bertholet und ihre Genossen eingeschlagen haben, eigenartig die Prinzipien, die Cheyne (Critica biblica I) auch auf unser Stück angewandt hat und deren Resulauch von den "Kühnsten" wohl nur mit Kopfschütteln enommen werden.

e größer die Möglichkeit der Konjekturen, je größer Möglichkeit von Fehlgriffen, umso nötiger erscheint es, zu allererst sich anbietenden Helfer, den Griechen, zal ordentlich zu befragen nach dem, was er wiedern will. Denn oft genug wird für eine Korrektur auf recurriert, wo bei genauerer Prüfung sich ergibt, daß zinchrift f. d. altrest. Wiss. Jahrg. 25. II. 1905.

der Grieche als Eideshelfer nicht zu haben ist. Wird durch eine solche Untersuchung auch nicht große positive Heilung geschafft, so wird doch eine kleine Fehlerquelle verstopft, die eigentlich schon längst nicht mehr fließen sollte.

Man könnte einwenden, daß diese Arbeit nur zu leisten sei, wenn man den ganzen komplizierten und weiten Weg zu Ende zu gehen versucht, den zumal Lagarde in seinen strengen Programmen gewiesen hat — d. h. unter Heranziehung der verwandten Versionen und ihres Anhangs. Es sei die Bitte erlaubt, das im folgenden vorgelegte Ergebnis erst auf seine Brauchbarkeit zu prüfen und dann zu urteilen, ob nicht auch dieser zunächst gangbare, schlichtere Weg zu Zielen führt, die für jenen Betrieb im Großen vielleicht doch nicht ganz zu verachten sind.

Es ist wesentlich Konkordanzarbeit, die dazu erforderlich ist. Was über die Vorlage der LXX in Kommentaren und Aufsätzen gesagt ist, wird daraus entweder seine Bestätigung oder seine Widerlegung finden. Ich halte es auch hier für nützlicher, statt auf Vollständigkeit in der Anführung dieser Aufstellungen auszugehen, einfach jene Konkordanzarbeit für sich zu tun und nur gelegentlich diese Äußerungen heranzuziehen. So bleibt die Menge der Citate doch beschränkt und wird Verwirrung vermieden. Auf Priorität wird von vornherein verzichtet.

Natürlich kann ich nicht "die hebräische Vorlage der LXX" herstellen wollen. Ich bescheide mich damit, das herauszubekommen, was der bei Holmes-Parsons und Swete gebotene Gesamtapparat zu erschließen erlaubt. Was dam als hebräischer Text wiedergegeben wird, ist das, was der Grieche "gemeint" hat. Mehr beanspruche ich nicht – mehr ist auch für unsern Zweck nicht zu verlangen. Ausgangspunkt ist Swetes Text, Haupthilfsmittel Trommius' Konkordanz, da ich nicht in der Lage bin, Hatch an Ort

und Stelle zu benutzen; ich glaube aber, man kann auch mit ihm und sonstiger sorgfältiger Vergleichung unter Benutzung von Fürst und Mandelkern einigermaßen zum Ziel kommen. Einige Unregelmäßigkeiten in der Verszählung, die auf der Verschiedenheit der Texte bei Swete und Trommius beruhen, bitte ich zu entschuldigen.

52, 13. ίδου συνήσει ό παίς μου

1800 — הנה 40, 10. u. o.

סטיאָקסנו: סטיאָקעו meist בין q., hi., hithp; sehr oft השכיל; ersteres Jes 1, 3. 6, 9. 10. 43, 10. 52, 15; letzteres auch 59, 15 statt השכיל gelesen (מָהשׁכיל). השכיל ist 41, 20 פֿאַרולל מוא meist für אָדי, nur einige Male für השכיל und השכיל steht (Dt. 32, 28), 44, 18 νοέω. — Also: ישכיל.

ל אמנק μου - אברי ביטע.

הנה ישכיל עבדי :Also

καὶ ὑψωθήσεται καὶ δοξασθήσεται σφόδρα. οἱ γ' und 22. 23. 36. 51. 62. 87. 90. 91. 93. 97. 104. 106. 109. 144. 147. 228. 233. 239. 302. 305. 306. 308. 309 fügen vor σφόδρα noch καὶ μετεωρισθήσεται hinzu.

καί – 1 – ' in 'לעבדי' (om. 1 86) ὑψόω überwiegend für Formen von רום (vgl. 40, 9. 58, 1); oft für גבה (z. B. 3, 15. 5, 16) ', אשל (z. B. 2, 2. 33, 10; mit איף 52, 8. 63, 9), גדל (10, 15. 28, 29. 51, 18), גשלב (2, 11. 17. 12, 4);

δοξάζω ist רומם Jes 25, 1. 33, 10. נשא Esr. 8, 35. (sonst , גדל , הדר , קבד , יקר , הדר , 43, 14?);

μετεωρίζομαι ist τω Οb 4, κέν Μί 4, 1. Τ ψ 130, 1. (al. ὑψωθ.) Εz 10, 16 f. 19; μετέωρος — τω Jes 5, 15. Εz 17, 23. Κέν Jes 2, 13. 30, 25. 57, 7. (noch Jes 2, 12).

Trotz 52, 8 ὑψόω — κτου scheint eher die Gleichung nichtig:

重

:

Die Äquivalente sind in absteigender Linie ihrer Häufigkeit angeführt.

<sup>2</sup> so Duhm, Meinhold ZAW 1901, 204.

υψωθήσεται - δοξασθήσεται

בנה - גבה - גבה - גבה

Demnach ist ירום אABQF nicht übersetzt, sondern בה Also יירום ונשלא (ועבה) (kaum: אירום (נשלא).

Zur Verbindung von ΓΠ (ΓΓΠ) und ΜΗ vgl. übrigens noch 49, 22. — 2, 13. 6, 1. 57, 15. (LXX: αἴρω — ἀρῶ; τὐμοτος καὶ μετέωρος, τψ. καὶ ἐπηρμένος, τψ. ἐν τψιστοις). So wechselnd LXX sonach übersetzt, — das Überwiegen von ΓΠ über πω (über 100 Mal gegen einige 20 Mal) spricht für obigen Ansatz

14. δν τρόπον ἐκστήσονται ἐπὶ σὲ πολλοί

ον τρόπον — אַשׁם wie 9, 2. 10, 10. u. o. ἐκστήσονται: am meisten אַשׁם, בחסד, באַשׁם = ἐκστήσω 42, 14. Gemeint ist demnach באַשׁר, und zwar שׁשׁר, denn auch I Reg 9, 8 steht ἐκστήσεται für באַשׁר, — falls wir nicht hier einen der vielen Fälle vor uns haben, wo LXX über das Tempus ihrer Vorlage unsicher war. Möglich bleibt also auch באַשׁר שׁמּבּי.

באיו רבים בים אליו רבים.

ούτως άδοξήσει άπὸ ανθρώπων τὸ εἰδός σου ούτως: ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. m. crux temporum ZAW XXIII, S. 58. No 12.

<sup>2</sup> Die ψ sind nach der Zählung von LXX zitiert.

τὸ εἴδός σου: εἴδος meist מראד, auch אוז; also: מראד, αναὶ ἡ δόξα σου ἀπὸ τῶν ἀνθρώπων: δόξα nie אוז, wohl aber אַדְּ 67,3 und gerade in Jesaja (Tr.: 12×) אוז המארת, 1. 60, 19. 63, 12. 14. 15. 64, 11. Also: תמארת.

15. οδτω θαυμάσονται έθνη πολλά έπ αὐτῷ οδτω — β.

υ βαυμάσονται: אוו ist sonst ραίνω, περιρραίνω, προσραίνω, ραντίζω, έπιρραντίζω. 63, 3 steht κατάγω; das beruht aber darauf, daß hier der Text durch die Parallele v. 6 beeinflusst, für אוויד שופלפים wiedergegeben ist.

אמעומלט ist 14, 16 האומה, 41, 23 השתעה, 61, 6 החומה; 52, 5 steht es entspr. משל: פושל: 9, 15 עלא. ע 47, 6 Koh 5, 7 Jer 4, 9 gibt es תמה wieder; daran wird auch 61, 6, vielleicht auch Lev 19, 15 (תהור) u. ö. gedacht sein. LXX scheint hier ein המהי) wiedergeben zu wollen (so auch Klostermann, dessen ישור שבוי weniger zu entsprechen scheint).

Also: יתמו?

בוים רבים עליו – κολλά ἐπ' αὐτῷ

και συνέξουσιν βασιλεῖς τὸ στόμα αὐτῶν συνέχω ist ΥΡΡ noch ψ 76, 10; συνσφίγγω Dt 15, 7, μφράττω Hi 5, 16 ψ 106, 42 (beidemale στόμα).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. m. Bem. z. alex. Übers. des Jesaja ZAW XXII, S. 254.

ש Weder Moores יולגוו (Jer 33, 9??) noch Cheynes אישתועוי können sich af LXX berufen.

Das συνάξουσιν von A 305 dürfte, wenn es nicht Schreibfehler ist, γΣΡ meinen (40, 11. 43, 5 u. s. w.; 15 Mal in Jes.)

Also: ٣٩٩ (καί).

Dies καί mag darauf hindeuten, daß מלין urspringlich, wie jetzt in MT, עלין vor sich gehabt hat, nicht עלין.

βασιλείς το στόμα αυτών — Επί πλ.

ότι οίς ούκ άνηγγέλη περί αύτου όψονται καὶ οί ούκ άκηκόασιν συνήσουσιν.

LXX falt בילי — אול und שלא als "quibus" und "qui" und als auf die in 15° genannten Personen bezüglich. Abweichend von MT ist nur περὶ αὐτοῦ — τὸν (45 11!) — ἀναγγέλλω ist meist דעד, aber auch öfter אול בילים. — συνίημι steht für Formen von דים noch 1, 3. 6, 9. 10. 43, 10.

בי אשר לא ספר להם עליו ראו ואשר לא שמעו התבוננו :Also

53, I. κύριε τίς ἐπίστευσεν τῷ ἀκοῷ ἡμῶν; κύριε ist 26, II. I2. I3. אוני, 6, II אוני (nachgestellt), 38, I6 אוני (vorangestellt). Es ist schwer zu sagen, was LXX meint. Möglich wäre am Ende auch אין vgl. ψ 88, 9. 93, I2. II3, 26. I29, 3.

Also: אדני מי האמין לשמעתנו) Duhm hält dies für ein verlesenes אכן Wermutung!

και ὁ βραχίων κυρίου τίνι ἀπεκαλύφδη; Ebenso wie 1 Sam 3,7 ἀποκαλυφθήναι αὐτῷ, Gen 35,7 ἐπεφάνη αὐτῷ für πλιλ mit λκ steht, wird auch hier τίνι dem το γν entsprechen. LXX gibt γν wieder, als ob es dem γκ gleichwertig wäre.

Also: חרוע יהוה על מי נגלתה.

2. άνηγγείλαμεν ώς παιδίον έναντίον αύτου

r Der Zusatz σου nach συνήσουσιν 144 sieht wie eine unvollendete Dittographie zus.

<sup>2</sup> a' 3' Ext

λλω, sehr häufig in Jes., meist הודע, auch הודע. neint mir eher eine alte Verderbnis im griechischen liegen, wo ἀνηνέγκαμεν gestanden haben wird. it die häufigste Wiedergabe von העלה.

steht auch 66, 12 für das Verbum אינ, und 11, 8 נסי אווי wieder. Das ז vor אין mag von LXX en sein.

[ו]געל[ה] כיוגק לפו

έν γῆ διψώση das ነ vor לשרש. — διψώση — משרש wie 35, 1. 41, 18. ו statt ב ב ב ב ב έν. כשרש בארץ צי.

יע είδος αὐτῷ οὐδὲ δόξα sowohl אח als מראה (52, 14 und nachher). מראה ασις, ὄψις, είδος, אח meist είδος. δόξα ist בבוד הדר, also wohl הדר, הור הור אונא הו

ρμεν αὐτὸν καὶ οὐκ είχεν είδος οὐδὲ κάλλος

י αὐτόν **— ונראהו** (εν εἶδος **— ולא מראה** 

יפי, הדר , Jes. 37, 24 מכחר, 62, 3 מכחר, 2, 16 הדר, זי. ist sonst meist ἐπιθυμέω, ἐκλέγω c. deriv. für das Auge des Übersetzers von ונהמדהו nur geblieben (ן — οὐδέ nach κό).

ונראהו ולא מראה וחמד.

δ είδος αὐτοῦ ἄτιμον καὶ ἐκλιπὸν παρὰ τοὺς
 ἀνθρώπων

) είδος αὐτοῦ wiese auf מראהו oder ותאהו hin (1 aus t das ein erklärender Zusatz erst in Goder schon in β? ist ἐξουδενόω (— ἐω), φαυλίζω, ἀτιμάζω a. ἄτιμος ist Jes. 3, 4 πρρ., 57, 4 steht es für און ביינון ביינון ביינון ביינון ביינון ביינון און אינון ביינון ביינון ביינון אינון ביינון ביי

sen 22. 36. 51. 93 weg.

έκλείπω öfter für אודל c. deriv. (38, 11 für תול ).

Wir werden demnach wohl geführt auf: ותארו (תראדו) (מראדו).

άνθρωπος ἐν πληγή ὢν και είδως φέρειν μαλακίαν: πληγή ist überwiegend που, so daß man trotz and Hi 2, 13 — πληγή auf den Gedanken kommt, LXX wolle auch hier ein που oder πουα, vielleicht auch bloß που wiedergeben. Statt des απου ν 4 finden wir (wohl für die ganze Phrase απου ν αι περι ήμων όδυναται. όδυνη findet sich für and Εχ3, ξ, für hi. von and Ez 28, 24; όδυνασθαι ist in den wenigen Fällen, wo es vorkommt, stets Wiedergabe eines andem hebräischen Wortes. So wird man in ν 4 einfach an eine freie, für unsern Griechen auffallend elegante Übersetzung denken müssen, ειδέναι ist wesentlich μτ.

μαλακία steht am meisten für הלה c. der.. φέρειν scheint bloß Verdeutlichung zu sein, kaum συν oder συν (das aus Dittographie von και entstanden sein müßte).

Also: איש [ב]מכת וידוע חלי

ότι απέστραπται τὸ πρόσωπον αὐτοῦ

מתיר dποστρέφω am meisten הסתיר; der Übersetzer denkt als an כי הְּמְּבּוֹ . Dann gibt LXX entweder מנים (מנים בי הְמָבּוֹ בי הָמְבּוֹ שׁנִים). wieder oder τ. π. αιντ. steht fälschlich für מנים ממנו

Also (מניו מפנו (פנים (ohne Plural des Verbs?) אלפר יים ממנו (מניו) אלפר יים מפנו יים מפנו (מניו

ήτιμάσθη και ούκ έλογίσθη

גבוה ולא נחשב : Also

4. ούτος τάς άμαρτίας ήμων φέρει

Ist das voranstehende οὖτος = ΝΤΤ aus dem Suffix von τησης und dem Ν von PN entstanden, so hat LXX den Rest P und das zweite ΝΤΤ nicht wiedergegeben. Ist es das zweite ΝΤΤ, so ist das Suffix und PN nicht berücksichtigt.

άμαρτίας: die Vermutung drängt sich aut, daß hier eine erklärende Glosse oder die Stellen v 11 τ. άμαρτίας — ἀνοίσει, ν 12 άμαρτίας — ἀνήνεγκεν eingewirkt haben. Vielleicht hat der Übersetzer auch einfach אווי חמרה nach seinem Verständnis auf Grund des Zusammenhanges wiedergegeben. So steht άμαρτία Jes. 65, 2 für המערה, 66, 4 für המערה, 66, 29 für מערה Ch. 6, 29 für הביא Oder lag wirklich ein איני על vor²? φέρω meist איני (in Jes: 1, 13 43, 23 60, 17 66, 20), dann איני (in Jes: 30, 6 40, 11 52, 11 60, 6 64, 6).

Also: הוא חלינו נשא oder

(חמאנו) חלינו הוא נשא

και περι ήμων όδυναται

Darüber s. zu v 3; es scheint freie Übersetzung für: מכאבינו סבלם

י ist sonst ἀνέχομαι, ἀναλαμβάνω 46, 3 (πορεύεσθαι γ 7 denkt an יתהלכו u. a.

και ήμεις έλογισάμεθα αὐτόν

<sup>፣</sup> ἀποστρέψας 15 cod. Sergii ist ᡝᢊρ; vgl. übrigens m. crux temporum ZAW XXIII, S. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ἀσθενείας (22) 93. — μαλακίας 48. 51. 62. 90. 308.

<sup>3</sup> δ**πέρ 147.** 

## ואנחנו חשבנהו —

είναι έν πόνφ και έν πληγή και έν κακώσει מבה - היצחלת

κάκωσις neben γι und τχη auch עני Ex. 3,7. 17 Dt. 16,3; κακουχέω - γι. hithp. 2 Sam. 2, 26 11, 39; κακόθ neben הרע meist עמל q. pi. πόνος neben קמה (53,11 59,4) auch oft ינון) יניע Jer. 20, 18); 1, 5 steht es für ה, 65, 14 für למכים mit elç pásnyaç האב mit elç pásnyaç gegeben; Gen. 14, 17 steht ἀπὸ τῆς κοπῆς für πίσπο. Danach muß LXX nicht Substantive mit ? meinen; eiva ev

kann die Participien wiedergeben wollen z. 97 liest και κληγή.

Wenn also nicht an ביניע ו[גב]מכה ובעני gedacht ist, dürfte יַגַע ומכה ומענה (2 Sam. 17, 2 Dt. 25, 18 Koh. 1, 8) oder 🖹 יויע (Hi. 3, 17) anzunehmen sein. אלהים – טאל אפס שלהים – טאל פאל – טאל א פאל אריים אלהים 62. 87. 91. 106. 228. 309. — 97° — möglicherweise aufzunehmen.

5. αὐτὸς δὲ ἐτραυματίσθη διὰ τὰς άμαρτίας ἡμῶν αύτὸς δὲ - κίπ.

τραυματίζω: חלל c. deriv. (צשם Cant 5, 8). איים wird gemeint sein.

Zu άμαρτία cf. unten.

καί μεμαλάκισται διά τάς άνομίας ήμων

μαλακίζω sonst für הלה, ולי (Jes. 38, 1. 9. 39, 1), μαλακία noch v. 3 für הלי; für דכא nur hier μαλακία, für מכאב Hi. 33, 9. Trotzdem wird nicht an החלה (πρ 13, 12) zu denken sein,

sondern der Übersetzer will nur im Ausdruck wechseln. (ΚΟΤ sonst ταπεινόω, συντρίβω, άδικέω, παίω u. a.). (Α

έμαλακίσθη). διά wird po sein3.

hab. α΄ δ΄.

I om. είναι κ\*. Ebenda πόνοις.

<sup>3</sup> Wie die Wiedergabe wechselt, zeigt 65, 14 wo die drei - n mit

èv, διά, ἀπό gegeben sind.

Statt der Reihenfolge άμαρτίας — ἀνομίας κ lesen A Q 2. 26. 36. 48. 49. 51. 62. 90. (93 nur b. άμ.) 106. 144. 147. 98. 233. 306. 308 die umgekehrte ἀνομίας — άμαρτίας. Vun steht άμαρτία meist für καπ oder πκαπ, oft für ην, when für γνν (in Jes. nur άμάρτημα — 'δ 58, 1). ἀνομία teht zwar im allgemeinen öfter für ην als für γνν, in Jes. wher neben vielen andern am meisten für γνν (c. der.). Somit wird die Reihenfolge ἀνομίας — άμαρτίας vorzuziehen win. Auch v. 6 u. 11 ist άμ. — ην (12 — καπ), und 12 (2×) ἀνομία, ἄνομος — γνν c. der. 1.

Also: והוא מחלל מפשעינו ומדכא מעונתינו

(ו vor אכום entweder aus dem vorhergehenden Suffix tammend oder in MT darin untergegangen). Oder darf nan schließen, daß B und Genossen die Reihenfolge ממונרינו ומוכא מששעיו voraussetzen? Entweder dies, — oder lie Umtauschung fand erst in der griechischen Tradition tatt.

καιδία εἰρήνης ἡμῶν ἐπ' αὐτόν καιδία meist "D'D (vgl. Jes. 26, 16).

מוסר שלומנו עליו Also: מוסר

τῷ μώλωπι αὐτοῦ ήμεῖς Ιάθημεν.

μώλωψ — πειτπ

τίμεῖς ἰάθημεν scheint wie αὐτὸς κληρονομήσει — τίν ν. 12 zu verstehen zu sein. κρη [ist als κρη] aufgefalt und the als Dativus ethicus, mit ήμεῖς wiedergegeben.

מומר שלומנו עליו בחברתו נרפא לנו

Das ן vor לליו ist in עלייו untergegangen, falls nicht das Umgekehrte in MT anzunehmen ist.

6. πάντες ώς πρόβατα ἐπλανήθημεν πλανάομαι meist für πηπ, auch in Jes.

בלנו כצאן תעינו :Also

<sup>1</sup> Für dvoplag 12 bieten mehrere Zeugen apapriag, vgl. unten v. 12.

272

άνθρωπος τή όδφ αύτου έπλανήθη

πλανάομαι für πλο nur hier. 30, 28 ist die ungewöhnliche Form הגםה (inf. hi. von און) mit πλάνησις wiedergegeben. So ließe sich hier an נגיף denken. Indessen geben weder die sonstigen Wiedergaben von הגיף noch die von noch die hebräischen Äquivalente für πλανάομαι in Jesaja einen Zusammenhang an die Hand. Am wahrscheinlichsten ist die Annahme, daß der Grieche oberflächlich übersetzt: er hatte πλανάομαι noch von ΥΥΠ her im Sinne und der Wortanklang — 10 — πλαν — mag mitgewirkt haben. Somit wird gemeint sein: איש לדרכו פנינו .

και κύριος παρέδωκεν αύτον ταϊς άμαρτίαις ήμων παραδίδωμι findet sich noch zwei Mal in v. 12, einmal für המגיע, einmal für הערה, wohl als אַנאָא aufgefalk) wird noch 47, 3 mit παραδίδωμι wiedergegeben. Damit ist wohl für Jesaja diese Wiedergabe gesichert. 59, 16 ist συτιληψόμενος.

Die Konstruktion ist dem Verbum παραδίδωμι angepalt. Statt עון כלנו) wiedergegeben, möglicherweise ohne את עונגו aus את עונגו entstanden (?) בעון ש בעון בעון בעונגו בעון ש τία cf. oben v. 4. Wir erhalten also:

ויהוה הפגיע כו את עונתינו.

7. και αὐτὸς διὰ τὸ κεκακώσθαι οὐκ ἀνοίγει τὸ στόμα και αύτός - και

κακόω — vgl. v. 4 — το νία v. 5 — το wie 65, 14 (ein Mal); – ק 57, 17, ביד 64, 6, ל 60, 9, על 57, 10 59, 9. Wir werden an Doder denken müssen. LXX gibt dann ein

<sup>1</sup> Wegen ἄνδρωπος kann der Grieche natürlich nur den Sing. des Verbums setzen, zumal das Verb folgt. So auch - bei voranstehendem Verb - I Sam. 4, 10, während im gleichen Fall z. B. Jud. 9,55 21,24 der Plural steht; 21,25 haben H und G den Sing. -

ש Wogegen aber עונחינו v. 5 spricht.

<sup>3</sup> κεκραγώσδαι M\* beruht natürlich auf Korruptel.

האנים (als synkopierten inf. Ni. 1 vgl. אולים (בעני בענים מענים (oder מענים מענים, מענים, das Subst. noch in dem Dtjes. ע 22, 25 MT?) wieder. שולים נגש bietet LXX nicht.

ανοίγει wird nicht auf πτο deuten, sondern Konformierung sein, cf. ἐστιν v. 2 und die Präsentia in v. 4.

Vorauszusetzen ist demnach: ווא מענת לא יחתה:

ώς πρόβατον έπι σφαγήν ήχθη άγω ist meist הובל (auch הולד, הולד, גוהג, άγομαι ביבל, העלה , מוכל שישים, מיבל , άγομαι שיבל noch Jer. 11, 19 (von יבל wird meist durch άγω, φέρω und Komposita wiedergegeben. So glaube ich nicht,

daß אכא (Jer. 10,9) anzunehmen ist; es wird יוֹבלי gemeint sein, wenn auch das statt ימבל v. 11 vorausgesetzte יוֹבָל durch ἀναφέρω gegeben ist. — Der Satz ist als Hauptsatz

mit "er" als Subjekt verstanden. Es ergibt sich: משה ילמבה מ

καὶ ὡς ἀμνὸς ἐναντίον τοῦ κείροντος³ ἄφωνος ist nur ἀμνός; Gen. 31, 38 32, 15 ist es πρόβατον, Cant. 6,6 κεκαρμένον.

Die κείροντες noch Gen. 38, 12 2 Sam. 13, 23. Gemeint ist πίτ ο όσεν τι όσεν τος nur hier für ολλ, sonst άλαλος γίνομαι, κωφόω, άποκωφόομαι (ψ 30, 19 —

ψ 38, 3. 10 — Mi. 7, 16 Ez. 3, 26 24, 27). Also: וכרחל לפני הנוז נאלמה

ούτως ούκ άνοίγει τὸ στόμα αὐτοῦ

οδτως sonst מו und מן (52, 15); es ist kaum ein unrichtig übersetztes , sondern wird ein מו meinen — vielleicht Anfang einer Dittographie von [יוכ[רוול]?

<sup>1</sup> om αὐτοῦ Q 23. 49. 109. 198. 305. 2 σφαγή — 10 34, 2. 6.

<sup>3</sup> κείραντος Mc. a. A vgl. ZAW XXIII, S. 78. — add. αὐτοῦ 26. 36. 41. 49. 86. 90. 93. 144. 147. 198. 239. 302. 305. 309. — αὐτόν Mc. a. AQ 22. 51. 106. 306.

Wir werden annehmen müssen:

כן לא יפתח פיו

Zu ἀνοίγει für πηρ s. o. (vgl. übrigens auch ZAW XXIII, S. 72, No. 137).

8. έν τῆ ταπεινώσει ή κρίσις αὐτοῦ ἤρθη

ינד ist ψ 106, 39 θλίψις (אנד החם) έρως γυναικός πρ 30, 16). ταπείνωσις meist עני (wie ταπεινόω איני); 40, 2 ist es für אנד gesetzt, aber wohl שני gemeint, wosür θλίψις meist gebraucht wird (daran ist auch ψ 106, 39 wohl gedacht). אני, ענו איני, ענו sind in Jes häusig mit Formen von ταπεινόω usw. übersetzt (vgl. noch 49, 13. 51, 21). So wird hier an gedacht sein.

αίρω (cf auch das folgende αίρεται) steht in Jes oft für κέν, aber auch für eine ganze Anzahl anderer Verben. 2 R 2, 3.9. 10. stehen λαμβάνω und ἀναλαμβάνω für πρλ, das sonst auch durch Komposita von αίρεω gegeben wird. Man wird an πρλ als Voraussetzung für ἤρθη so wenig zu zweifeln brauchen wie für τιλλ, wofür auch Komposita von αίρεω als Übersetzung vorkommen. αίρω steht nur hier für beide. Übrigens scheint auch das mit αίρω (ἤρται) wiedergegebene τιλη 57, 2 für πρλ genommen zu sein. Das ἤχθη von κ\* ist entweder Schreibsehler oder eine durch die beiden ἤχθη vor- und nachher verursachte Gedankenlosigkeit.

ή κρίσις αὐτοῦ — ١٣٤٢ ٢٥

בעני משפטו לקח :Also

την γενεάν αύτου τίς διηγήσεται

γενεά meist ٦١٦

διηγείσθαι ist meist TDD (43,21); für  $\pi$  und  $\pi$  und steht es 1 Ch 16,6  $\psi$  54,18. 104,2. 144,5 (hat LXX viel-

z Zu ταπεινώσει fügen hinzu αὐτοῦ: 22. 36. 48. 51. 86. 90. 144. 147. 228. 233. = מנוים.

eicht auch mit διήγημα Dt 28, 37 2 Ch 7, 20 ein Derivat ron שליד gemeint? — MT לשנינה).

ότι αίρεται άπό τής γής ή ζωή αύτοῦ zu αίρεται — 1122 cf. oben.

ή ζωή αὐτοῦ — ነካን (Jer 52, 33. 34.) ζωή meist — ውግ.

וֹנְיִי (Jer 5: לַבְּיוֹ בּאַראָ מּטֹיִסטֹ (Jer 5: Also: בנור מארץ חייו

άπὸ τῶν ἀνομιῶν τοῦ λαοῦ μου ἤχθη εἰς θάνατον. ἀπὸ τ. ἀνομιῶν — """ (cf zu v. 5).

אינע wird sonst nicht durch άγω gegeben, wohl aber און נוע 11, 6. 20, 4. 63, 14; 60, 11. Entweder soll און oder און (nicht bezeugt) ausgedrückt werden, wobei das — aus שון geflossen wäre oder in און geflossen wäre oder in און (ז') gedacht. Möglicherweise ist auch an ein און (ז') gedacht.

είς θάνατον - למו (MT : למו).

א: מפשעי עמי נהג למות: Also: מפשעי עמי נהג

İ

9. και δώσω τούς πονηρούς άντι της ταφης αὐτοῦ και δώσω — [ΕΝ] (43, 4).

πονηρός überwiegend für β c. deriv., nach Trommius mir noch 2 Sam 4, 11 für β ist überwiegend άμαρτωλός und ἄνομος. In Jes steht dafür: ἀσεβής 5, 23. 11, 4. 13, 11. 26, 10. 48, 22. 55, 7. 57, 21; άμαρτωλός 14, 5; ἄδικος 57, 20, ἀδικία (β ) 58, 4. 6.; ἄνομος 3, 11, ἀνομία (π ) 9, 17; β ist κακόω 50, 9, ἡττᾶσθαι 54, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1 = δέ (τὴν δὲ γ.): 26. 41. 93. 105. 109. 147. 239. 306. 309. <sup>2</sup> 22: ἀπὸ τῆς ζωῆς αὐτοῦ.

<sup>3</sup> Danach ist das ZAW XXIII, S. 64. No. 68 Gesagte su berichtigen.

– 62. 90. 144. 147. 233. lesen fixe. — Jedenfalls ist nicht "mit LXX"

Ni su lesen (Duhm).

ύπέρ 43,3.4.; ὑπό 3,6; διά 60, 15. — Es könnte app sein, wofür freilich sonst dv3'dv steht (Dt 8, 20. 2 Sam 12, 10;

עקב אשר Gen 22, 9. 26, 5. 2 Sam 12, 6). ?רעמע | קב | קב | רו Oder ist es ? wie in [1] (dvr(!)? (45, 13 steht für ) μετά); Vgl. Dt 19,21. Das 3 steckt dann in dem D von oder ist aus ihm hervorgegangen.

dvrí ist in Jes 1777 3, 24. 53, 12. 55, 13. 60, 17. 61, 3;

Somit scheint sich zu ergeben:

ואתן את רעם כקברו

και τούς πλουσίους άντι τού θανάτου תאס meist עשיר. In Jes steht es 32, 13 für אללי, 5, 14. 32, 9. 33, 20 für par (5, 14 MT ).

25, 8. 28, 15. 18. 53, 12.

Zu avri cf. oben. Dt 19, 21!! Zu Javárov fügen hinzu avrov: Bab KAQ.

Also: יואת עשָרם במות[ו]

(Das D — in ששרם entweder aus oder im folgenden ב).

ότι άνομίαν ούκ εποίησεν ούδε δόλον εν τῷ στόματι αύτοῦ

שלמי (בר בר בר είς θ.) 38, I; מָת είς θ.) אוֹ εἰς θ.) אוֹ פּוֹת

על כי) Dt 29, 24 (על כי) אין: יעל Dt 29, 24 (על כי) (Ηί 10,7 γάρ, 16, 17 δέ).

άνομία — sonst hier (cf. zu 5) — στο. DDN sonst meist άδικία oder ασέβεια und Zubehör.

άνομία steht dafür Ez 7, 23. 8, 17. 28, 16. ψ 54, 10 73, 20. So wird auch hier DDA gemeint sein.

δόλος meist מרמה (9, 5:לשע!); falls der Akkusativ kein

Schreibsehler ist, mußer von exoingevabhängig gedacht werden. ούδὲ εὐρέθη δόλος lesen N° AQ 26. 36. 41. 49. 51.

ב Duhm: "in dem letsten Wort des Stichos (ממוד) hat LXX das nicht gelesen."

16. 90. 91. (93?) 104. 106. 144. 147. 198. 228. 233. 239. 306. 308. εύρέθη und δόλος werden nichts als Erleichterungen ein. (ούδ. δ. εύρ. 309; ούδὲ δόλος Ν. 6. 87. 97).

Für v. 9b wird demnach anzunehmen sein: על לא חמם עשה ולא מרמה בפיו

10. και κύριος βούλεται καθαρίσαι αὐτὸν τής πληγής ויהוה חפץ – κ. κ. β.

καθαρίζω meist τη q. pi. (Jes 66, 17); τη Th 4, 7; καθαρός - 7 Lev u. Hi. LXX hat WO7 aramäisch (- hebr. idi) verstanden. (πd) - ἀποκαθαρίζω Hi 25,4; pi άγγὸν έχω πρ 20, 9; ni. καθαρός γίνομαι Jes I, I6!)

אאת (st. מכאב of zu v 3. Obwohl für דלי meist μαλακία, wie πληγή steht, wird hier an του (2 R 1, 2 8, 8.9; cf 1/7,72 Jes 38, 9 — άρρωστία — μαλακία) gedacht sein (nicht an της Cheyne, T.). Das ἀπό (22) 3 6. 41. 48. 49. 51. 62. 90. 93. 106. 147. 198. 233. 306. 308. will nur das po besonders wiedergeben.

יויהוה חפץ דכאו מַחַלי :Also

έαν δώτε περί άμαρτίας

δώτε - ΔΨ - δίδωμι 47, 6. 51, 23. 59, 21. 60, 17 61, 3.

περι άμαρτίας steht in Lev und Nu fast nur für ΓΝΝΙ. ων ist περί άμαρτίας Lev 5,7 2 R 12,17; άμαρτία Nu 18,9 (Gen 42,21 교육) vgl. 1 Chr 21,3 (제법에); Jer 51,5 steht άδικίας. Aber jedenfalls ist "M hier gemeint.

Also: אם תשימו אשם

(Duhms Rekonstruktion geht über LXX hinaus).

ή ψυχή ήμῶν όψεται σπέρμα μακρόβιον Das ergibt zunächst:

נפשנו תראה זרע

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das zweimalige βουλεύεται 305 ist aus βούλεται verdorben; an IT ist kaum zu denken. 19

Linchrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. II. 1905.

oder, wenn אAQI mit שׁשׁכּה im Recht sein sollte, משׁכּה Doch kann das auch Konformierung (nach אינו sein, und, falls MT mit שׁשׁו im Recht ist, liegt eine Entstellung in משׁנו חוֹשׁה näher.

μακρόβιος nur hier. Τος ist πρ 3, 2. 16 durch μήκος βίου gegeben, Hi 12, 12 durch πολύς βίος, ψ 20, 5. 22, 6. 90, 16. 92, 5. Thr 5, 20 durch μακρότης ήμερων. Τος ist μακροημερεύω Dt 5, 33. 6, 2. 11, 9. 32, 49. Jud 2, 7 oder μακροήμερος γίνομα Dt. 4, 40 oder μακροχρόνιος γίνομα Ex 20, 12 Dt 5, 16 oder μακροχρόνιός είμι Dt 17, 20, endlich μακρύνειν ήμέρας Koh 8, 13. Somit scheint an oder wie in MT ארך ימים oder wie in MT ימים gedacht. Also: ארך ימים ימים ימים וראה זרע יארך ימים

καὶ βούλεται κύριος άφελεῖν άπό τοῦ πόνου τῆς ψυχῆς αὐτοῦ

נוֹסָמָץ יהוה – κ. β. κ.

dφαιρέω steht in Jes neben vielen andern Fällen besonders gern für τοπ, nie für ποπ. πετά ist meist εὐοδόω und κατευδύνω, auch κατευδόω. Mit Jes 38, 15 καὶ ἀφείλατό μου τὴν ὁδύνην τῆς ψυχῆς läßt sich nichts anfangen, da nicht sicher ist, ob und wie LXX ποπ gemeint hat. Nu 11, 17 ist es σακ, Gen 31, 9. 16. 1 Sam 30, 18 Hos 2, 9 ποπ Είπε ganze Reihe der hebräischen "Äquivalente" für ἀφαιρέω scheint nahe zu legen, ἀφελεῖν in του zu suchen. Man könnte an Είτα denken, das neben τοπ sehr oft durch ἀφ. gegeben ist (πίστη stets ἀφαίρεμα). Doch ist das nur Opferterminus in Lev und Nu und trotz σακ wird hier kaum mehr an Opfer gedacht sein. Nun steht für του, ni. hi., in Jes σώζω 19, 20. 20, 6; ρύομαι 5, 29. 36, 14. 15. 18.

<sup>106</sup> δω — DWR?? oder ist die Endung — τε ausgelassen? Athanasius und Theodoret zeigen die weiteren Konformierung δψεσθε. — 106 hat noch και vor δψεται.

יייר nicht in AT. — Nicht אָרֶד (Duhm)

29. 20. 37, 11. 12. 38, 6; ἐξαιρέω 31, 5. 42, 22. 43, 13. 44, 17. 20. 47, 14. 50, 2. 57, 13<sup>1</sup>. Danach scheint es mir sehr aheliegend anzunehmen, daß ἀφελεῖν für π'ν steht und γ2π meint (ohne γ wie 1807).

άπὸ τοῦ πόνου τῆς ψ. αὐτοῦ — Μύτοῦ — πόνος 59,4 vgl. oben v 4).

Somit ist gemeint:

וּהָפַץ יהוה הַאָּיל מַעְמֵל נפשו

Cheynes: G takes no account of π'23 ist also auf 172 zu beschränken. — ἐν χειρὶ αὐτοῦ fügen hinzu 22, 23, 36, 48, 51, 62, 87, 90, 91, 93, 97, 104, 144, 228, 308, 309.

ΙΙ. δείξαι αὐτῷ φῶς καὶ πλάσαι τῆ συνέσει

אראך meist הְּרְאָה (30, 30. 39, 2; 48, 9: הארץ, also אראך 40, 14. 48, 17 לפר Also להרארן oder ארץ (cf. Dt 1, 33) oder ohne להרארן ל

πλάσσω meist "Σ" (27, 11. 43, 1. 44, 2. 9. 10. 21. 24. 45, 18. 49, 5; 48, 8. "Σ") — nur 29, 6. 16 πεγγ c. d.

πλάσαι ist kaum richtig (trotz Hier: formare). Es wird πλήσαι zu lesen sein (Cheyne). πλήθω ist meist אלם (15, 9. 22, 7. 28, 8. 40, 2), aber auch שבע q. hi. (cf. Jer 50, 19). — אבע ist meist ἐμπλήθω (ἐμπίμπλημι) — so Jes 9, 20. 44, 16. 58, 10. 11. 66, 11; 23, 18 (שְּׁבְעֵּה); 1, 11 steht πλήρης εἰμί; 55, 2. 56, 11. πλησμονή — שְׁבְעָּה. Also: צַּיְשָׁיִלְיּיָ oder צַיְשָׁיִלְיִ oder ohne לְּהַשְּׁבְעָּל (cf. Hi 38, 27).² אוֹ hi. mit בְּ steht auch 58, 11 (Thr 3, 15 ψ 103, 5). σύνεσις in Jes meist

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Duhms γτη ist in LXX meist ἐξαιρέω, was aber nur Lev 14, 40 <sup>2</sup> Sam. 23, 20 und in mehreren ψ vorkommt; sonst ρύομαι und ἐνοελίζω u. a. Das Verbum γτη kommt in Jes nicht vor. Es ist — cf. οδεα — an τατ su denken. Ob γτη in H gehört, geht uns hier nichts an.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> α΄ δ΄ έμπλησδήσεται σ΄ χορτασδήσεται.

בין, בינה c. der., 47, 10 דעת an mehreren Hiobstellen und xp 20, 18. Es wird TV7 gemeint sein. Also: יהראתו אור והשנע בדעת δικαιώσαι δίκαιον εὖ δουλεύοντα πολλοίς לוגרים Jes 5, 23. 43, 9. 26. 45, 24. 50, 8; 42, 21 - p<sup>-</sup>13; vgl. 1 R 8, 32. 2 Ch 6, 23. Für εδ weiß ich keinen Rat; Hi 28, 23 ist μωτ - εὐ συνέστησαν. Ist es μου? δουλεύων für ٦٦ 65, 12—15. Also etwa: יהצדיק צדיק עבד לרבים και τάς άμαρτίας αὐτῶν αὐτὸς ἀνοίσει

zu άμαρτία - my vgl. zu v 5. מעמφέρω vgl. zu v 7.; meist העלה (57, 6. 60, 7. 66, 3);

18, 7 ist es נשל , 53, 12 אשו (noch etwa 3 mal). לשוא ist 46, 4 αναλαμβάνω; sonst ανέγομαι, ὑπέγω, πονέω. Μόςlich ist ja hier מבל, wahrscheinlicher aber (cf. 18, 7) איזכל. ועונתם הוא יובל :Also

12. διά τούτο αύτὸς κληρονομήσει πολλούς διά τουτο — לכן 51, 21. 52, 6 und so meistens in Jes.

κληρονομήσει: κλ. sonst meist 🗷 (Jes 14, 21. 34, 17. 54, 3. 57, 13. 60, 21. 61, 7, 63, 18. 65, 8), dann נחל q. hi.

(חער 49, 8); κληρονομία לחלה (19, 26. 47, 6. 49, 8. 54, 17. 58, 14. 63, 17); 17, 14 steht נודל und חלק בוו nur hier.

Die Übersetzung der LXX weist klar auf ein לו) ינחל לו αὐτός dat. eth.  $\rightarrow$  vgl. v 5 ἡμεῖς  $\rightarrow$  t) hin (vgl. Duhm). - 54, 17 steht für τη κτάσθαι.

ת נחלו נחלה q. steht mit ב loc.: Jos 17, 6 נחל נחלה מאלה)

בתוך בגיו), Nu 18, 20. Dt 19, 14. (בארץ); mit 7 des Anteils Jud 11, 2 (בבית אבינו); ψ 81, 8 (הנחל בכל הנוים) hat den Sinn, den LXX hier wiedergeben will, doch steht dort

יַרְאָה אור יַשְׂנְיעָ Duhm). Der "Text von LXX" lautete also nicht יַרְאָה אור יַשְׁנְיעָ 2 dixaiwa 48 scheint verstämmelt.

τακληρονομήσεις έν. Es bleibt zweiselhaft, ob LXX β edergegeben hat (gegen Duhm und Cheyne).

לכן ינחל לו [ב]רבים :Also

σκύλα meist שלל (8, 1. 4. 9, 2. 33, 4; 49, 24 f. סלקוד). Daß וסχυρών das את עצומים wiedergeben will, ist nicht zu bereifeln. Zu יש וסאר vgl. 8, 7.

ואת עצומים יחלק שלל :Also

rd "I gemeint sein".

παρεδόδη: vgl. zu v 6. Es steht nur hier für πτηπ. πτη 32, 15. ἔρχομαι ἐπί (nif.) v. πνεύμα; ψ 140, 8 ἀνταναιρέω i.); Th 4, 21 steht ἀποχέω (hithp.). παραδίδωμι wird also ch hier das beliebte farblose Auskunftsmittel für das chwere" Wort πτηπ sein, d. h. für πτηπ — subj. Ψολ.

תחת אשר הַעָרָה למות נפשו :Also: תחת אשר הַעָרָה למות נפשו גמו בי דסוֹכ מיסוֹנסטוֹף בי בי בי בי בי בי בי בי בי

Zu ἄνομος — χψο vgl. v 5.

λογίζομαι, vgl. v 4; meist אמרה; השנה noch 2 Chr 5, 6 ). השנה meist ἀριθμέω, auch 2 Chr 5, 6 (λογ.) neben (ἀρ.). 65, 12 steht das beliebte παραδώσω. Es wird meint sein:

ואת פשעים נמנה

z Q+ papusiται.

καὶ αὐτὸς άμαρτίας πολλών ἀνήγεγκεν άμαρτία — ΜΡΊ 1, 18. 38, 17. ἀναφέρω — ΜΡΊ Να 14, 33 Dt 14, 24 Hi 7, 13

ΜΕΣ — φέρω 30, 6. 40, 11. 52, 11. 53, 4. 60, 6. 64, 6. Vgl. v. 11 (ἀναφέρω — 5Σ hi). Also:

hi). Also יבל — λίγαφέρω (hi). הוא המא רבים נשא

και διά τάς ανομίας αύτων παρεδόθη

Für ἀνομίας haben AQ\* 26. 86. 109. 144. 147. 233. 302. 305 άμαρτίας: vgl. zu v 5. Gemeint ist aber ΣΎΨη (vgl. 58, ι άμάρτημα).

Für αὐτῶν bieten 303. 305 ἡμῶν, was Konformierung nach v 6 zu sein scheint.

παραδίδωμι für yab hi: vgl. zu v 6. Gemeint ist dann yap.

διὰ vgl. zu v 7.; auch 60,9 steht es für ?. Also wird anzunehmen sein:

(יולפשעם) ולפשעהם יפגע

Nach unsern Ergebnissen wird man den folgenden hebräischen Text als den von LXX gemeinten feststellen dürfen. Wie manches darin nur mit großer Reserve vorgeschlagen ist, geht aus dem Bisherigen hervor. Auf Einheitlichkeit der Orthographie ist es nicht abgesehen und von der scriptio plena oder defectiva des MT nur abgegangen, wo das von LXX Vorausgesetzte abweicht.

52, 13. הנה ישכיל עבדי וירום ונשאי מאר

נאשר לשפור עליך רבים כן משחתי מאיש מראיך ותפארתך . מבני אדם

בן יתמו+ נוים רבים עליו ויקפצו מלכים פיהם כי אשר לא .15. מבר להם עליו ראו ואשר לא שמעו התבוננו

ארניפ מי האמין לשמעתנו וזרוע יהוה על מי נגלתה 53, 1. [ו]געל[ה] כיוִנק לפניו כשרש בארץ ציה לא תאר לו ולא 2.

ן)געל[ה] כיונק לפגיו כשרש בארץ ציה לא תאר לו ולא .2. הרר ונראהו ולא מראה וחמרה

י ארצי 5 לתמו 4 לישות 3 oder ישממו א פותבה + ב ארצי 5 לתבה א לישות א א א יישות א א א יישות א א א יישות א א א א

- ותארוי נבוה וחדל אישים איש [ב]מכתי וידוע חלי כי .3 הָסְתַּר פּנִים ממנו + נבוה ולא נחשב
- יָנֶעָ 4. בינ נשאי ומכאבינו סבלם ואנחנו חשבגהו יָנֶע 4. µ ומכה ומענה י
- והוא מחלל מפשעינו ומדכא מעונתינו מוסר שלומנו עליו .5 בחברתו נַרָפָא לנו
- כלנו כצאן תעינו איש לדרכו פנינו ויהוה הפגיע בו את .6 ונתינו
- והוא מְצֵנת לא יפתח פיו כשה למבח יובל וכרחל לפני .7 הנוז אלמה כן לא יפתח פיו
- בעני משפטו לקח את דורו מי ישוחח כי נגור מארץ חייו .8 טָבָּשְׁצֵי עִמִי נָהָגייִ למות
- י ארן את ראם בקברו ואת עשרם במות[ו] על לא חמם .9 עשה ולא מרמה בפיו
- ויהוה הָפָץ דכאו מְחַלִּי אם תשימו אשם נפשנויי תָראה זרע. 10. יאריך ימים והַפָּץ יהוה הַצִּיל מַעַמֵל נפשו
- וו. הַרְאתוֹיי אור וְהַשְּבְּעֵני בדעת הַצְּהִיקיי צדיק עבר לרכים ועונתם הוא יובליי
- לכן יִנְחַל לוֹ [בְ]רבים ואת עצומים יחלק שלל תחת אשר .12 הַעֶרָה למות נפשו ואת פּשְׁעִים נמנה והוא חַמְא רבים נשא וּלְפִשְׁעַהַם™ ִפּנָעִיִּי

Wenn die vorstehende Arbeit die Einsicht verstärken ilft, wie vorsichtig einerseits LXX zu benutzen ist, wie iel Vergleichung nötig ist, um ihre Meinung sestzustellen, nie aber andrerseits eine erschöpsende Vergleichung, die amentlich in den Sprachgebrauch des einzelnen Übersetzers indringt, in sehr vielen Fällen eine größere Sicherheit über

י oder ישראו (מנית ולב) מפר מפר מספר אונית (בינית ולב) אין פריע ולב) מפר יינית (ב) מריעון אין היא ניינית ולב) מפר יינית ולב) מפר יינית (בינית ולב) מפר יינית (בינית ולב) מפר יינית מפר יינית מפר יינית מפר יינית מפריעון מפריעון מפריעון מפריעון ביינית ולביית מפריעון ביינית ולביית יינית ביינית ולביית ביינית ולביית ביינית ביינ

das "Gemeinte" ergibt, als zuvor möglich schien, so ist ihr Zweck erreicht, und der Grieche wird, so benutzt, wenn auch oft mehr negativ, fruchtbarer als bisher für die Arbeit am hebräischen Texte sein.

Ich will bei dieser Gelegenheit zu meinen "Bemerkungen z. alex. Übers. des Jesaja" ZAW XXII, 238—264 einigen nachtragen.

S. 240. 49, 8.: εἰς σωτηρίαν Min. 51 erklärt sich durch den Blick des Abschreibers auf das gleich folgende εἰς σωτηρίαν.

S. 245. 48, 16 (45, 19) σκοτεινής 239. 306.S. 246. 51, 5. εἰς φῶς haben außer ℵ noch 22. 48.

Möglicherweise hat auch v 4 eingewirkt, wo בוֹג φῶς nicht lange hinter אור kommt.

S. 249—252. Umgekehrt hat 45, 11 (על בני ועל פעל די)
auf 29, 23 gewirkt in der Glosse מעשה די עם ילדיי (LXX: סמשה די בי ילדיי (LXX: סמשה די ולמיטי דמ די בי בי ילדיי)

Nach Duhm ist על בני ebenfalls Glosse. S. 253. 45, 13. ist ἐπιστρέψω 228 auch aus Amos ge-

flossen? Am 9, 14 hat übrigens Min. 40 ἀποστρέψω. S. 254. 60, 4: πάντα = Βόο bieten 23 und (vor τὰ τέκνα)

S. 254. 60, 4: πάντα = D7D bieten 23 und (vor τὰ τέκνα)
62. 90. 144. 147. 233. 308.

S. 255 f. 42, 4: für ὀνόματι kann ich jetzt auf 26, 8 verweisen: ἡλπίσαμεν ἐπὶ τῷ ὀνόματί σου (קוינוך | לשמך H); A scheint σου auszulassen.

S. 260. 49, 1. ist מחק רב (Hi 14, 5) gemeint?

S. 263. Γίτη geben als καὶ τέρπου (sonst ψ 64, 8 Zach

2, 10; Hi 39, 13 [! Γκικα]; 1 R 8, 28 τέρψις) Q<sup>mg</sup> 23. 36. 48. 51. 62. 90. 144. 308. Zu S. 241: zu 42,6 vgl. Giesebrecht, Knecht Jahves 1616.

S. 249 Z. 1 v. ú. ist zu lesen: S. 258 und 260.

S. 252 Z. 15 v. o. "Dann" statt "Denn".

5. 252 Z. I5 v. o. "Dann" statt "Denn".

S. 258 Z. 11 v. u. l. S. 247 statt 10.

## Die Komposition des Buches Jona.

Von

Hans Schmidt in Naumburg am Queis.

Im Jahre 1887 hat W. Böhme in dieser Zeitschrift zu beweisen versucht, daß im Buche Jona zwei Rezensionen einer Erzählung in einander verflochten sind. Dieser Versuch hat, soviel ich sehe, bisher nur Widerspruch gefunden. Ich glaube mit Recht. Aber die einzelnen Schwierigkeiten, die Böhme betont hat, sind unleugbar vorhanden und mit der sehr ansechtbaren Behauptung, daß "Geschlossenheit und Genauigkeit der Darstellung" bei "alten Schriftstellern sehr selten angetroffen wird," nicht aus der Welt geschafft.

Ich untersuche deshalb im Folgenden auss neue den literarischen Prozeß, der zu der gegenwärtigen Gestalt des Buches gesührt hat.

Es ist zweckmäßig, dabei vom 2. Kapitel auszugehen; denn hier ist die Literarkritik zu einem fast allgemein anerkannten Resultat gelangt. Seit de Wette und Knobel hat sich die Erkenntnis immer mehr durchgesetzt, daß der "Psalm des Jona" der Erzählung fremd und als ein ursprünglich selbständiges Gedicht auszuscheiden ist. Von den Gründen für diese Ausscheidung sind besonders die folgenden zu nennen:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lehrbuch der hist. kritischen Einleitung. S. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prophetismus der Hebräer. II. S. 377.

- 1. Der Psalm ist ein Dankgebet. Mag man sich nur den Propheten im Leibe des großen Fisches noch so dankbar für die Errettung vom Tode des Ertrinkens denken, so müßte er doch wenigstens am Schluß des Gebetes auf göttliche Weiterhilfe bedacht sein. Aber auch da spricht er nur von Tempelliedern und Dankopfern.
- 2. Nach allem, was dem Gebet in der Erzählung vorangeht und folgt, müßte es, wenn es ursprünglich wäre, den reumütigen Entschluß des Propheten zur Ausführung des Befehles, dem er sich durch die Flucht entzogen hat, enthalten.
- 3. Die Ausdrücke, die auf die überstandene Gefahr des Ertrinkens weisen, sind in andern Psalmen, also wohl auch hier, bildlich zu verstehen.

Dem Leser, der den Psalm eingefügt hat, lag der Text in folgender Gestalt vor: "Und Jona war im Leibe des Fisches drei Tage und drei Nächte lang. Da (endlich) betete Jona zu Jahve seinem Gott aus dem Leibe des Fisches. Da gab Jahve dem Fisch Besehl, und er spie Jona ans Land."

Was wird den Leser zur Einfügung des Psalmes in dieses Erzählungsstück veranlaßt haben? Abgesehen davon, daß er den Inhalt des 'Port' vermißte' (Nowack), dürfte ihm der schnelle Wechsel in der Handlungsweise Gottes (vom Zorn wider Jona zur Gnade) zu unvermittelt erschienen sein, ein inbrünstiges Gebet sollte ihn nachdrücklicher motivieren. Daraus erklärt sich dann auch, daß er das Lied nicht an der für seinen Inhalt viel besser passenden Stelle nach

I Vergl. z. B. "das Gebet des Manasse," das dem Darm in II. Chro33,13 seine Entstehung verdankt; außerdem den "Psalm der HanneI Sam. 2, das Lied des Hiskia Jec. 38 u. den "Gesang der drei Männeim feurigen Ofen." In den letzten drei Fällen haben wie im BuchJona selbständige Lieder zur Auffüllung gedient, die dem Erzählanderweit vorlagen.

Vers II einschob, sondern vorher, ehe Jahve dem Fisch befiehlt, Jona ans Land zu speien.

Einen hinsichtlich seiner Motive ganz ähnlichen Eingriff in den ursprünglichen Gang der Erzählung glaube ich in dem Abschnitt 3,6-9 finden zu müssen. Vers 5 rusen die Männer von Ninive ein Fasten aus und legen Trauerkleider an. Vers 7 läßt der König das Fasten noch einmal ausrufen und Vers 8 seinen Untertanen, die doch bereits in Trauergewänder gekleidet sind, auch dazu noch einmal Befehl erteilen. Das ist in einer Erzählung, die aus einem Guß geflossen ist, schwer verständlich. Wollte man aber auch mit Kuenen sagen, daß "zur Beseitigung des Widerspruchs zwischen diesen Versen nur ein wenig guter Wille gehöre," so fallt doch für die Ausscheidung ins Gewicht, daß in Vers 5 das Anlegen der Trauergewänder mit לכש שקים in Vers 6 und Vers 8 aber mit שקים wiedergegeben ist, und daß "Ausrufen" Vers 5: MP Vers 6: Pyi heißt (vergi. Böhme a. a. O. S. 239 f. u. S. 264).

Der Sachverhalt scheint mir hier dem in Kapitel 2 erschlossenen analog zu sein. Hier wird der Text ursprünglich gelautet haben: V. 5 "Da glaubten die Männer von Ninive Gott und riefen ein Fasten aus und legten Trauerkleider an von dem Größten unter ihnen bis zum Kleinsten. V. 10. Als aber Gott ihre Werke sah, daß sie umkehrten von ihrem bösen Wege, da ließ er sich das Böse gereuen, das er ihnen zu tun gedroht hatte, und tat es nicht." Ein späterer Leser fühlte auch hier das Bedürfnis der Erweiterung. Dabei ist beachtenswert, daß die Auffüllung auch hier an einer Stelle erfolgt ist, wo in der Originalerzählung ganz kurz ein Wandel im Verhalten Jahves (vom Zorn wider Ninive zur Gnade) geschildert war. Dem Bearbeiter schien also auch hier der Gott des Originals zu leicht versöhn lich zu sein. Und auch darin ist dieser Einschub

dem des 2. Kapitels ähnlich, daß er einen kleinen Zug seiner Vorlage weiter ausführt: bot in Kapitel 2 die kurze Erwähnung des Betens Anlaß zur Auffüllung, so hier die kurze Notiz, daß "vom Größten bis zum Kleinsten" gefastet sei: das Fasten der Großen ist die reizvolle Situation, die den Leser festhält und ihn bestimmt von dem Alle-

größten — dem König — zunächst und dann noch einmal von ihm und seinen Großwürdenträgern (V. 7.) zu reden.

Hier ist es also die nachdrückliche Wiederholung eines einzelnen Momentes seiner Vorlage, deren sich unser Bearbeiter zur Bereicherung und Erweiterung der ursprünglichen Erzählung bedient. Auch hierfür haben wir in der hebräischen Literatur zahlreiche Analogien.

Eine dritte Auffüllung verrät sich m. E. in folgenden Schwierigkeiten:

- I. I, II. fragen die Schiffer Jona: "Was sollen wir mit dir tun?" Es ist ihnen also durch die Losentscheidung unzweiselhaft geworden, daß mit Jona etwas geschehen muß, wenn sie gerettet werden wollen. Natürlich etwas Böses. Da erwarten wir, daß sie der Aufforderung des Propheten, ihn ins Meer zu werfen unverzüglich Folge leisten werden. Statt dessen mühen sie sich in direktem Widerspruch mit dem im Lose kundgewordenen Gotteswillen, mit dem Propheten an Bord das User zu erreichen.
- 2. Sie wissen, daß Jahve um des Jona willen ihr Schiff zerbrechen will, da müssen wir uns nun höchlichst verwundern, daß sie gerade Jahve um Verzeihung bitten, als sie den von ihm Verfolgten seinem Zora preisgeben wollen; ja, daß sie ihn Jahve gegenüber sogar als unschuldig bezeichnen.

<sup>1</sup> Vgl. z. B. Judic 2,17, wo die Schilderung des Götzendienstes au 2,12 f. wiederholt wird mit der Steigerung, daß die Israelitea auch unter den Richtern gefrevelt haben.

3. Vers 16 will augenscheinlich die Bekehrung der schiffer durch alles, was sie erlebt haben, also den Beginn irrer Jahveverehrung erzählen. Da past es nicht, das sie sthon vorher zu Jahve beten.

Scheiden wir V. 13 und 14 aus, so erhalten wir einen schönen, lückenlosen Zusammenhang, während gegenwärtig V. 13 nach V. 12 ebenso unvermittelt und überraschend wirkt, wie 15 nach 14.

So wird der ursprüngliche Text an dieser Stelle gelautet laben:

"Was sollen wir dir tun, daß das Meer uns in Ruhe lasse, denn das Meer stürmt immer heftiger?" Er antwortete ihnen: "Nehmt mich und werft mich ins Meer; dann wird das Meer euch in Ruhe lassen; denn ich weiß, daß dieser große Sturm meinetwegen über euch gekommen ist. Da nahmen sie den Jona und warfen ihn ins Meer. Und sogleich war das Meer still und wütete nicht länger. Die Männer aber fürchteten sich sehr vor Jahve und opferten ihm und gelobten Gelübde."

Hier befremdete den späteren Leser auss Höchste, daß heidnische Schiffer den Jahvepropheten ungestraft ins Meer wersen dürsen. Die Lösung für dieses Problem sand er darin, daß sie das I. auf Jahves ausdrücklichen Besehl und 2. erst dann tun, als sie Jona selbst befragt haben. Dies Letztere aber — das Zögern der Schiffer, sand er in ihrer Frage zu leise zum Ausdruck gebracht, und woschrieb er Vers 13 und 14, um nachdrücklich hervorzuheben, daß die Schiffer sich die größte Mühe gegeben hätten, der dira necessitas eines Prophetenmordes zu entgehen. Gleichzeitig läßt er sie selbst mit Nachdruck konstatieren, daß sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. schon Nachtigall: "Über das Buch des A. T, mit der Ausschrift Jonas" in Eichhorns allgem. Bibl. der biblischen Literatur IX. 1799. 222.

nur Jahves Besehl aussühren und darum keine Strase ver dienen (14b).

Auch hier bildet also der Einsatz die nachdrücklich Unterstreichung eines Zuges der Originalerzählung. Und auch darin verrät er vielleicht die gleiche Herkunf wie die vorher ausgeschiedenen Stellen, daß er sich, widiese, bemüht, Gottes Handeln von einem Anstoß, den dursprüngliche Text dem späteren Leser bot, zu befreie War für die ersten beiden Einsätze die schnelle, zu wen vermittelte Sinnesänderung Gottes der Anlaß, so ist es hi das Befremden über seine Freundlichkeit gegen die hei nischen Schiffer, was die Auffüllung herbeiführt.

Auch die Verse 1,1—10a haben m. E. eine Erweiterur erfahren. Darauf führen folgende Beobachtungen:

1. Als der Sturm die Schiffer bedrängt, rusen sie z nächst zu ihren Göttern und wersen dann das Gerät i Meer. Jona steigt hinab zum Schiffshinterteil und legt si schlasen. Der Kapitän solgt ihm, um ihn zu wecken u ihn zur Beteiligung an dem Gebet aufzusordern. Hier müss wir uns zunächst sragen: Wie ist der Zug, daß Jou schläst, in unserer Erzählung zu verstehen? Die meist Ausleger<sup>2</sup> deuten ihn so, daß Jona schon vor Beginn d Sturmes im Gesühl der Sicherheit, weil er Jahves Arm en ronnen, eingeschlasen ist. Hitzig dagegen sagt: "Bei Entstehen des Sturmes sonderte er sich in seinem böse Gewissen (V. 12) von den übrigen, warf sich mutlos h und schlief abgespannt und sich selbst ausgebend ein.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. z. B. wie Gen. 18,17ff. die Abraham widerfahrene Ehn mit der Gottheit sprechen zu dürfen, durch einen Zusatz nachdrücklich unterstrichen wird. (Gunkel: Genesis<sup>1</sup> S. 184).

<sup>2</sup> Keil, Kleinert, Wellhausen, Nowack, Marti und andere.

<sup>3</sup> Wohl im Anschluß an Hieronymus: "conscius erat fugae et pecati, quo domini praecepta neglexerat... Quod autem dormit, non se curitatis est, sed moeroris."

ine dritte Ansicht endlich geht dahin, daß Jona grimmig ber Jahves Befehl von nichts mehr wissen will, und sich, ls der Sturm losbricht, wie ein trotziges Kind schlafen legt.

Bei allen drei Ansichten, deren diametrale Verschiedeneit (Jona soll sorglos oder vom bösen Gewissen gequält der trotzig sein) m. E. am besten dafür zeugt, daß der chlaf des Propheten im Gedankengang unserer Erzählung chwer zu erklären ist, scheint es mir nun gleich befremdch zu sein, daß nicht gesagt wird, was Jona tut, als ihn er Schiffskapitän mit der Aufforderung weckt, er solle seinen iott anrufen.

War Jona sorg los vor dem Sturm eingeschlasen (was och wohl ausdrücklich gesagt sein müßte), so erwarten wir nit Spannung, was er tut, als er, von dem Kapitän unsanst eweckt, das Meer stürmen sieht. Verharrt er trotzdem in einer Sorglosigkeit und betet nicht zu Jahve? Oder leistet er ler Aufforderung des Kapitäns bestürzt und furchtsam Folge?

War Jona aber vom bösen Gewissen gepeinigt ingeschlasen, so sind wir nicht minder gespannt, zu ersahren, b die Not, die sogar den heidnischen Kapitän treibt, ihn um Gebet zu Jahve aufzusordern, der Stimme seines Gerissens zum Siege verhilft, so daß er nun reumütig zu Jahve stet.

War er endlich in kindischem Trotz eingeschlafen, so må uns der Erzähler doch sagen, ob dieser Trotz soweit etrieben wird, daß er auch auf fremde Aufforderung hin as Gebet zu Jahve verweigert, oder ob er jetzt, von einem leiden an seine Pflicht gegen Jahve erinnert, nachgibt und zetet. In keinem Falle kann man m. E. sagen: "Daß Jona dem Weckruf des Kapitäns Folge geleistet hat, wird als selbstverständlich übergangen."

Gerade, daß Jona jener Mahnung folgt, ist am wenigsten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Keil z. St., ebenso Nowack und Marti.

selbstverständlich. Viel erklärlicher und dem Gang der Erzählung viel entsprechender wäre es, wenn er sich in seinem Trotz sogar der Aufforderung des heidnischen Schiffshauptmannes gegenüber weigerte, Jahve um Hille zu bitten. Aber wie hätte dieser Höhepunkt im Vergehen des Jona — zugleich ein Glanzpunkt in seiner Charakteristik — übergangen werden können!

Kurz, daß die Entscheidung, die Jona auf die Aufforderung des Kapitäns hin trifft, nicht mitgeteilt wird, muß im höchsten Maße befremden.

2. Eine zweite Schwierigkeit liegt in den Worten, die die Schiffer sprechen, nachdem das Los den Jona als schuldig bezeichnet hat. Wenn wir hören, daß jemand zu einer Strafe verurteilt ist, so wird unsere erste Frage sein: "Weshalb denn? Was hat er denn getan?" So erwarten wir unbedingt, daß die Seeleute, als das Los den Jona als schuldig bezeichnet hat, fragen: "Was hast du getan? Womit hast du diesen Gotteszörn verdient?" Und wenn

Daß man diese oder eine ähnliche Frage erwarten muß, seigen die Erklärungen und Übersetzungen mit aller Deutlichkeit: so übersetzt z. B. Dathe (Prophetae minores) die in LXX fehleude Glosse (V. 8 באשר למרהרעה הואת לנו): cur tantum malum nos evenit; wahrscheinlich weil er darin die Frage nach Jonas Schuld vermutet. Ebenso schon Hieronymus: "Interrogatur persona, regio, iter, civitas, ut ex his cognoscatur et causa discriminis". Ebenso Keil (nach Maurer): Die Schiffer wollen durch die Wiederholung der Frage Jona veranlassen, ut culpam suam et scelus detegat." Ferner Hitzig und Gerlach: "das A. T. mit Einleitungen und Anmerkungen": "Sie fragen nach Herkunft usw., um mit diesen Umständen zugleich das Bekenntnis der Schuld zu vernehmen." Ebenso Friedrichsen: "Kritische Übersicht der verschiedenen Ansichten von dem Buche Jonas2" 1841 S. 10: "Sogleich wendet sich alles an ihn mit der Frage: wer und woher er sei, welches Geschäft er habe, und was für ein Verbrechen er begangen habe," Endlich Marti Kurzer Handkommentar, Dodekaprophetoa S. 250: "Auf die Frage nach seinem Gewerbe antwortet Jona nicht, daß er dagegen seine Religion, nach der er nicht gefragt ist, bekennt, deutet den Fragenden an, worin seine Schuld liegt."

293

es nach Vers 10 b den Anschein haben kann, von Vergehen gegen Jahve etwa schon unterrichtet waren, so vollends befremdlich, daß sie ihn jetzt nach seinem äft", seinem Volk und Vaterland fragen; denn über ergehen ließ sich ja gar nicht sprechen, ohne daß h von Volk und Vaterland des Propheten und von weck seiner Reise die Rede war. Und vor allem: entümlich berührt in diesem Augenblick dringendster das Interesse der Schiffer für die Personalien ihres stes!

th mehr aber befremdet es, daß Jona, der flüchtige t, der den sichern Tod als Strafe seines Ungehorgegen Jahve vor Augen hat, sich gerade hier mit son Worten als Jahves Diener bekennt.<sup>2</sup> Wie soll sich ferner erklären, daß er dabei Jahve den Herrn er und Festland nennt, als wäre seine weltumspannende etwas ganz Selbstverständliches, während er sich elbar vorher durch seine Flucht in dem Glauben der leit befangen gezeigt hat, daß Jahves Gewalt nur bis istinas Grenzen reiche.

nn wir die beiden aufgewiesenen Schwierigkeiten h beseitigen, daß wir 5 c und 6 (das Schlafen des ten) und 8—10 a a (die befremdlichen Fragen mit gehörigen Antwort und der Schilderung des Einigh den diese Antwort macht) ausschalten, so haben ch hier einen lückenlosen, gut lesbaren Zusammen, Da warfen sie die Geräte, die im Schiffe waren, ins

rrgl. Nachtigall a. s. O. S. 223 und Hitzig-Steiner z. Stelle. s ist aber מי הגיר (mit Wellh., Winckler, Nowack, Marti zu

rgl. Kohler: The original form of the book of Jonah (Theol. I 1879 S. 141) der, um diesen Anstoß zu beseitigen, V. 9 lesen מְלְּפָנִי מְחָה. . . אָנִי וּ

zrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. II. 1905.

Meer, um sich zu erleichtern. Dann sagten sie einer zu andern: Wir wollen das Los werfen, damit wir erfahre durch wessen Schuld uns dieses Unglück trifft. Als sie nt das Los warfen, traf es den Jona, da sagten sie zu ihn "Was hast du getan!"

Vers 5 a muß zu dem Einsatz gehören, der Schlaf ur Erweckung des Jona enthält, da die an Jona gerichte Aufforderung zu beten, das vergebliche Gebet der Schiff voraussetzt. Und in Vers 4, der zweimal die Entstehm des Unwetters berichtet, werden wir den ersten Halbvers: dem Einsatz rechnen müssen, da dieser notwendig gesa haben muß, das Jahve es war, der den Sturm aufs Me warf, um damit die später vorausgesetzte Machtlosigkeit deremden Götter zu erklären. So erhalten wir auch f den Einsatz einen vortrefflichen Zusammenhang.

"Jahve warf einen großen Wind auf das Meer. I fürchteten sich die Schiffer und schrieen ein jeder zu seine Gott. Jona aber stieg zum Schiffshinterteil hinab, leg sich hin und schlief fest ein. Da trat der Kapitän zu ih und sprach: "Was fällt dir ein zu schlafen! Auf, ru deinen Gott an, ob der Gott uns hilft," daß wir nicht: Grunde gehen."...... Da sagten sie zu ihm: "E zähle uns doch: Was ist dein Gewerbe und woher komm du? Wie heißt dein Heimatland und aus welchem Voll bist du?" Er aber antwortete ihnen: "Ein Hebräer bin ik und Jahve, den Gott des Himmels, verehre ich, der gemach hat das Meer und das Festland. Da fürchteten sich di Männer sehr."

Als ein verstärkender Grund für die Ausscheidung diese selbstständigen Erzählung — denn als solche erkenne wir den Einsatz, — ist noch hinzuzufügen, daß sie fü

IXX: ὁπως διασώση ὁ θεὸς ἡμάς.

schiff ספינה (5c) und für Sturm (4) sagt gegenüber lem אניה (3a 5b) und שור (4b vergl. II) der Originalrzählung. <sup>1</sup>

Es ist sofort klar, daß der Faden der eingearbeiteten Erzählung B, wie wir sie nennen wollen, wesentlich anders ist als der Faden der Originalerzählung, in den verflochten er uns vorliegt. Die stolzen Worte, in denen sich der Prophet zum Schluß zu Jahve als dem allmächtigen Herrn der Welt bekennt, machen es unwahrscheinlich, daß auch in der eingearbeiteten Erzählung von dem Ungehorsam eines Propheten und von einem Sturm, den Jahve ihm aus Zorn nachsendet, die Rede war. Und das gänzliche Fehlen der Losentscheidung und des Fisches lassen uns vermuten, daß auch das Ende des Sturmes, wie seine Ursache, hier ganz anderer Art war, als in der Haupterzählung. Nun befindet sich in der Erzählung B, wie wir sie oben rekonstruiert haben, hinter der Aufforderung, die der Schiffshauptmann an Jona richtet, eine Lücke: Wir erfahren einerseits nicht, ob Jona gebetet hat und wenn er es getan hat, mit welchem Erfolg. Und wir erfahren andererseits nicht, was die verwunderten Fragen der Schiffer und das stolze Bekenntnis des Jona veranlast. Da nun hier etwas gestanden haben muß, was dem Inhalt der Haupterzählung so sehr widersprach, daß der Zusammenarbeiter es auslassen mußte, vermute ich, daß in der Lücke erzählt ist, daß Jona, dem heidnischen Kapitän folgend, zu Jahve betet und daß sein Gebet im Gegensatz zu dem der Heiden, das sich an ohnmächtige Götter richtet, den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ferner auch dies: das Überbordwerfen der Geräte und das Überbordwerfen eines Menschen gehören ebenso unmittelbar zusammen, wie das Anrufen der fremden Götter und die Aufforderung zu einem Gebet an Jahve. Erst durch die Ausscheidung aber wird diese Zusammengehörigkeit des Gleichartigen deutlich.

Erfolg hatte, daß der Sturm schwieg. Ich vermute, daß der Redaktor einen Vers, wie: רַיָּם יוֹנָה אָלֹדְיִר רִישָׁלִנְיר רַיְּשָׁלְנְיר הַיְּשׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְּׁלְנִיר בּיִשְּׁלְנִיר בּיִשְּׁלְנִיר בּיִשְּׁלְנִיר בּיִשְּׁלְנִיר בּיִשְּלְנִיר בּיִשְּׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְׁלְנִיר בּיִשְּׁלְנִיר בּיִישְׁלְנִיר בּיִישְׁלְּיִי בּיִישְׁלְּיִי בּיִישְׁלִּים בּיִישְׁבּי בּייִים בּיִּישְׁבּיים בּייִים בּייִּים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִּים בּייִים בּייִים בּייִים בּיים בּייִים בּייִים בּייִּים בּייִים בּייִים בּייִים בּייִּים בּיים ב

Ist diese Vermutung richtig, so erklärt sich in B alles auf das Beste. Erreicht der Prophet durch sein Gebet, um was die Schiffer sich vergeblich bei ihren Göttern bemüht hatten, dann verstehen wir, daß sie den wunderbar mächtigen Mann nach Herkunft und Gewerbe fragen. Dann verstehen wir auch, daß er diese Frage mit der stolzen Auskunft beantwortet, daß er Jahve diene, dem Herrn über Meer und Land. Wir verstehen dann auch, daß der Redaktor in den ersten drei Versen unseres Kapitels die Erzählung B nicht herangezogen hat; denn von einem Ungehorsam und der Flucht des Jona wußte diese eben nichts zu erzählen. Nur der letzte Teil von Vers 3 scheint ihr anzugehören. Schon Böhme (a. a. O. S. 225) hat hier darauf aufmerksam gemacht, daß das מלמני יהוה Glosse sein müsse, da מלפנית nirgends vorkommt und die Schiffer nicht ebenfalls vor Jahve fliehen." Dann hat hier der Text gelautet: "Um mit ihnen nach Tarsis zu kommen". Da hier dem "mit ihnen" die Beziehung fehlt, und da außerdem das Sätzchen eine Parallele zu dem Anfang von V. 3 "Um nach Tarsis zu fliehen" bietet, werden wir es vielleicht als den Rest des Anfangs der Erzählung B betrachten dürsen, in der also, wie wir schon oben vermuteten, nicht von einer Flucht vor Jahve, sondern von einer einfachen Reise nach Tarsis die Rede war.

Mit allem Vorbehalt ist aus den vom Redaktor eingearbeiteten Trümmern vielleicht noch eine Vermutung über den ursprünglichen Verlauf der Erzählung B zu erschließen.

Wenn wir die harten Worte, mit denen der Schiffskapitän den Propheten aus dem Schlase aufrüttelt: "Was fallt dir ein zu schlasen! auf! ruse deinen Gott an!" mit der starken Hervorhebung der Furcht der Schiffer nach Stillung des Sturmes und ihren ehrfürchtigen Fragen vergleichen, so liegt es, glaube ich, nicht allzufern anzunehmen, daß die ursprüngliche Erzählung B etwa so berichtet hat: die Schiffer haben ihren Fahrgast den Jahvepropheten feindselig behandelt; vielleicht führen sie ihn wider seinen Willen mit sich fort oder haben ihn seiner Habe beraubt. Zur Strase wirst Jahve einen Sturm auss Meer. Vergebens rusen die Räuber zu ihren Göttern; in der höchsten Not fordert der Kapitän auch seinen Gefangenen, der sich, des mächtigen Schutzes seines Gottes gewiß, unbekümmert um den Sturm schlasen gelegt hat, zur Beteiligung an dem Gebet auf. Dieser folgt der Aufforderung und sofort schweigt der Sturm. Aus der Wirkung seiner Worte erkennen die Schiffer mit, Schrecken einem wie gewaltigen Manne sie Feindschaft erwiesen haben, und darum fürchten sie sich sehr.2

Jona I, 3ff. ..... πλεύσαι μετ' αὐτῶν εἰς Θαρσείς.

Καὶ κόριος ἐξήγειρεν πνεύμα βόησαν έκαστος πρός τον θεόν το πλοίον. abrov.

Ιωνάς δε κατέβη είς την κοίλην Και ήν αύτος έν τη πρύμνη

Mark 4, 36ff.

..... και παραλαμβάνουσιν αὐτόν ὡς ἡν ἐν τῷ πλοίφ, καὶ άλλα δε πλοία ήσαν μετ 'αύτου.

Και γίνεται λαϊλαψ μεγάλη (μέγα) έπι την δάλασσαν. Και ανέμου και τα κύματα έπέβαλλεν έφοβήθησαν οι ναυτικοί και άνε- είς το πλοΐον, ώστε ήδη γεμίζεσθαι

I Zu dem Ton in dem man das קרדקף lesen muß, vergl. ψ 50, 16, Jerem 2, 18; Jes 3, 15; Es 18,2 und Ewald, Lehrbuch der hebräischen Sprache7 \$ 325 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auffallend ist, wie nahe sich die erschlossene Ersählung B mit der Sturmstillung in den Evangelien berührt. Um das su veranschaulichen, mag hier der Septuagintatext der oben von uns ausgeschiedenen Verse neben den Text von Mark. 4, 36-41 gestellt werden:

Ist nun der Redaktor, der die Erzählung B in die Haupterzählung eingefügt hat, mit dem Urheber der oben aufgewiesenen Erweiterungen (2, 3—10; 3, 6—9 und 1, 13f)

είναι νοιού καὶ έκάθευεν νεί | έκὶ τὸ προσκεφάλαιον καὶ έρεγχεν.

Και προσήλθεν πρός αὐτόν ό πρωρεύς και είπεν αύτῷ · Τί σύ ρέγχεις; άνάστα και έπικαλου τον θεόν σου, δπως διασώση ό θεός ήμάς και μή ἀπολώμεθα.

(Και άνεβόησεν πρός τον θεόν αύτου και έκοπασεν ή δάλασσα.)

Και είπον πρός αύτόν Απάγγειλον ήμιν τίς σου ή έργασία έστιν, και πόθεν έρχη και έκ ποίας χώρας και έκ ποίου λαού εί σύ; καί είπεν πρός αύτούς · Δούλος κυρίου (קרָרְי ist verlesen zu ' קרָרָר) ecriv, or kai o avenos kai i diλασσα ὑπακούει αὐτῷ; unter dem Einfluß von 2 Reg 14, 25, wo Jona ' τον genannt wird.) έγω είμι, και τον κύριον θεόν τοῦ ούρανού έγω σέβομαι, ός έποίησεν την δάλασσαν και την ξηράν. Και έφοβήθησαν οἱ ἄνδρες φόβον μέγαν.

Kal eyelpousiv abrov sal Mλοραιλ αριώ. οιρασκαγε' ορ πέγει σοι ότι ἀπολλύμεδα;

Και διεγερθείς έπετίμησεν τặ

ανέμφ και είκεν τηθαλάσση, σιώπι.

πεφίμωσο. και εκόπασεν ό άνεμος, και έγένετο γαλήνη μεγάλη. Kal sirev abrois. el deiloi éca οδτως; πώς οδκ έχετε πίστιν; και έφοβήδησαν φόβον μέγαν, καὶ έλελοΛ αρός αγγύγοης . είς φρα οριός

In beiden Erzählungen wird zu Anfang von der Abfahrt eines Gottesmannes berichtet, beidemal erhebt sich ein großer Sturn, Jesus und Jonas schlafen im Schiffshinterteil (תְּנָהֵי הַּפְּבֶּינָה ist der hinterste und zugleich tiefste Teil des Schiffes) und werden mit einen vorwurfsvollen Worte, in dem ihre Begleiter die Furcht vor dem Untergange äußern, geweckt. Zum Schluß wird beidemal versichert, daß die Zeugen des Wunders in große Furcht geraten, und daß sie fragen, wer der Wundertäter sei. Schlieblich bietet die Antwort des Jona in ihrem letzten Teile: "Ich verehre Jahve, den Gott des Himmels, der Meer und Festland geschaffen hat", eine auffallende Parallele zu dem letzten Satze der Synoptiker: "Denn Wind und Meer sind ihm gehorsam."

Eine solche Übereinstimmung kann nicht wohl sufällig sein; andrerseits ist natürlich auch eine unmittelbare Abhängigkeit der synoptischen Erzählung von der in das Jonabuch eingearbeiteten dentisch? Diese Frage läßt sich natürlich nicht mit Betimmtheit beantworten; es ist schließlich auch von geringer Wichtigkeit, ob wir es hier mit den Erweiterungen eines der zweier oder von noch mehr Lesern zu tun haben. Immerhin möchte man es dem Manne, der in 1, 13 f das Verhalten der Schiffer dem Jona gegenüber so freundlich als irgend möglich gestaltet, wohl zutrauen, daß ihm an der Erzählung B die ehrfürchtigen Fragen der Schiffer und das stolze prophetenwürdige Bekenntnis des Jona, sowie auch die Machtlosigkeit heidnischer Götter (vergl. 1, 5 a) gefallen haben, und daß er deshalb die Erzählung B, die ihm anderweit als Prophetenlegende vorlag, einzuarbeiten für gut befunden hat.

Die ursprüngliche Jonaerzählung aber hat, wenn unsere Beweisführung schlüssig ist, folgenden Wortlaut gehabt:

Einst erging das Wort Jahves an Jona, den Sohn des Amitthai, also: "Auf, geh nach Ninive, der großen Stadt, und verkündige wider sie, denn was sie Böses getan hat, ist vor mich gekommen.

assgeschlossen. Vielmehr wird es so sein, daß die gleiche Erzählung is swei verschiedenen Stellen aus der mündlichen Tradition zur schriftichen Fixierung gelangt ist: einmal in der Prophetenlegende und einmal i der evangelischen Darstellung des Lebens Jesu, der sie dann aus der klischen Messiaserwartung zugeflossen sein müßte. Übrigens könnte seh in Psalm 107, 23—32 die von uns ausgeschiedene Erzählung Burgeschwebt haben.

Eudde hat in dieser Zeitschrift (92. S 40 ff) den Gedanken aussprochen, daß im Buche Jona ein Abschnitt des 2 Chron 24,27 als melle zitierten "Midrasch des Buches der Könige", der seine Stelle in esem Werk ursprünglich hinter 2 Könige 14,27 gehabt haben möge, zu blicken sei (ähnlich Winckler altorientalische Forschungen 2. Reihe i. II. Heft 2. dagegen: Marti a. a. O. S. 246 vergl. auch Keil zu ma 1,1 u. König Einl. S. 379). Sollte diese wohl nicht sehr wahrschein-the Vermutung das Richtige treffen, so würde die Überarbeitung der sprünglichen Erzählung vermutlich gleichzeitig mit ihrer Aufnahme jenen "Midrasch des Buches der Könige" stattgefunden haben.

,Da machte sich Jona auf, von Jahve fort nach Tarsis ,zu fliehen. Er ging nach Joppe hinab, fand ein Schiff, ,das nach Tarsis fahren wollte, zahlte den Fahrpreis und , stieg ein. Da erhob sich ein großes Unwetter auf dem , Meere, so dal das Schiff zu scheitern drohte. Die Matrosen warfen die Geräte, die im Schiff waren, ins Meer, um sich zu erleichtern. Dann sprachen sie untereinander: Kommt, , wir wollen das Los werfen, um zu erfahren, durch wessen ,Schuld uns dieses Unheil trifft. Als sie nun das Los warfen, ,fiel es auf Jona. Da sagten sie zu ihm: "Was hast du ge-,tan!" denn nun erkannten sie, daß er vor Jahve fliehe.1 "Was sollen wir mit dir machen, daß das Meer uns in "Ruhe läßt; denn das Meer wird immer stürmischer." Er ,erwiderte ihnen: "Nehmt mich und werft mich ins Meer: ,dann wird das Meer euch in Ruhe lassen; denn ich weil, ,daß um meinetwillen dieses Unwetter über euch gekommen ist." Da nahmen sie Jona und warfen ihn ins Meer und , sogleich war das Meer still und stürmte nicht mehr. Da fürchteten sich die Männer sehr vor Jahve und brachten ihm ,Opfer dar und gelobten Gelübde.

Jahve aber entbot einen großen Fisch, Jona zu verschlingen, Und Jona war im Leibe des Fisches drei Tage und drei ,Nächte lang. Da (endlich) betete er zu Jahve, seinem Gott, ,aus dem Leibe des Fisches. Da gab Jahve dem Fisch Be, fehl und er spie Jona ans Land.

"Nun erging das Wort Jahves an Jona zum zweiten Male "also: "Auf, gehe nach Ninive, der großen Stadt, und künde "ihr die Verkündigung, die ich dir auftragen will.

,Da machte sich Jona auf und ging nach Ninive, wie

בי המיד לחבו 'sist wie schon erwähnt mit Wellhausen (a. a. O. S. 221) su streichen. Herr D. Stade macht mich brieflich freundlichst darauf aufmerksam, daß diese Worte vielleicht eine Spur davon seien, "daß in einer der Parallelen Jona dem Schiffsvolk den Sturm als eine Strafe seines Gottes gedeutet hat."

ahve befohlen hatte. Ninive aber war eine unmenschlich proße Stadt, drei Tagereisen zu durchwandern. Und Jona begann, eine Tagereise in die Stadt hineinzugehen und er rerkündete und sprach: "Noch vierzig Tage und Ninive ist berstört!" Die Männer von Ninive aber glaubten Gott und riefen ein Fasten aus. Und groß und klein zog Trauerkleider an. Da sah Gott, was sie taten; wie sie umkehrten von ihrem bösen Wege; und Gott ließ sich das Unheil gereuen, das er über sie zu bringen gedroht hatte, und brachte es nicht.

.Das ärgerte Jona sehr und er ward zornig. Und er ,betete zu Jahve: "Ach Jahve, das habe ich ja eben gedacht, als ich noch daheim war. Darum bin ich das erste Mal nach Tarsis geflohen. Denn ich wußte ja, daß du ein Gott bist, gnädig und barmherzig, langmütig und von großer, Güte, der sich das Böse gereuen läßt. Und nun, Jahve, nimm meine Seele von mir, denn es ist besser für mich zu sterben als zu leben." Aber Jahve erwiderte: "Ist es recht ron dir, daß du so zürnst?" Da ging Jona hinaus aus der Stadt und ließ sich im Osten der Stadt nieder, i bis er sähe, was mit der Stadt werde. Gott Jahve aber entbot einen Rizinusbaum, der wuchs auf über Jona, um sein Haupt zu beschatten und ihn von seinem Unmut zu befreien. Und Jona freute sich über den Rizinusbaum sehr. Da entbot Gott einen Wurm beim Aufgang der Morgenröte am anderen Tage. Der stach den Rizinusbaum, und er verdorrte über seinem Haupte. Und als die Sonne aufging, entbot Gott einen glutheißen (?) Ostwind, und die Sonne stach Jona aufs Haupt, das ihm schwach wurde. Da wünschte

י מותרה בצל השם מכה ושנים ist wohl ein ausmalender Zusats, da r den schattenspendenden Kikajon eigentlich überflüssig macht. Böhme
a. O 247 £. Zum mindesten ist das "auch von LXX nicht durchaus ezeugte מין" (Marti) su beanstanden.

,er sich zu sterben und sprach: "Es ist für mich besser zu ,sterben als zu leben!"

"Nun aber sprach Gott zu Jona: "Zürnst du mit Recht "über den Rizinusbaum?" Und er erwiderte: "Mit Recht "bin ich erzürnt bis zum Sterben." Da sagte Jahve: "Dich "jammert der Rizinus, mit dem du keine Mühe gehabt "und den du nicht großgezogen hast; denn als Sohn einer "Nacht ist er erstanden und als Sohn einer Nacht vergangen. "Und mich sollte die große Stadt Ninive nicht jammern, in "der mehr als zwölf Myriaden Menschen sind, die noch nicht "zwischen rechts und links unterscheiden können?" <sup>1</sup>

## Frühere Versuche einer literarkritischen Behandlung des Buches Jona.

Es wird zur Beurteilung der vorgetragenen Vermutungen

über die "Komposition des Buches Jona" nicht wertlos sein, die älteren literarkritischen Hypothesen, die zum Teil aus der Beobachtung der gleichen Schwierigkeiten erwachsen sind, gegenüberzustellen.

Der erste, der es unternahm "das Unzusammenhängende der einzelnen Teile des Buches nachzuweisen," war Nachtigall in einem Aufsatze "Über das Buch des AT. mit

: Aufschrift Jonas" in Eichhorns Allgem. Bibliothek IX 39. S. 221—273.

Er unterscheidet als älteste Quellen:

- 1. Das Gebet, das der Prophet selbst nach einer überundenen Lebensgefahr gedichtet habe.
- 2. den poetischen Apolog eines im Exil lebenden jüdihen Weisen, der sich gegen partikularistische Eiferer ines Volkes wende (C. 3 u. 4);
- 3. eine prosaische Einleitung (1 u. 2, 1.2.11), die ein edaktor zur Verbindung der beiden vorigen einander urrünglich ganz fremden Stücke erdacht habe, indem er aus r Erwähnung Tarschischs in 4, 2<sup>1</sup> die Reise nach Tarschisch d aus dem אַשְּׁלְּשָׁ in 2, 3 die Episode mit dem Fisch tsponnen habe.

Diese Scheidung geht von einer falschen Beurteilung s Einschnittes zwischen der ersten und zweiten Sendung s und hat als Hauptziel eine Beseitigung der "Schwierigiten, die den Ausleger, der die historische Wahrheit jedes nktes zu verteidigen strebt, in Verzweiflung setzen." Dar die Mißgunst des Verfassers gegen Cap. I. Einige hwierigkeiten, die er nach S. 222 f empfindet (daß die hiffer vor Aufhören des Sturmes zu Jahve beten; daß iese Fremdlinge wissen, daß Jona vor Jahve fliehe, und 1 doch fragen, wer er ist? und woher er gekommen ist?") rmag seine Quellenscheidung nicht zu beseitigen.

In einer kurzen Bemerkung hat danach zuerst Kleinert<sup>2</sup> ne nähere Begründung die Vermutung ausgesprochen, laß in Kap. 3 u. 4 wir offenbar zwei Berichte vor uns ben, welche, der eine in kurzen Strichen, der andere mit ge-

<sup>\*</sup> Nachtigall übersetzt diesen Vers: "Lieber wäre ich nach Tarschisch liohen" u. fügt hinzu, Jona habe damit sagen wollen: "Lieber wäre ans Ende der Welt gesichen."

In Langes Bibelwerk 1868.

naueren Details im wesentlichen dasselbe berichten, ja stückweise wörtlich übereinstimmen und mit einander innig verschmolzen sind. (Erster Bericht: Kap. III, 1—5. 10; IV, 1—5; zweiter Bericht III, 1—4. 6—10; IV, 1—3. 6—11)."

Dieselbe Ansicht (daß im Buche Jona Parallelerzählungen miteinander verschmolzen sind) finden wir auch bei W. Böhme. <sup>1</sup>

Er unterscheidet: "den Haupterzähler A, den Bearbeiter eines Teiles von demselben Stoff B, den Ergänzer C, und den Redaktor R."

Auf die vier Schriftsteller verteilt sich der Stoff des Buches folgendermaßen:

A: I, I—5<sup>a</sup>. (mit Auslassungen in V. 3 u. 4<sup>a</sup>) 7. 8. (mit Ausnahme von 8<sup>a</sup> β u. 8<sup>b</sup>) 9 u. 10 bis ΤΤΙ, 11—13 (weniges ausgenommen) 15 (nicht 16); 2, I. II; 3, I—3<sup>a</sup>. 4<sup>b</sup>. 5; 4, I. 5<sup>a</sup> (inhaltlich), 6 (ohne die letzten Worte von 6<sup>a</sup>) 7 (ohne 7<sup>a</sup>β) 8<sup>b</sup>. 9. 10<sup>a</sup> (größtenteils) 11<sup>a</sup>. Eine erkennbare Lücke hat diese Erzählung durch R erhalten hinter 3, 5, wo die Verschonung Ninives in A erzählt sein muß; 3, 10 nämlich gehört zu B (vergl. S. 257).

B: enthielt "sicher" die Verse: 3, 6—10; ferner 4, 5<sup>b</sup>; 3, 3<sup>b</sup> und 4<sup>a</sup>; in 4, 11<sup>b</sup> ist mindestens ein Passus von B enthalten, ebenso wahrscheinlich in den vorhergehenden Versen.

R: verband A und B zu einem Ganzen.

C: enthielt 1, 5b. 6. 10b. 14. 16; 2, 2—10; 4, 2f.

Für diese äußerst komplizierte Quellenscheidung bildet das gewichtigste Argument der angebliche Widerspruch von 4, 1 und 4,5 b (vergl. S. 225. 242. f. 246. 259), auf den der Verfasser, wie es scheint, durch den Kommentar von Hitzig-Steiner S. 183 aufmerksam geworden ist. "Nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Die Komposition des Buches Jona" Z. A. T. W. VII 1887. S. 224—284.

4, I ist Jona sehr böse . . . . der Prophet weiß also bereits, daß Gott seine Drohung nicht wahr gemacht hat, und das kann er erst am Ende der vierzig Tage wissen. Wie vereint sich diese Angabe mit der in 4,5, daß Jona in einer selbsterbauten Hütte außerhalb Ninives bleibt, um zu sehen, was in der Stadt geschehen werde?" (vergl. S. 246). Wenn er darauf noch wartet, meint Böhme, können die vierzig Tage noch nicht vorüber sein.

Indessen in Wahrheit ist hier kein Widerspruch: Jahve nichtet, als er nach vierzig Tagen die Stadt nicht zerstört hat und der Prophet darüber zürnt, die ernste Mahnung an ihn: "Besinne dich, ob du mir auch mit Recht zürnst." Jona nimmt darauf an, daß das Unheil vielleicht doch noch, wenn auch verspätet, komme und setzt sich vor die Stadt, dies abzuwarten.

3,6—10 wird von Böhme ausgeschieden, was mir für 3,6—9 berechtigt erscheint. Aber völlig unberechtigt ist die Behauptung: "Daraus folgt weiter, daß der Redaktor einen doppelten Bericht über Gottes Befehl an Jona und die Vollziehung desselben, über die Buße der Nineviten, auch über die Reue Gottes vor sich gehabt habe."

Zu solchen willkürlichen Ergänzungen ist Böhme gezwungen, weil er sich leider "des Gedankens nicht erwehren kann," Vers 6—9 sei keine "Randbemerkung," sondern es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche auch S. 263: "Bereits oben deuteten wir an, daß B außer den hier besprochenen Stücken die Aufforderung Gottes an Jona (parallel su 3, 1—3 a) die Predigt des letzteren (ähnlich 3,4 b) den Unmut des Propheten über die Verschonung der Stadt (ähnlich 4,1) diesen aber erst hinter 4,5 und nach der Mitteilung, daß Jona die Nichterfüllung seiner Weissagung (an Gottes Verfahren) erkannte, dargestellt hat. Ebenso wurde in dieser Quelle das Wachsen und Verdorren des Baumes, die Freude und Betrübnis des Propheten hierüber und die Verhandlung Gottes mit ihm beschrieben. Der Wortlaut der von R wegen des mit A übereinstimmenden Inhaltes übergangenen Partien von B läßt sich selbstverständlich nicht angeben."

setzten."

seien hier "von einem Redaktor in ungeschickter Weise Bruchstücke aus zwei Schriften, welche denselben Gegenstand behandelten, zusammengefügt."

Diese Vermutung muß nach meinem Dafürhalten die ultima ratio des Literarkritikers sein: eine Glosse ist viel eher anzunehmen, weil sie viel häufiger und näher liegend ist, als die Zusammenarbeitung "paralleler Schriften." Vollends, wo solche Ergänzungen nötig sind, um die "Parallelerzählung" rekonstruieren zu können, darf da-

von nicht die Rede sein.

Ebenso willkürlich erscheint mir die Behandlung der letzten Verse des Buches in Böhmes Untersuchung: "Übergeht man beim Lesen zunächst V. 8, so wird man die Stimmung des Propheten darauf zurückführen, daß ihn dieser Vorfall an die Vergänglichkeit alles Irdischen mahnte.....

Im Widerspruch hiermit heißt uns V. 8ª den Grund für den Lebensüberdruß des Propheten in einem auf sein körperliches Befinden einwirkenden Umstand suchen." (S. 249£)

Auch die Ausscheidung der Verse 4,2 u. 3, die Böhme

dem "Ergänzer" "zuschreibt," erscheint mir als Willkür. Böhme sagt (S. 243 f.): "So wenig wie Vers 4 machen 2 und 3 einen Bestandteil des ältesten Berichtes aus. Allerdings lernen wir durch Jonas Rede das Motiv seiner Flucht vor Jahve kennen, welche der Darsteller in 3, 1 nicht begründet hatte; aber . . . . . . . der in 4,2 b angegebene Grund ist ein ganz anderer als der oder die von uns vorausge-

1,5 b f. wird mit Recht als Einsatz ausgeschieden: aber der Satz: "der Ergänzer war der Meinung, man werde den Jona, dessen Beten er nicht erwähnt fand und bei der Stellung des Propheten zu Jahve auch nicht erwähnt finden konnte, zu gleichem Tun wenigstens aufgefordert haben; überdies beabsichtigte er, den Lesern einen augenfälligen Beweis von der Sorglosigkeit zu geben," ist schwerlich eine zureichende Erklärung für den Einsatz.

Gegen die Verteilung der Gottesnamen Jahve und Elohim suf Böhmes Quellen endlich wird jeder mißtrauisch werden, der folgenden Satz liest: "Ein einziges מלהים begegnet uns statt des erwarteten האלהים in einer aus A rezipierten Stelle, nämlich 3,5°. Da ich es als fraglich hingestellt habe, ob B eine Parallele zu 3,5 enthielt, so vermute ich, daß der Redaktor, der ja eben in 3,3° מברווים nach B gesetzt und sicherlich um der Verbindung seiner beiden Vorlagen willen den Abschnitt 3,6ff noch einmal durchgelesen hatte, unter dem Einfluß von B unwillkürlich מברווים für האלוים von Aschrieb."

Nach diesen Proben werden wir urteilen, daß Böhme die Stellen, an denen die Literarkritik einsetzen muß, zum großen Teil richtig bezeichnet, aber durch die Hypothese, daß in 3 und 4 Parallelerzählungen mit einander verflochten seien, sich die Lösung des literarkritischen Problems unmöglich gemacht hat.

Einen andern Weg geht Kohler in seinem Aussatz: "The original form of the book of Jonah," den Böhme bei seiner Arbeit nicht gekannt hat (vergl. Böhme a. a. O S. 239.). Kohler bezeichnet mit Recht als spätere, dem Psalm analoge Interpolationen: 3,6—8a; 1,5b und 6; 1,13 und 14, und in 4,5 die Versertigung der Hütte; irrt aber darin, daß er annimmt, diese Einsätze hätten Stücke der Originalerzählung verdrängt: so soll in Kapitel 3 an Stelle des Einsatzes gestanden haben, daß Jona auch am 2. und 3. Tage in Ninive gepredigt hat. 2

I Theological Review XVI 1879. S. 139 ff.

s K. hält die Lesart der LXX: Έτι τρεῖς ἡμέραι και Νινευἡ καταστραφήσεται für ursprünglich und nimmt eine dreitägige Wanderung Jonas durch die Stadt an.

Die Verse 1,5b und 6 soll der Redaktor an Stelle des ursprünglich dort hingehörigen V. 13 gesetzt und diesem seinen gegenwärtigen Platz angewiesen haben. Ebenso soll 1,10 den 16. Vers von seiner ursprünglichen an seine jetzige Stelle gedrängt haben.

Ferner hält K. 3,9 und 10a und (ebenso wie Böhme)
4,1—4 für Glosse, läßt in Kapitel 2 (wegen des 777 2,2)
nur V. 1 und 11 stehen und ergänzt nach 1,2 ba den Inhalt der Predigt des Jonas: "Noch 3 Tage und Ninive soll zerstört werden" (ebenso nach 3,2).

In 4,7 verdankt das Wort השלוח seinen Ursprung einem Abschreiber, der das folgende Wort המלוח השלוח veränderte. K. will an dieser Stelle lesen: "6. And Jonah greatly rejoiced because of the plant. 8. But at the dawn of the morning Jahveh ordered a hot wind, and it smote the castoral-plant and it withered."

In vieler Beziehung dem Kohlerschen ähnlich ist der neueste literarkritische Versuch, den Hugo Winckler worgetragen hat: \*\*

"Vers 13 des 1. kapitels stand ursprünglich hinter 4"
"Noch sinnloser ist vers 10 hinter 9; man hat Jona durch
das los ermittelt, und er erklärt auf die frage, wer er sei:

ich bin ein Hebräer und verehrer Jahves etc. da gerieten sie in furcht und sprachen: was hast du gethan etc. warum denn jetzt erst die furcht? auch hier ist eine umstellung vorgekommen, die dann, um die lücken zu verdecken, allehand einschübe von "sie sagten" zur folge hatte. vers 10

stand in seiner ursprünglichen gestalt hinter 7."
"es ist klar, daß ein "hierauf ging er vor die Stadt um abzuwarten" (4,5) nur dort gestanden haben kann, wo er

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Altorientalische Forschungen 2. Reihe Bd. II Heft 2. Leips. 1899 S. 263 ff.

noch etwas erwarten konnte, und das ist, nachdem er seine prophezeiung ausgesprochen hat" also nach 3,4. <sup>x</sup>

"Die umstellungen erklären sich sehr einfach. Das buch ist einmal von einem schreiber abgeschrieben worden, der mehrfach verse ausließ und sie dann am rande nachtrug. wer orientalische handschriften gesehen hat, wird sich nicht wundern, wenn sie dann an falscher stelle eingeschoben wurden."

Eine solche Auslassung, die ihre nachträgliche Ergänzung nicht gefunden hat, konstatiert Winckler schließlich auch in 4,8, der ursprünglich gelautet haben soll: "Da beorderte Jahve einen ostwind (und der riß die hütte um), so daß die sonne Jona aus haupt stach."

Nach dieser Ansicht müßte also der Schreiber in 4 Kapiteln viermal einen Vers versehentlich ausgelassen haben und dreimal müßte dieser Vers an falscher Stelle eingerückt sein. Winckler braucht also nicht weniger als 7 Versehen, um seine Auffassung zu begründen. Zweifellos ist das keine ganz leichte Annahme, auch wenn man "orientalische Handschriften gesehen hat."

Gegen die Vermutung, daß der Wind die Hütte eingerissen hat, spricht außerdem auch dies, daß dann angenommen werden muß, der Kikajon sei Jona nicht seines

Diese Umstellung übernimmt Marti (a. a. O. S. 242) mit der Begründung: "Jona konnte den Ausgang der Dinge nicht in Ninive selber abwarten, das ja zerstört werden sollte, sondern er mußte sich vor Ablauf der Frist von 40 Tagen, nachdem er seinen Auftrag vollendet hatte, wegbegeben, somit gehört 4,5 hinter 3,4." Indessen halte ich es dur chaus nicht für unmöglich, daß ein Unheilsprophet, seiner eigenen Sicherheit gewiß, in der zum Untergang verurteilten Stadt bleibt, um dort auf das Eintreffen seines Wortes zu warten. Daß er aber nach Ablauf der 40 Tage hinausgeht, ist bei seiner Stimmung sehr verständlich: er ärgert sich über die Nin. widerfahrene Gnade, über den lauten Dank in ihren Gassen und über den Spott, den der durch die Kreignisse Lägen gestrafte Prophet fürchten muß: darum setst er sich drauß en hin, um zu sehen ob Jahve wenigstens nachträglich noch Worthält.

Schattens wegen lieb gewesen, denn "den Schatten hatte er sich durch seine Hütte schon selbst verschafft." "Aber Freude und Unterhaltung hatte er nicht, und die wollte Jahve ihm durch den Kikajon gewähren." Sich am Wachstum einer Pflanze, die keinen materiellen Nutzen hat, zu "freuen und zu unterhalten" ist eine Empfindung, die dem antiken Menschen fremd ist. Außerdem hätte Jona sich, wenn Winckler Recht hätte, über den Einsturz seiner Hütte beklagen können, und Jahve hätte ihm dann nicht vorhalten können, daß er dasjenige, dessen Vernichtung er beklagt, nicht mit eigner Mühe geschaffen habe.

mir vorgeschlagene, so möchte ich glauben, den Vorzug größerer Einfachheit und Vorstellbarkeit des literarischen Prozesses. Auch wird sie durch die Gründe, die gegen jene mit Recht geltend gemacht sind, nicht getroffen. Vergleiche z. B. Cheyne: "But a few minor interpolations or insertions may safely be allowed, in addition to the great one in 2, 1—9" und Kuenen: "Sofern (Böhmes Bedenken) zur ... Ausscheidung von Glossen geringeren Umfangs führen, kann

Allen diesen Quellenscheidungen gegenüber hat die von

In der Tat wird unsere Untersuchung noch die Probe zu bestehen haben, ob sie sich bei einer "Auslegung" des ganzen Buches bewährt, d. h. ob der Zweck, den die Erzählung verfolgt, von ihr in der Gestalt, wie sie nach Ausscheidung des von uns Beanstandeten vorliegt, besser erreicht wird als jetzt, oder ob etwa das Gegenteil der Fall ist.

ihre Beurteilung dem Ausleger des Jona überlassen werden."2

Dazu bedarf es einer weiteren Untersuchung über Tendenzund Abfassungszeit unserer Erzählung.

Encycl. Bibl. Jonah Book.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Historisch-kritische Einleitung 2. Teil S. 426. Vielleicht daf hervorgehoben werden, daß die obige Quellenscheidung in allen wesenlichen Punkten ohne vorherige Kenntnis der früheren Versuche gewonnen ist, also durch diese, soweit Übereinstimmung vorhanden ist, gestützt wird.

Entwurf zu einer revidierten Ausgabe der hebräisch-aramäischen Äquivalente in der Oxforder Concordance to the Septuagint and the other Greek Versions of the Old Testament.

In der Einleitung (p. vi) zur Oxforder Concordance to the Septuagint and the other Greek Versions of the Old Testament spricht sich der Herausgeber H. A. Redpath über die Prinzipien, die bei der Herstellung der jedem Artikel beigegebenen hebräisch-aramäischen Äquivalente maßgebend waren, folgendermaßen aus: "As far as possible, and without making the assumption that the Greek is a word-for-word translation of the Hebrew, the Concordance gives the Hebrew equivalent of every Greek word in every passage in which it occurs. For economy of space, instead of printing the Hebrew equivalents at length in each case, a numbered list of all the equivalents of a given word is printed at the head of each article, and a reference number is printed after each quotation. The Hebrew words . . . are . . . printed in alphabetical order . . . The absence of a number after a quotation implies that the passage does not exist in Hebrew (the quotations from the Old Testament where this occurs are distinguished by the symbol — at the end of the quotation); and the presence of an obelus instead of a number implies that the identification of the Greek and Hebrew is doubtful, or at least that a student should examine the passage for himself. There are many passages in which the Massoretic

text differs from that which is implied in the Septuagint Version, and there are others in which that version is rather a paraphrase than an exact translation. There are consequently many passages in which opinions may properly differ as to the identification of the Greek and the Hebrew; it must be understood in regard to such cases that the aim of the present work, from which philological discussions are necessarily excluded, is rather to give a tenable view than to pronounce a final judgement. Suggestions were made to the present Editor from more quarters than one, that, where the variant reading followed by the Septuagint version was obvious, such reading should also be noted in the list of Hebrew equivalents at the head of each article; but it has been found impossile to do this without altering the scope of the whole work. On the other hand, Hebrew words may occasionally be found in this Concordance, of which the connexion with the Greek is not very obvious: such cases may well be pardoned on the ground that it is better to err by inserting too many references than by rejecting some which after all upon further investigation may be found to have considerable importance with regard to the matter in hand".

Zu Ende des Werkes (p. 1500, Fußnote) wird bedauert, daß das Material der neuaufgefundenen Sirachfragmente nicht aufgenommen worden ist.

Ein Ergänzungsheft, die Eigennamen enthaltend, ist erschienen. Ein zweites Heft, das in Kürze erscheinen soll, wird eine Ausbeute der Sirachfragmente sowie ein hebräischaramäisches Register bieten.

Es ist ferner zu erwähnen, daß die Äquivalente ganz und gar fehlen bei ben übrigen griechischen Übersetzungen; auch für die Septuaginta fehlen dieselben bei Partikeln und Wörtern wie elva. Häufig, aber durchaus nicht genügend oft, begegnet man einem Fragezeichen bei fraglichen Identifizierungen. Vgl. Nestle in dieser Zeitschrift, XX (1900), 165. 168 — 171; XXIII (1903), 134. Er empfiehlt die Durcharbeitung der mit dem Kreuze (Obelos) bezeichneten Stellen für Doktordissertationen; er erwartet mit gutem Rechte, daß dabei eine Bereicherung unseres hebräischen Wortschatzes herauskommen werde; jedenfalls sei dabei viel zu lernen.

Ich bin zwar nicht Doktorand, aber die Milstände der Oxforder Konkordanz mit Bezug auf die hebräisch-aramäischen Äquivalente, also gerade für textkritische Zwecke, sind mir seit mehreren Jahren bekannt. Mein Exemplar enthält zahlreiche Korrekturen, die ich von Zeit zu Zeit eingetragen habe. Auch habe ich im Sommer 1897 einen meiner Schüler den Aquila für die ersten zwei Buchstaben des Alphabets ausziehen und die Äquivalente anmerken lassen. Aber das Ganze bedarf einer Neubearbeitung, die ich in kurzem vorzunehmen gedenke und wozu ich den Entwurf schon jetzt veröffentliche.

Die quid pro quos und die falschen Idendifikationen (z. B. pévery—NZ) werden beseitigt werden. Es ist zwar sehr schön, daß der Herausgeber sich auf hebräische Philologie nicht einließ; irgend jemand aber muß sich damit befassen. Neuerschlossene Identifikationen (an den obelisierten Stellen und auch sonst) sollen eingetragen werden. Falsche griechische Lesarten werden als solche bezeichnet werden; Varianten jedoch, die auf ein hebräisches Original zurückgehen, volle Berücksichtigung finden. Literaturnachweise werden irgendwie schwierige Stellen, die zweiselhaften sowie die völlig unlösbaren, begleiten. Die Äquivalente sollen nicht mechanischalphabetisch, sondern nach ihrem Frequenzgrade geordnet werden. Komposita wird man bei den einfachen Verben, zu denen sie gehören, finden; an der Stelle, die denselben alphabetisch zukommt, die nötigen Verweise. Also unter péver

die Komposita αναμένειν, έμμένειν u.w.; unter αναμένειν den Verweis: v. s. péveiv. Wiederum wird man unter άνα — (ich meine nicht die selbständige Präposition, die natürlich ihren eigenen Artikel haben soll, sondern das Kompositionselement) die diesem Elemente im Hebräischen entsprechenden, durch Heranziehung aller Beispiele zu gewinnenden Äquivalente finden. Ein Kompositum wie πολυλογία soll zweimal behandelt werden, unter πολύς sowie unter λόγος. Die genera verbi werden geschieden und das Partizip kenntlich gemacht werden. Auch Konstruktionen werden zu ihrem Rechte kommen: ἐμμένειν absolut und dasselbe c. dat. sind doch verschieden. Nomina deverbalia wird man unter den zugrunde liegenden Verben, verba denominativa unter den entsprechenden Nomina finden. Die späteren Übersetzungen sollen in jedem Artikel sowie in jedem Teile desselben jede einzeln behandelt werden. Ein hebräischaramäisches Register mit den griechischen nach den Frequenzzahlen geordneten Äquivalenten wird das ganze Werk beschließen. Da nur bei zu diskutierenden Stellen ein Zitat ganz oder teilweise abgeschrieben werden soll, so versteht es sich von selbst, daß die Oxforder Konkordanz auf keine Weise ihren Wert verlieren wird. Nur wird die von mir geplante Ausgabe das monumentale Werk erst recht brauchbar machen. Nicht nur für die Textkritik, sondern auch als Vorarbeit für ein auf der Höhe der gegenwärtigen, namentlich durch Papyrusfunde ungemein bereicherten Kenntnis der hellenistischen Sprache stehendes Septuagintalexikon dürfte dieselbe wesentliche Dienste leisten. Selbstverständlich werden die Syndics der Clarendon Press um ihre Erlaubnis zur Benutzung der Oxforder Konkordanz für unsere Zwecke ersucht werden.

Als Probe folgt hier der Artikel µє́νειν. Die Literaturnachweise sind natürlich nicht vollständig; nur was so zur

i war, habe ich eingetragen. In der linken Kolumne die Redpathsche Fassung, auf der rechten die meinige. von Redpath für die einzelnen Bücher des Alten Testas gebrauchten Siglen sind von mir beibehalten.

ιν (1) της pi. (2) της hi. μένειν τρχ 4 (+ Si 44, 13) יַתל (a) חָבָה (i. (5) הָיַה DAP 11 (+ Nu 30,9: Oort apud (6) **kg:** (7) **24.** (8) ni. Holzinger 145; Is 14, 20: DP אָרָא (11) לִין (10) pi. (10) קּרָוּר für אָקוּה יּחָבָּה יּחָבָּה יּלָשָׁב (?יקרא eg. (12) אסף (13) c. neg. (> III Ki 8, 16: μ Dittogramm) hi. (14) mg pi. (15) a. b. 16) My ni.

יכפר ינכון יהותיל יהאריה יאתר יָדְּנְּיַעֵּ יּלְיוָ (Si 37, 2). אַלי (Si 37, 2). אַדָּא. μένων בּיַבָּ. > I Ki 20, 11 (l. καὶ ἴωμεν. Wellhausen 116 Méritan 218).

Jb 21, 11 μένουσι δέ - ישָׁלֵיוֹ ) oder το ν. s. υπομένειν): Beer 140? Da 11,6: Bludau 72. Σ ΣΙΝ (Ge 13, 12 Is 37, 37 Je 37 (44), 21; 38 (45) 2. 13 +La I, I: פספ הוחיל oder י (הַ)תִיל (Ho 8, 10: וּתָּלוּ) oder ניחלו für ניחלו). έδραῖον μένειν

[[]] (Ps 88 (89), 39: v. s. έδραῖος).

Θ τιρι (Μί 5,7 (δ)). | μένει, μένων 📭.

Al. 그번 (De 1,46 Jd 19,4) ילין (Jd 19,6).

άναμένειν πρ<sup>3</sup> (+ Si 6, 19) אָתר (Si 5, 7).

יֹלְפָּאַר) הָּכְאִיר (Pr 14, 18 ν. s. μένειν).

ένειν (Ι) της ρί.

(5) ユギ ni. (6) コロダ.

Σ ሕጉ<sup>4</sup> (Ps 24 (25), 5; 26 (27), 14; 68 (69), 21 Is 8, 17+ Ps 39 (40), 2. 2 vgl. Field) זוֹיִל (Ps 41 (42),6; 42 (43),5) אַיַל (IKi 13,8) ቪኒስ፣ (Ps 32 (33), 20). AL ינתל (Ps 146 (147), 11). Sext.(?) 730 (Ps 24 (25), 5), άναμονή Σ אוֹחָלֵת (Ps 38 (39), 8+ Ps 70 (71), 6: תהלתי für תחלתי διαμένειν (1) Στ hithpa. διαμένειν τους (+Si 44, 13; (2) (3) a. (3) b. ni (4) (3) 46,9) (Si 44,11+Ne) 11,23 L ו) נאמנה (1) oder paraphrastisch für das Nomen י נכון ((1) אַמְנָה (Si 40, 17 + Ps71 (72), 17: Rosenmüller, de Rossi 879 prim. man. apud Baethgen 221; Nestle, ZAW, XXV (1905), 201) אַנְיוּנְבָּב בּיַ ינאר (Je 3,5: אָבֶּיוֹ für אַבָּיִי für אַבָּיִי wie φυλαχθήσεται — του für beides zur Milderung des Anthropomorphismus). c. dat. הֹלְתָה (Si 41, 12). Si 41,13 είς αίωνα διαμενεί בי אַין מְסְבּר ... Si 12, 15: Peters 68.

Α διέμεινες δὲ ἐξ αἰώνος שמולם – vgl. Field. Σ מסד (Ps 32 (33), 11; 101 (102),27) |D]\* (Jb 21,8 Ps 101

(102), 29) קייה (III Ki 11, 36 Ec 3, 14) الْكِيْرَا (Is 7, 9) كَيْنَا (Ec 3, 14) الْمُرَادِةِ (Ec 3, 14) الْمُرَادِةِ (Ec 3, 14) المُعْرَادِةِ (Ec 3, 14) (Ps 139 (140), 14) אוֹנְינוֹ Ps 129 (130), 5). διαμένον אַנְינוֹ Ps 129 (150), 5). διαμένον אַנְינוֹ Ps 148.6. Θ אַנְינוֹ (Ps 101 (102), 27). Sam. אַנְינוֹ (Ge 49, 24).

יפוי (ז) הְּלָהְ פּנְיּם מְּנְיּם בּּנְיְּנְיִהְ פּנְיּיִם מְּנְיִם בּּנְיִים מְּנְיִם בּּנְיִים מְּנְיִם בּיִּ יף a. qal b. hi. c. פֿע מִיף hi. מְּנְלְבֶּל נַתְּקְים (Si 11, 21). c. dat. vel פֿע מון הַקְּים בּיִּלְבָּל נַתְקִים בּיִּלְבָּל נַתְקִים הַּנְיִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְקִים הַּנְיִים הַּנְיִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְקִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְקִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְקִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְקִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים הַּנְיִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים בּיִּלְבָּל נַתְּיִים בּיִּלְים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים בּיִּלְבָּל נַתְּקִים בּיִים בּיִּבְּים בּיִים בּיִּבְּים בּיִּבְּים בּיִּבְּים בּיִּבְים בּיִּבְּים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְּים בּיִּבְּים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְּים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּיִּבְים בּייִים בּייִּבְים בּיּבְּים בּיִּבְּים בּיים בּיִּבְים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיִּבְּים בּייִּבְּים בּיים בּייבּים בּיים בּייבּים בּיים בּיים בּייבּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייבּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייביים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייבּים בּיים בּיים בּיים בּייבּים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיבּיים בּייבּים בּיים בּיים בּיים בּיים בּייבּים בּיים בּיים בּייבּיים בּיים בּיים בּיים

> Nu 23,19 entweder ergänze (ἐν) τοῖς ἐαυτοῦ λόγοις — □ἰρῖ oder চἰρὶ für πιρρὶ ἐμμενέτω σοι Si 7,22 das Passivum für das Aktivum ἔχτρεῖ.

Σ c. dat. [7][7] c. ]<sup>1</sup> (Jb 2, 9).

פֿמראת אָדְעָּה MT אַמְאָרָה Sam: Thesaurus 816b (obwohl מיד מאד, wovon מיד מאר, (Si 30, 17b; נוֹנְיּלָּמְיִדְּר (Si 30, 17b;

v. 17 d scheint Retroversion zu sein).

יבּוע (1) אוֹלף hithp. פֿתּוּאַניע אַניאָרָיָם יּיִּ

roς (1) των hi.

**νή νος**  Στου (Ec 8,3) 111 (La 3,49)? ἐπιμονή v. s. ὑπομονή.

ἐπίμονος

Σ μρείμι (De 28, 59).

Soll man etwa Si 3,23 און ביים lesen? Die nämliche Emendation dann auch in 9,4 für das unmögliche און אין vorgeschlagen werden, און in 37,12 wäre dann Verbalform. Das denominale אין in 37,12 wäre dann Verbalform.

יהודיל נישב hi. καταμένειν (Ι) או (2) דון (Ιο יהודיל נישב 7,7: הואלנו הוחלנו (הואלנו) דין?)י. (3) ⊐\$\(\frac{1}{2}\). Σ μψ (Ps 138 (139),9).

παραμένειν (1) בַּעָר (2) παραμένειν המָנוֹ (+Si 6,8; zu 6, 10 vgl. Peters) אַלִּינּב. Σ Σμήτ (De 9,9).

περιμένειν της. περιμένειν (Ι) ρί.

'A ימל (I Ki 13,8 Ps 30 (31), 25; 32 (33), 18. 22; 68 (69), 4 [אַיַחַל]; 118 (119),49) יְּבְּאָר) הְּבְאָר (Ps 141 (142),8 ν. s. αναμένειν, μένειν).

Σ Σφ. (Ex 24, 14; Var. προσμένειν).

Al. יהוחיל (I Ki 10,8). προσμένειν יה סder יה oder יה יה יהייל.

'A יקנה (Jb 3,9). Σ Σήν (Ex 24, 14; Var.

περιμένειν). συμμένειν Pr 20, 1: Baum-

gartner 182.

יטאסעני ביי קוה אול (ביי אויל אווי (ביה אויל היי לונה ייי קור ייי קור אייי לאר אווי (ביי אוייי קור ייי קור ייי

Si 36, 21 (18)) חָבָה (Pt.)י חָבָה הותילתי ל 4 Jb (+ Jb) זהותיל für (הָ)תִיל יִתַול (Beer 44 : הנחלתי לי

oder אַלִם בּהוֹחִיל (Jb 9,4: Beer 55; 22,21: Beer 148;41,2 (3): נְשְׁלֶם für שְׁשָׁלָם Beer 251) י((נְפַר) הָרְתִּיר יּנְלְנֵּל יִישָׁב יּמְמוּן

(Ps141(142),7:Baethgen417). Si 16, 22 τίς ὑπομενεί -(חוסי für חוכי Si 51,8 חקות מה Na 1,7: Wellhausen 156 No-

προσμένειν (Ι) Τίλ hi.

συμμένειν

pi. (3) מָל (4) a. pi. b. hi. (5) לְשָׁב (6) לִשְׁב pilp. (7) מָהָהּ hithp. (8) מָנָה a. qal b. pi. (9) DIP.

wack 417 Arnold, ZAW, XXI (1901), 247 f. Za 6,14 τοῖς ὑπομένουσι לְחָלֶם MT. Is 64, 5 (4)? 'A קנה (Ps 26 (27), 14; 129 (130), 5. 5 Is 8, 17; 59,11 Mi 5, (7 (6)) קרקו (Is 18, 7) יהוחיל (Pt.)י (Ps 24 (25), 3) יהוחיל (I Ki 10, 8) סְבֶּל (Is 53, 4). יקנה (Pt.)י (Is 30,18) קרה ביקנה (Pt.)י (Is 25, 9) יְסְבֶל (Is 53, 4). Da 11,6 vgl. Swete. Θ מְּנָה (Is 8,17; 25,9; 59,11) יחָכָה (Da12,12) יחָכָה (Jb 32,16) ገኳን (Jb 36, 2). Al. mp (Ge 49, 18). Quint.7]2(Pt.) (Ps 24(25), 3). Sext. אַפְרָד (Ps 26 (27), 14). יעה (I) a. אָפְקָּה b. אָקְהָה טֿאסאָסיאס (+Si 41, 2; ולקקוה (תאות für אים נה). Ps 38 (39), 7 τίς ή ύ. μου בהרקויתי – 'A אַקּקָה (Jb 4,6; 6,8; 1*7*,15 Ho 2, 15 (17)). יִּאְקָוָה (Jb 17,15) יִּאְקָוָה יִּ (Pr 10,28). [Ho 2, 15 (17)). פּאָקוה (Jb 14, 19: 17, 15 € מְּקוֹה Vgl. Lagarde, Mitteil. I 66; Nestle, ZAW, XXV (1905), 222, dessen Erklärung natürlich die richtige ist.

iversity of California, rkeley, Cal., U. S. A., )es. 24, 1904.

P pi.

Max L. Margolis.

# Ecclus. 6, 4.

בי נפש עזה תשחת בעליה ושמחת שונא תשינם: ב.

رديلة وتعمل معدلا النحلا حديدة. وسروال الحملةوب الحجربووب. 5

Φ ψυχή πονηρά άπολεῖ τὸν κτησάμενον αὐτήν, καὶ ἐπιχαρμα ἐχθρῶν ποιήσει αὐτόν.

'5 des Hebräers findet sich ms. 253 Holmes-Parsons und Vet. Lat.

Mit πονηρά wird πη etwas schwach wiedergegeben; in der Parallelstelle 19, 3 finden wir das stärkere τολμηρά (vgl. Sym. Spr. 7, 13 ἐτόλμησε πρόσωπον αὐτής — πης τημής; vgl. auch 40, 30 ἐν στόματι ἀναιδοῦς für τημής des Hebräers; 

⑤ (wie 5) las τημής τοναιδής — την auch anderswo, vgl. die Konkordanz).

אריים vgl. איזים ... der Parallelstelle 19, 3. ઉ ἐξαρθήσεται daselbst geht auf איזים (vgl. die Konkordanz), also auf מולים zurück, sodass möglicherweise in der hebräischen Handschrift des Griechen das letzte Wort (das Objekt) verloren gegangen war. איזים (Peters, Ecclesiasticus, 1902) ist doppelt fraglich; 10, 17 ist wahrscheinlich שולים בע lesen. Übrigens wäre שולים möglich (vgl. Spr. 2, 21). Wenn Peters meint, 65 hätten an unserer Stelle בעלה gelesen, so wolle er Brown-Briggs-Driver s. v. oder Gesen.-Kautzsch, 27 § 124 i aufschlagen; die Stelle Hi. 31, 39 dürfte für ihn die belehrendste sein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Übrigens lesen dort die mss. 55, 106 Holmes-Parsons sovnot.

Ob wohl Spr. 2, 17b אֶלנְיהָ anstatt אֶלהָיהָ su lesen ware?

wird hier mit פֿאַרעה wird hier mit פֿאַרעה übersetzt. Worauf geht wohl dasselbe griechische Wort in 42,11 (in 18,31 setzt das auf uns gekommene Bruchstück gerade mit dem darauffolgenden Worte an) zurück? Daß & dort mit dem Rande gehe, ist bereits bemerkt worden. Die Photographie (Facsimiles, 1901) ist selbst unter dem Vergrösserungsglase undeutlich; Smend (Das hebr. Fragment d. Weisheit d. Jesus Sirach, 1897) liest D, während Cowley-Neubauer (The Original Hebrew, 1897) ש bieten. משל ist entweder zu (vgl. Hi. 17, 6 und sonst) oder zu היים (vgl. Hi. 30, 9) zu ergänzen; Cowley-Neubauer verweisen zu ihrem ש auf מְנְהָה ergänzen; Exod. 32, 25 (6 dort ἐπίχαρμα). Peters führt 6 auf προψ zurück. Ich stimme ihm vollkommen bei. Denn 5 (Luc sowie die Texteslesart שם סנה (vgl. Nöldeke, Expositor, May 1897, 363; die Randvariante mb bedeutet wohl genau dasselbe) setzen die Variante אמנה voraus; wie bekannt, gehen die Übertragungen des Aquila (ὄνομα ρύπου), Sym. (κακωνυμία), 5 (اهط هيا), Targ. (שום ביש) in der Exodusstelle sämtlich auf die haggadisierende Deutung des hebräischen Wortes als MIS DIF (der Samaritaner schreibt auch 1909) zurück. Graetz (Emendationes, III, 1894) nimmt mit Recht an, daß ἐπίχαρμα & Theod. in Exod. die Lesart voraussetze. Ich füge hinzu, daß in der althebräischen Schrift 71 und 32 graphisch einander nahe genug sind, um eine Verwechselung möglich zu machen. Eine solche Verwechselung von 7 und 3 liegt z. B. Jerem. 10, 17 vor, wo für איים vielmehr עובר zu lesen ist (vgl. Ibn Ğanah, Wbch., s. v. ሳውዘ) und wo Ø ን፣ጋቅቅ bietet. Vgl. auch die Dublette in MT II Kön. 3, 19.

(im Singular) wurde auch von 65 und 5 gelesen

<sup>1</sup> Vgl. Geiger, Urschrift, 410 ff. Übrigens ist die Schreibung 13 Hoe. 5, 11 für 1173 – 1173 nicht mehr befremdend als 119 Hi. 15, 31 für 1175.

(gegen Peters); der Plural der Übersetzer ist Freiheit, ebenso wie das hinzugefügte possessive Pronomen der äthiopischen (ሰጸባአሁ:) und sahidischen (мөцхахө) Tochterübersetzungen. Vgl. 18, 31, wo eben nur das letzte Wort wor noch erhalten ist. 42, 11 Rand ist אויב – לאויב der Plural, den Peters schreibt, ist unnötig.

Für das unmögliche DYFA (das weder 65 noch 5 las) schlägt Schechter (The Wisdom of Ben Sira, 1899) auf Grund von 6 und 5 DOWN vor, Ryssel (angeführt bei Lévi, L'Ecclésiastique, 1901; die Bemerkung Lévis "conforme à Ps., 7,6" ist mir unverständlich) TOWN (das pluralische Suffix des Textes wäre dann eine gedankenlose Anpassung an die Form), so auch Peters. Auch ware möglich; dagegen אחנהו (auf das jedoch Vet. Lat. dat schwerlich zurückgeht; gegen Lévi) oder gar TWYN (wie YN 42, II Rand zu אלשך zu ergänzen ist) graphisch zu entfernt. Ich glaube aber, daß unsere Texteslesart einem Hörfehler zu verdanken ist. Lies ישינגי בלי רים und vgl. דיין עלי ריק Jerem. 51,34; (של (של (של (דישונגי למשל (ש) אווי ווישונגי למשל (ש) עשים nun folgendermaßen:

פרנפש שה פשתת בעליה ושמתת שונא פצינהו:

University of California, Berkeley, Cal., U. S. A.,

Max L. Margolis.

Nov. 4, 1904.

Lévi (RÉJ, XXXIV (1897), 32 f.; L'Ecclésiastique, 1898) mit seinen und בב, בי und ובבה לך mißversteht die Redensart gänzlich.

## Ecclus. 7,6d.

ונתונה בצע בתמימיך הַ

والحم معملا مرسكان ك

Β και θήσεις σκάνδαλον έν εύθύτητί σου.

ונתונה Schechter. Zu חמימץ bemerkt Lévi mit lecht: "à moins que l'auteur n'ait employé le pluriel pour xprimer l'abstrait; " vgl. Gesen.-Kautzsch, 27 § 124 e. אבע nag wohl durch den Zusammenhang bedingt sein, erklärt ber nichts (gegen Peters); denn ונתחה תמימיך בבצע könnte inen dürftigen Sinn zulassen (das 2 pretii! vgl. Brown-3riggs-Driver s. v. 3), aber das Umgekehrte ist sinnlos. Durch Vergleichung von Ps. 50,20 und Ecclus. 44, 19 Rand laubte Perles im J. 1897 (RÉJ, XXXV, 52) auf און דשי im Driginale raten zu dürsen. Die Etymologie des Wortes 'D7 st zwar unbekannt; aber die Konstruktion (mit dem Verbum N) sowie die Texteslesart in 44,19 weisen auf ein Synonym ron DW hin. Ich glaube, daß man in E emendieren müsse: 730, das hier natürlich figürlich gebraucht wird. 65 gehen suf dieselbe Lesart zurück. In Hos. 4,18 setzt nach meinem Dafürhalten & σκάνδαλον das hebräische Wort το (vgl. Fi. 13, 27; 33, 11) voraus, also eine Variante zu MT 70 vgl. Houtsma, Theologisch Tijdschrift, IX (1875), 60, der mit volle vrijmoedigheid" אים vorschlägt; das ז hat edenfalls an der Lesart &s einen Rückhalt).

University of California, Berkeley, Cal., U. S. A., Nov. 9, 1904. Max L. Margolis.

# Zu S. 208/09 dieses Jahrgangs.

Das "Testament Hiob's" ist auch von K. Kohler in "Semitic Studies in Memory of Alexander Kohut" (Berlin 1897) p. 264—338 mit englischer Übersetzung und Einleitung herausgegeben. Kohler druckt den Text der Ausgabe von Mai mit wenigen Änderungen ab und erklärt das Werk in der inhaltsreichen Einleitung als einen essenischen Midrasch.

Königsberg i./Pr.

F. PERLES.

### Zum Geschlecht der hebräischen Hauptwörter

TOR

#### H. Rosenberg.

Nachdem F. Schwabe in seiner Dissertation, die Genusbestimmung des Nomens im bibl. Hebräisch, die mannigfachen Mängel in den Lehr- und Wörterbüchern nachgewiesen hatte, behandelte Dr. K. Albrecht im 15. und 16. Jahrgang dieser Zeitschrift ausführlich nochmals das Geschlecht aller hebr. Hauptwörter. Aber auch ihm gelang es bloß das Geschlecht von etwa der Hälfte der hebr. Hauptwörter mit Konstruktionsbeispielen zu belegen, während das Geschlecht von der andern Hälfte der hebr. Hauptwörter durch Konstruktionsbeispielen aus dem alten Testament nicht festgestellt werden konnte.

Die folgende Abhandlung ist das Ergebnis einer Untersuchung über das Geschlecht der Hauptwörter in der Misna überhaupt. Sie soll durch Vorführung des für das Biblisch-Hebräische wichtigsten Materiales, das diese ergeben hat, Albrecht's Abhandlung ergänzen.

Zur Textkritik benutzte ich: die Talmud-Handschrift München Cod. 95 (- M.), den Abdruck der Mišna Handschrift in Cambridge besorgt von Lowe 1883 (- Lowe), die Editio princeps der Mišna Neapel 1492 (- E. p.) und die Mišna-Ausgabe Venedig 1606 (- Ven.).

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. II. 1995. 22

Da die Einteilungen der einzelnen Misnajot innerhalb der Perakim sehr in Unordnung sind, so gebe ich neben der Zahl von Perek und Misna, die nach der Einteilung der E. p. gegeben ist, auch die der Seite und Zeile von Lowe's Misna-Ausgabe in runden Klammern an; am raschesten wird man die Belegstellen nach letzterem Zitat finden.

Für "belegt" und "nicht belegt" sind die Abkürzungen "b." und "n. b." gebraucht.

াম্ম Melone, bh. nicht belegt vergl. Albrecht 106, Terum. III I (18a24) und andere Stellen masc.

Stein, bh. belegt fem. und ungenügende Belegstellen für masc. vergl. Albrecht 108ff. Middot III 7 (186b9) und sehr oft sem. Der weibliche Gebrauch von par ist auch bei Jesus Sirah 45 11 und im Biblisch-Aramäischen zu belegen, vergl. E. Kautzsch, Gram. d. Bibl. Aram. § 50 Anm. 2. Für den männlichen Gebrauch dürsen aus der Misna die folgenden Stellen nicht angeführt werden: 1. Sebi III6 (14a13); hier ist nicht mit E. p. אבנים sondern mit M. und Lowe אבנים zu lesen. 2. B. Mes. X I (11721) l. nicht wie E. p. אבנים ראוים, sondern mit M. und Lowe אבנים ראויות. 3. Makkot III ו3 (131 b7) l. nicht wie E. p. תליח, sondern mit M. und Lowe עליה, 4. Kelim V 3 (194229), l. nicht wie M. שלשה אבנים, sondern mit Lowe und E. p. שלש. Demnach ist wohl Kelim V2 (1942 24) אכן היוצא trotz Übereinstimmung der Texte als Schreibsehler anzusehen.

שָּלָּה, bh. nicht belegt Albrecht 320. Sabb, VIII I (34b21) und in anderen Stellen masc., aber immer nur in der Bedeutung "Glied" membrum. Diese Belege lassen daher keinen Schluß zu auf das bh אבר in der Bedeutung Schwungfeder, für welche analog den paarweise vorhandenen Gliedern der weibl. Gebrauch wahrscheinlich ist.

ከነዚ, bh. n. b. Albrecht, 104 Ma'asrot I2 (25b8) masc.

ነገነቚ Faust, bh. n. b. Albrecht 77, Kel. XVII 12 (200b8)

াষ্ট্ৰ der 12. Monat des Jahres, bh. nicht belegt Albrecht 47, Meg. I 5 (65 a 28) masc.

1778, bh. n. b. Albrecht S. 41 und 77. Kelim XXV 6 (203b 24) masc., ibidem Mišna 8 masc. Demnach wird der weibl. Gebrauch für das bh. mit Albrecht 77 nicht anzunehmen sein.

VIII 1 (140a 3) masc. Beşa I 2 (58b 25) masc. Edujot VIII 1 (140a 3) masc. Beşa I 2 (58b 25) masc. Eduj. IV 2 (138a 20) masc. Für das bh. führt man an Num. 19,9 als Belegstelle für den weibl. Gebrauch vergl. Siegfried-Stade, Hebr. Wörterbuch; Albrecht S. 48. Diese Stelle beweist den weibl. Gebrauch nicht unbedingt; denn hier wird das Verbum neutrisch zu fassen sein, da der Schreibende nach längerer Unterbrechung an das Subjekt nicht mehr gedacht hat.

Kasten, Lade, bh. b. masc. und fem. vergl. Schwabe, "Die Genusbestimmung des Nomens in bibl. Hebräisch", Jena 1894, S. 17 ff. Sekalim VI I (54 b23) masc. Ohol. IX 15 (210a27) fem. Vergl. jedoch Albrecht S. 88, wo er ohne genügenden Grund die Stellen für fem. emendiert.

71 die Länge, bh. n. b. vergl. Albrecht S. 94, Erub II 5 (40a 22) masc.; Menahot XI 5 (161 b 20) masc.

אַשְׁלֵּאָ Haufen, Dünger. bh. n. b. Albrecht 82 Šebi. III 2 u. 3 (14 a 4) fem.

Eier, bh. b. fem. Albrecht 82, Bekor. VI6 (170b 23) ist nicht mit Weiss, "Studien zur Sprache der Misna" p. 106 als Belegstelle für den männlichen Gebrauch zu nehmen; hier ist mit Lowe und E. p. מימה zu lesen. Auch Hulin XII 3 (168a 16) ist nicht ביצים בני קיימה sonden mit E. p. בנות קיימה

קְּבֶּל, bh. n. b. Albrecht 106. Pea III 3 (4b3) und andere Stellen masc.

ንጀታ, bh. b. masc. und fem. Albrecht 317. In der Misma nur masc. nachweisbar. Šek V 3 (54b7) masc.

וּבְעל Blütenkelch bh. n. b. Albrecht 104. Para XI9 (226a 24) masc.

אָב Dach, bh. n. b. Albrecht 85. Ma'asrot III 6 (26b12) ist mit M. und E. p. גנות ממורין zu lesen. Ferner masc. Erub. IX I u. 2 (43b6); B. batra IV I (119a23).

Mauer, bh. b. fem. und ungenügend masc. vergl. Albrecht S. 84. In der Misna ist nur der männliche Gebrauch nachzuweisen. Kilaj. II 8 (10a 13) masc., ibidem IV 3 (10b 30) masc., IV 4 (11 a 11) masc. Šebi III 6 (14a 14) masc. Erub. II 5 (40a 18) masc., V 4 (41 b 15) masc. B. kama III 2 (106b 25) masc.

נוכי Heuschrecke, bh. n. b. Albrecht 69, Soța IX 17 (105 b 15) masc. (mit vorangehen. Verb.)

junge Taube, bh. n. b. Albrecht 69. B. meş I4 (111b3) und II 3 (111b25) masc.

স্থা Kruste, bh. n. b. Albrecht 108, Toherot III 2 (228a18) masc.

13 abgeschorene Wolle, bh. n. b. Albrecht 82. Sabb-IV 2 (33b16) fem.; B. meşi. II 1 und 2 (111b18) fem.

بية Stück, Teil, bh. n. b. Albrecht 94, Sekal. VI 6 (55212) masc.

Bezirk, bh. n. b. Albrecht 320, Soța IX 15 (105 b 24) msc. Sebi. IX 2 (16 b 8) masc.

121, bh. n. b. Kelim XII8 (198a7) masc.

Kamel, bh. b. masc. und fem. Albrecht 72. In der Mina ist nur der männl. Gebrauch nachzuweisen. Šabb. VI (33b20) und oft masc.

ካኔ Wölbung, bh. n. b. Albrecht 72, Zebahim VII 5 (152b4) beweist das vorangehende Verb. den männl. Gebrauch nicht, vergl. Gesenius-Kautzsch Hebr. Gram. የ § 1450. Auch Dan. 7, 6, wo ባኔ in Bedeutung Flügel weibl. belegt ist, läßt nicht auf das bh. ባኔ schließen; da ባኔ Flügel weil paarweise vorkommend weibl. ist, welcher Grund in anderem Falle wegfällt.

Mals, bh. n. b. vergl. Albrecht S. 80, Hul. III 4 (164b8) fem.

Tenne, bh. b. fem. ungenügend masc. Albrecht 84. Pe'a III 5 (41 a 17) und oft fem. Ma'asrot I 5 (25 b 14) masc. T3 Zitze, mamma, bh. n. b. Albrecht 78, Bekor VII 5 (171 a 28) u. Joma III 10 (50 a 21) masc.

17 Tinte, bh. n. b. Albrecht 93. Abot IV 20 (146 b 29)

Me'ila I 2 masc.

יאָן Schöpfgefäß, bh. n. b. Albrecht 88. Kelim XIV 3 (198 b 16) und oft masc. Das arab. دلو ist jedoch überwiegend weibl., vgl. Caspari-Müller Arab. Gram. § 289.

דרכמונות—דרבונות Darike, bh. n. b. Albrecht 95, B. batr. X4 masc.

ובוב Fliege, bh. n. b. Albrecht 69. Abot V 5 (147a 24) masc. (mit vorangehendem Verb.).

N Hülse, bh. n. b. Albrecht 104, Nazir VI 2 (92a30) masc.

13a 14) und oft masc.

Schwanz, bh. b. masc. Bekor VI 9 (17124) VI 11 (171 a8) fem. Auch V 3 (170a 24) ist mit Lowe מנסה הזנב zu lesen. Auch im Syr. ist Jeen. vergl. Nöldeke, Syr. Gram. § 84 und im Mand. ist דענא ebenfalls fem. vergl Nöldeke Mand. Gram. S. 156. Demnach nimmt Albrecht p. 81 mit Recht auch für das Biblhebr. den weibl. Gebrauch als den ursprünglicheren an.

Pl Bart, bh. b. fem. ungenügend masc. vergl. Albrecht 74. In der Misna ist bloß der männliche Gebrauch nachweisbar Sanhed. VIII 1 u. 4 (127a 12 u. 26) masc. Neg. X9 (219a 12) masc. ורְעֹנְים, bh. n. b. Albrecht 103, Kilaj. II 2 (9b24) masc. קבְּים Pfannengebäck, bh n. b. Albrecht 320 Men. XI ז

(161b11) fem. Men. IV7 (158a10) ist mit E. p. und Lowe באות בעו בעו lesen. (M. liest באות zu lesen. No Loch, bh. n. b. Albrecht 96. Ma'asrot V 7 (27b1) masc. עול Vorraum, bh. n. b. Kelim I8 (193b23) masc.

קלֶב Milch, bh. n. b. Albrecht 82 Kelim VIII 11 (196a 10) masc. Fenster, bh. b. fem. ungenügend masc. Albrecht 86 Sukka V8 (58b 16) und oft fem. Makk. I9 (120a 30) masc.

Oholot XIII 2 (212a 10) masc. קליל Flöte, bh. n. b. Albrecht 92. Ketub. IV 4 (79b3) und oft masc.

TIDIT Esel, bh. b. masc. und fem. Sabb. V 2 (33b22)

und andere Stellen masc. Für den weibl. Gebrauch sind aus der Misna anzuführen: B. Meşia V4 (114a18); VI3 (114b20); VII 4 (115a23) Aboda-zara V I (143a23); Bekor.

I 2 (168b3); I 3 (168b8). Demnach ist die Emendation Albrechts p. 68 nicht nötig. אָמָץ Essig, bh. n. b. Albrecht 99, Aboda-zara V 2 (143a 28)

masc.

wigh der Fünfte, bh. n. b. Albrecht 100. B. kama IX6 (110 a 26) masc.

Schlauch, bh. n. b. 'Eduj. V I (138b27) fem. Kelim. XXIV 11 (203 a 24) fem. Kelim XXVI 4 (204 a 20) fem. Demnach wird auch fürs Biblisch-hebräische nicht der männl.

Gebrauch (mit Albrecht p. 88) anzunehmen sein. Entzündung, bh. n. b. Albrecht 102 Tebul-jom I 3 (245 b 5) masc.

חורץ, bh. דרוץ n. b. Albrecht 90 Kilaj. II 8 (10a 13) masc. Netz, bh. n. b. Albrecht 93, Kelim XXIII 5 (203 a 6)

הוקנים, bh. n. b. Albrecht 107. Nazir VI 2 (92a 29) masc. Nabel, bh. n. b. Albrecht 80, Bekor. VII 5 (171a29)

Tünche, bh. n. b. Albrecht 87, Kelim V 11 (194b20) masc. (mit vorangehendem Verb.).

bh. n. b. Albrecht 108. Mikw. II 8 (233a22) und andere Stellen masc.

junges Lamm, bh. n. b. Albrecht 67. Bekor I 3 (168 b 9) masc.

Handbreite, bh. n. b. B. batra II I (117 b27) masc. אָבָל bh. n. b. Albrecht 92. Erak. VII 5 (175a 18) masc.

שׁרָּעֵ bh. (auch יצוע) b. masc. und fem. vergl. Siegfried-Stade, Hebr. Wörterbuch. In der Misna ist nur fem. nachweisbar; B. batr. IV I (119a21) fem.

Leber, fürs Bh. ist nur eine Belegstelle vorhanden. Elg. 2, 11 vergl. Albrecht 81. Da aber das männl. Verb. vorangeht so beweist dies nichts, vergl. Gesenius-Kautzsch 1450 Terumot. X 11 (21 b 25) fem. Hul. III 1 u. 2 (164 b 2) m. Tamid IV4 u. 5 (189b13) ist mit Lowe und M. זהכבד

zu lesen. Ferner ist das syr. محبا fem., vergl. Nöldeke, yr. Gram. § 84. Das arab. کبد ist dagegen fem. u. masc. rgl. Caspari-Müller: Arab. Gram. § 290, 3.

bh. n. b. Albrecht Kelim XXI I (202a 23) masc.

Treppe, bh. n. b. Albrecht 93, Sekal. VI4 (55a3 masc. Midd. III 6 (186b6) masc.

The Krug, bh. ist sing. fem. pl. masc. belegt verging Albrecht p. 89. In der Misna ist sing. und pl. fem. Fü sing sind folgende Stellen: Masa.-Šeni II 10 (23 a 21); I kam. III 1 (106 b 20); III 5 (106 b 30); X 4 (110 b 29). Fü pl. Demaj VII 8 (9 a 21); Masa. Šeni I 3 u. 4 (22 b 6).

שניה Becher, bh. b. fem. vergl. Albrecht 88. In de Mis na finden sich dagegen Belegstellen nur für masc. Pes him X 2 u. 3 (48b14); X 7 (49a3); Zebahim VIII 8 u. 1 (153a5 und 20); XIII 8 (155b8). Die Stelle lautet bei Low u. E. p.: משר שקיבל דמה בכום אחד וג' קבל דמה בשני כוסות אחד בתוק חשביהם בסגים מסור, שניהם בחוץ חייב, אחד בסגים ואחד בחוץ השניה. M. hat in diesem Satze einmal fem. (שתי). Ferm masc. Kelim XXX3 (206a13); Para II 5 (222a28). Auc

im Talmud sehr oft masc.

לכך bh. b. fem. und für masc. I Sam. 10,3 vergl. j doch Albrecht 99. Terumot VIII 11 (21a5) und ande Stellen fem. Soṭa V 2 (102b29) und sehr oft masc. В sonders instruktiv ist Jadaj. II 4 (247b21), ידיו מהורות ולפניו שני ככרין אחת ממאה ני ככרין ממאין ונ' היו ידיו מהורות ולפניו שני ככרין אחת מהורה ונ'.

Untergestell, bh. n. b. Albrecht 84, Joma V 4 (51210) mas אָסְסְ bh. b. m. Albrecht 108, B. mesia IV I (11322 und sehr oft masc. In der Bedeutung Silbermünze ist אָנ in der Misna oft fem. Es ist aber in diesen Fällen imm מכן בער פון אינה מעה כסף (6727) ein instruktiv Beispiel ist.: הראייה שתי כסף, וחגינה מעה כסף.

ባን bh. b. fem. Albrecht 75. Abot II 8 (144b29) ur andere Stellen fem. In der Bedeutung Schale, Löffel i ባጋ in der Mišna auch masc. vergl. Tamid V 4 (190a II Kelim XIII 2 (198a 13).

Dorf, bh. n. b. Albrecht 320. Edujot II 2 (137a5) and andere Stellen masc.

Decke" masc.

Decke" masc.

Bedeutung

Decke" masc.

No ein Hohlmaß, bh. n. b. Albrecht 95 Nedar. VIII 11

(88222) . . . .

in der Mišna المراكب Bauch, bh. n. b. Albrecht 80. Sanhed. IX 5 (128 a 17) fem. Hul. III 1 (164 b 4) fem. Tamid المراكبة (189 b 8) fem. Dasselbe Geschlecht auch im Syr. كرش im Arab. كرش im Arab. كرش wergl. Nöldeke, Mand. S. 157 und im Talm.-Bab. Šabb 151b.

שֹׁחָל Wand, bh. n. b. Albrecht 85. B. meșia II 3 (111 a 27)

wiele andere Stellen masc.

Krone, bh. n. b. Albrecht 96. Abot IV 9 (146b 18)

masc.

bh. n. b. Albrecht 86. Midd. IV 7 (187a 27).

Kinnbacken, bh. b. fem. Albrecht 75. Auch hier weicht die Misna völlig vom bh. Gebrauch ab. In der Misna ist von vir nur der männliche Gebrauch zu belegen.

Sabb. XXIII 5 (39a17); Hul. III 3 (164b12); Bekorot VI 9

(171229), und in übertrag. Sinne Kelim XI8 (197b2) XXI2

(202 a 29).

Brot ist wie in bh. auch in der Misna masc.; nur wo die Rede ist von den אור לחם Lev. 23, 17, woselbst construiert. Ein instruktives Beispiel ist hierfür Menahot

construiert. Ein instruktives Beispiel ist hierfür Menahot XII (16165) שתי לחם נילושות אחת אחת ונאפת אחת ולחם נילוש אחר אחד ונאפה שנים שנים כילוש אחד אחד ונאפה שנים שנים Sichel. bh. n. b. Albrecht oo. Menahot X 2 u. 5

אור Sichel, bh. n. b. Albrecht 90. Menahot X 2 u. 5 (160b29 und 16125) fem. Dasselbe Geschlecht syr. במגל אחד Nöldeke § 84. Jedoch Menahot X 2 (160b28) המגל אחד Kauforeis bh. n. b. Albrecht 220. Temura VI 2

אַרָּיָּרְ Kaufpreis, bh. n. b. Albrecht 320. Temura VI 3 (178b9) masc.

Gattung, bh. n. b. Albrecht 320. Nazir VI I (92a25) und oft masc. bh. n. b. Albrecht 88. Kelim XVIII 3 (201 a 11) masc

סלְמָד Ochsenstecken, bh. n. b. Albrecht 90. Kel. IX6 (196a 30) masc.

אָנוֹן Wohnung, bh. n. b. Albrecht 52. Kerit. I 7 (179b 14) masc.

TXXD Axt, bh. n. b. Albrecht 91. Erak. VI 3 (174 b 24) masc. קשְקַה Geländer, bh. n. b. Albrecht 85. B. batra IVI (119a23) masc.

፲፫ኮን Schlüssel, bh. n. b. Albrecht 93. Tam. III 6 (18946) M, Lowe und E. p. masc, jedoch Ven. fem. Kelim XIV8 (198b29) E. p. und M. masc. Lowe fem.

מְקְוַה Wasserbassin, bh. n. b. Albrecht 61. Mikw. VI (234b20) und sehr oft masc. מַפְל Stab, bh. b. masc. und fem. auf Grund von Gen. 30, 37

vergl. Albrecht 92. In der Misna ist nur der fem. Gebrauch zu belegen. Toharot IV 9 (229a7); VIII 10 (231a27); Kelim XVII 16 (200 b 22). Im Syr. ist 14 masc. und fem. Nöldeke § 84. Assyr hatta fem. Friedr. Delitzsch,

Assyr. Grammatik § 71. סשָׁמָר Wachtmannschaft (im Tempel), bh. n. b. Albrecht 320. Sukka V 7 (58b9) masc. Tamid V 1 (190a5) masc.

Ph Schaden, bh. n. b.; B. kama II8 (106b13) und oft masc. ניסן Name eines Monats, bh. n. b. Albrecht 47. Ta'anit

I 2 (62b18) masc. (mit vorangehendem Verb.) ליך das urbar gemachte Feld, bh. n. b. Albrecht 53. Abot III 6 (145 b 16) masc.

Trankopfer, bh. n. b. Albrecht 91. Zebahim IV3 (150b24) und oft masc.

בְּבֶּי Loch, bh. n. b.; Midd. III 5 (186b3) und andere Stellen masc.

Leuchter, bh. n. b. masc. Albrecht 64. Sabb. III6

שני (60a 15) שני zu lesen (nicht wie E. p. 'שריי; Tamid III9 mit Lowe (189a 22) שני zu lesen; Tamid VI I (190a 27) mit E. p. שני zu lesen (nicht wie Lowe (שני צו

Zins, bh. n. b. Albrecht 320. B. meṣia V I (114a I) masc. אואָס Name eines Maßes für Getreide, bh. b. fem. und Kön. 7, 18 masc. vergl. Albrecht 95. Terum. V 2 (19b 3) sehr oft fem. Šebi. III 4 (14a 10) ארבעת סאין und mid II 5 (188 b 16) שמנת סאין beweist den männl. Gebrauch ht vergl. Gesen.-Kautzsch hebr. Gram. Aufl. § 97°.

bh. n. b. Albrecht 97. Kelim XX6 (202a14) und masc.

Ordnung, bh. n. b. Albrecht 320. Para V I (223b2) oft masc.

שלע bh. b. masc. Albrecht. 60. In der nachbibl. Betung Münze, Gewichtstein ist שלט auch weibl. Ma'as ii II 10 (23 a 21) und viele andere Stellen.

bp bh. D'DD Spezerei, n. b. Albrecht 99. Neg. II 1 5a21) masc.

die Flosse (der Fische), bh. n. b. Albrecht 81. l. III. 7 (164b27) masc. Demnach wird auch nicht fürs (mit Albrecht) der weibl. Gebrauch anzusetzen sein.

mpo der Brachwuchs, bh. n. b. Albrecht 320. Šebi. IX 1 ib5) masc.

Trinkschale, bh. n. b. Albrecht 88. Sukk. IV 9 b29) masc.

שליט bh. n. b. Albrecht 44. Abot I 2 (14421) und sehr masc.

אַכְּבָּר Maus, bh. b. masc. Albrecht 69. B. Mesia III 7 ! b 28) darf nicht (mit Weiß, Studien zur Sprache der na p. 106) als Belegstelle für den weibl. Gebrauch herzogen werden; die Lesart אוכליות hat bloß die Venetianer na Ausgabe 1606, während M. E. p. Lowe אוכלין lesen.

Mörserkeule, Holz-Block, bh. n. b. Albrecht 91. Beşa I 5 (59a1) masc. they bh. n. b.; Jadaj. IV 3 (248a9) (in der Bedeut. das

Land der Ammoniter) masc. Weintraube, Beere, bh. b. masc. Albrecht. 10%.

Sukka III 2 (5724): מרובח שנבי und 'Abot IV 19 (14723) שנבים קידות beweisen den weiblichen Gebrauch von אנבים קידות, weil ענבים auch der pl. von ענבה, (welches im nachbibl. Hebr.

vorkommt, vergl. Levy, Neuhebr. Wörterbuch III. p. 667) sein kann. ባንያ Zweig, bh. n. b. Albrecht 104. Abot III 16 (146a15) mas.

Im Syr. ist jedoch Law fem., vergl. Nöldeke: Syr. Gram. §84. Knochen, bh. b. com. Albrecht 73. In der Mism ist nur der männl. Gebrauch nachweisbar 'Eduj. I 7 (136a30) und viele andere Stellen.

שרב der Einschlag des Gewebes, bh. n. b. Albrecht שרב Neg. XI 4 (219a27) masc. Fett, bh. n. b. Albrecht 72. Tamid IV8 (189b 23) masc

510 coll. Bohnen, bh. n. b. Albrecht 320. Nedar. VIII (87 b3) und oft masc. אָרֶים Antlitz, bh. b. masc. und fem. In der Mišna מּנְים

fem. Soța III (102 a 14), Abot I 13 (144 a 26). Auch dus syr. Lel und das mand. NDM sind fem. vergl. Nöldeke, Syr.

Gram. § 84; Mand. Gram. S. 158. Demnach ist es nicht nötig die Stellen des A.T., in denen שנים weiblich construiet ist, mit Albrecht S. 78 zu emendieren.

bh. b. fem. ungenügend masc. vergl. Albrecht S. 76. Bekor. V 3 (170a 23) und viele andere Stellen fem. Sebu

II 5 (132 b 14) und viele andere Stellen masc.

PJ bh. n. b. Albrecht 55. Sukka V7 (58b9) und oft masc Kleinvieh, bh. b. fem. und masc. vergl. jedoch Albrecht 316 ff., der alle Stellen im alt. Test., wo po

männl. gebraucht ist, teils zu emendieren, teils zu erkläret



Rosenberg, sum Geschlecht der hebräischen Hauptwörter. 337

acht. In der Misna ist jedoch nur masc. nachweisbar. ekal. V4 (54b8); Bekor IX 1 (172b8).

איך Angel (der Tür), bh. n. b. Albrecht 86. Erub X 12 14a19) masc.

Wolle, bh. n. genügend b. masc. Bekor. IV 8 (170a6) nd viele andere Stellen masc.

Nagel (der Finger und Zehen) bh. n. b. Mikw. IX 4 135 b 30) fem. Dasselbe Geschlecht hat auch das syr. 144 löldeke § 84. Tohar. I 2 (227 a 18) הדרשום והצפרנים מישמאין ומצמרן ומצמרם beweist den männl. Gebrauch nicht. Die Stelle t nach Gesenius-Kautzsch, Hebr. Gramm. 27 § 146 d zu erklären.

Name eines Hohlmasses, bh. n. b. Albrecht 95. Hal. V 1 (28b28) und oft masc.

Schleuder, bh. n. b. Albrecht 91. 'Eduj. III 5 (137 b 23) em. Auch im babyl. Talmud Sabb. 67a fem.

pop bh. n. b. Albrecht 77. Men. XIII 3 (162 b 26) masc. P Nest, bh. b. masc. Albrecht 72. Hier weicht die Mišna wieder vom bh. Gebrauch völlig ab. In der Mišna st von p nur der fem. Gebrauch nachzuweisen. Kinnim II 1 [191a25], II 2, II 6 (191b8), III 7 (192a6). Im Mand. ist WP auch fem.; dagegen noch im Syr. masc., vergl. Nöldeke,

PAP Habe, Besitz, bh. n. b. Albrecht 320. Jesus Sira 51,21 und Abot VI 10 masc.

Mand. Gram. S. 158.

סדים die Axt (zum Holzhauen), bh. n. b. Albrecht סוד. Kelim XIII 3 und Sabb. XVII 2 (37 b 1) masc.

hippip die Schuppe, bh. n. b. Albrecht 81. In der Mišna ist der pl. Dwpwp masc. belegt Hul. III 7 (164b 27).

לבֶּע ein Viertel, bh. n. b. Albrecht 95. Halla II 6 (28a 19) nasc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Lection, die Levy, Neuhebr. Wörterb. IV S. 317 Spalte 2 agibt, ist nicht die richtige. M. Lowe. E. p. Ven. 1606 zu lesen: הקלע שבית קיבול שלה אריג מכושה ו

לגל bh. b. fem. Albrecht 76. In der Bedeutung Fest wird in der Mišna männlich construiert B. meșia II 7 (112a6) und viele andere Stellen.

רוּתַ Wind, bh. com. Albrecht 44 ff. In der Misna ist nur der fem. Gebrauch nachweisbar. B. meşia VII 9 (115b6) und viele andere Stellen.

אווים Handmühle, bh. n. b. Albrecht 93. Beşa II 9 (59b 10) fem. so auch im Talm. Jeruš. IV 14, im Arab. رحى und im Syr. اسل vergl. Caspari-Müller, arab. Gram. § 289 Nöldeke syr. Gram. § 84.

רשון Granatapfel, bh. n. b. Albrecht 105. Bikkur. III ו (31 b 27) masc.

לְשָׁךְ bh. n. b. Kilaj, VIII 5 (12 b 1 1) masc. ארק Speichel, bh. n. b. Albrecht 82. Sekal. VIII 1 (55b9)

קיל Pfad, bh. n. b. Albrecht 55. Pe'a II 1 (4a9) und oft masc. וווה Feld; Acker, bh. b. masc. Albrecht 53. weicht die Misna wieder völlig vom bh. Gebrauch ab. In

der Misna wird שורה immer weibl. construiert. Ich habe hierfür über 30 sichere Belegstellen. Der technische Ausdruck שדה הלכן im Gegensatz zu שדה הלכן Sebi. II ו 13b7) und andere Stellen erklärt sich nach Gesenius-Kautzsch, Hebr. Gram. 27 § 128 w. Im Assyr ist eklu. und im Syr.

und Nöldeke, syr. Gram. § 84. Knoblauch, bh. n. b. Albrecht 106. Ma'as. r. V8

auch fem. vergl. Delitzsch, assyr. Gram. § 41 معياً

(27b2) masc. Straße, bh. n. b. Albrecht 55. Menahot X7 (161a17)

masc.

נְסַבְּץ (in der Mišna מַבְּץ), bh. n. b. Albrecht פו. Ḥul. II אַ יּיָן (163 b 29) und andere Stellen fem. Ebenso auch im Syr.

ביר שהשרה : Schon in Siphra wird zu Lev. 27, 21 "איד שהשרה bemerkt: מיר שהשרה קרוי לשון זכר בלשון הקודש.

محمد Nöldeke § 84; im Arab. ist سكين fem. und masc., ergl. Caspari-Müller<sup>4</sup>, § 290, 3.

المجابة der Aufzug (des Gewebes) bh. n. b. Albrecht 92. lega. XI 10 (219b18) und andere Stellen masc.

TOA das Beständige (Opfer), bh. n. b. Albrecht 100 ebahim XI (153b26) masc.

יבשת die Frucht der Palme, bh. n. b. Albrecht 105. 'ebul-Jom III 6 (246b20) המרה beweist den weibl. iebrauch nicht. ממרה kann auch der Plural von המכיה Ma'asrot I 2 (25b7) beweist dagegen uch nicht den männl. Gebrauch. Die 3. Person pl. impf. assc. kann nach Gesenius-Kautzsch, hebr. Gram. <sup>27</sup> § 145 p. rklärt werden.

MBA Apfel, bh. n. b. Albrecht 105. Terum. X 2 (21b2)

Turteltaube, bh. b. fem. Albrecht 71. Hier weicht lie Misna wieder von dem bh. Gebrauch völlig ab. Keritot VI 13 (182 b 2) und im Babyl. Talmud 2 a u. b. masc.

Wie sich aus dieser Abhandlung ergibt, stimmt der misnische Gebrauch keineswegs in allen Punkten mit dem bh. überein; vielmehr sind in vereinzelten Fällen, vergl. ב. ב. אור, אורה, אור, אורה, אור, אורה, אור, אורה, אור, אורה, אור, אורה, אורה

Diesen vereinzelten Fällen gegenüber ist aber bei über 200 Hauptwörtern, deren Geschlecht sowohl im alten Testanent als auch in der Misna festgestellt ist, die ich hier aber zicht aufgeführt habe, eine völlige Übereinstimmung nachuweisen.

Demnach kann man ohne Bedenken das Geschlecht der i der Misna gesicherten bh. Hauptwörter auch für den altstamentlichen Gebrauch, wenn kein Beweis fürs Gegenteil wliegt, annehmen.

### Zu den Namen der Frauen Kain's und Abel's.

Im letzten Hefte dieser Zeitschrift (Bd. XXV, p. 141-144) teilt Marmorstein die Namen der Schwestern resp. Frauen von Kain und Abel in der apokryphen, christlichen und midraschischen Literatur mit. Aus der letzten vermochte er allerdings nur eine einzige Quelle anzugeben, in der diese Namen genannt werden, nämlich den in Jemen entstandenen Midrasch haggadol zu Gen. IV, 2 (ed. Schechter, col. 106), wo es heilt: קין וקנונתו הבל ולובדאו. Es scheint mir aber, daß auch hier keine Namen vorliegen, worauf einfach auch schon die beiden hinzugefügten Suffixa hinweisen. Was zunächst ולובדאו anbetrifft, so steckt hierin ohne Zweisel das auch in christlichen Quellen vorkommende Lebuda (לבודא). Dieser Namen hat selbverständlich nichts zu tun mit לבותא von לביל "anfachen, anblasen", sondern stammt von der Wurzel לבד, die mehrfach im Talmud vorkommt und die "an etwas anschließen, anhängen", bedeutet, also bezeichnet auch לבודה resp. לבודה "die angeschlossene, angehängte", d. h. die Ehefrau. Es ist also wohl zu lesen הבל ולכודתו, Abel und seine Ehefrau<sup>1</sup>". Dasselbe ist auch der Fall mit אַנונאו nur muß hier eine kleine Emendation vorgenommen werden Im Midrasch kommt nämlich einige Mal das Wort סנעה vor, das allgemein als "Gattin" erklärt wird. So wird in Gen. rabba (c. 32 Anf. und c. 38 Anf.) Ps. 5,7 auf Doeg

י Möglich ist auch, daß der Kompilator des Midrasch haggadol m die Form לבודא mechanisch das Suffix i angehängt hat, so das אבל ולבודאו su lesen ist.

Ahitofel bezogen und dabei gesagt, ersterer habe Saul lezug auf David geraten: קונעתו סמנו (Var. הסיר (התיד ועשה אורע וימוימוס "Entferne seine Gattin von ihm und ire ihn als einen zum Tode verurteilten, als einen thtigen usw." (Δησησος). Weiter heißt es im rasch zu Ps. 22, 20, mit Bezug auf Est. 5, 1, ein Engel dem Ahasver zu: רשע קונייתך עומדת בחוץ ואתה יושב בפנים sewicht, deine Gattin steht draußen, du aber sitzest , d. h. im Palast!" Hier steht zwar קונייתן, aber die tige La. קונעתך hat sich im Aruch, s. v. אימיימוס (ed. ut III, 283), erhalten. Die Etymologie des Wortes שונעה iemlich dunkel. Jedenfalls ist es nicht von γυνή abzuleiten z. B. Buber im Midrasch Ps. z. St.), sondern vielmehr Fleischer (bei Levy I, 562) von dem arab. تانعة, eine iedene, Genügsame", also eine mit ihrem Manne zulene, ehrsame, eingezogen lebende Ehefrau. Der Araber rdings gebraucht nach Fleischer für diesen Begriff nicht ق, sondern das gleichbedeutende فانية. Es liegt also nfalls nahe auch im Midrasch haggadol zu lesen וקונעתו . וקנונתו, also "Kain und seine Gattin".

Sind also die Namen der Frauen Kain's und Abel's im rasch nicht belegt, so finden sie sich doch einige Mal ler späteren jüdischen Literatur, und zwar:

1. In der sogenannten Chronik des Jerahmeel b. Salomo, Gaster nach einer Handschrift der Bodleiana ins Enghe übersetzt hat (The Chronicle of Jerahmeel, London 9; vgl. dazu Bousset, Theol. Literaturzeitung 1900, 262 Hier heißt (p. 54) die Frau Kain's Qalmana (קלמנה), ebenso wie bei Ps.-Methodius und bei Gedalja b. a), die des Abel dagegen trägt den biblischen Namen אסרם (דבורה). Die Zeit dieser Chronik steht nicht fest, nfalls ist sie nicht mit Gaster in die talmudische Zeit, noch früher, hinaufzurücken (s. Fraenkel, Theol. Literanitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. II. 1905.

turz., l. c., 452), sondern vielmehr ins XII. oder XIII. Jah zu setzen (s. Neubauer, JQR XI, 364 ff.). 2. In einem Bibelkodex, geschrieben im Jahre 1382 v

Elisa b. Abraham b. Benveniste Kreskas, im Privatbesi der Familie Farhi in Damaskus (s. die Beschreibung v Harkavy, אויס עם עם ישנים VI, 4; vgl. auch Neubauer, M Jew. Chronicles I, p. XXV), findet sich u. a. auch e Liste von Namen der Frauen biblischer Patriarchen, und heißt die Frau Kain's הייה, die des Abel dagegen אסףד

Beide diese Namen sind ganz ohne Parallele.

3. Dasselbe ist der Fall in einer Münchener Handsch (Kat. Steinschneider, nr. 391), die dem XV. oder XVI. Jah angehört. Hier findet sich auf fol. 91 b eine ähnliche, al viel kürzere Liste (mitgeteilt von Perles, Beiträge z. (schichte d. hebr. und aram. Studien, München 1884, p. 5 nur lautet hier der Namen der Frau Kain's anst. 7 (die des Abel dagegen ebenfalls NOPPOD).

Wie gesagt finden sich an allen diesen Stellen at Namen anderer Frauen biblischer Personen, und außerdnoch in einem im Jahre 1583 verfassten chronologisch Schriftchen im Jahre 1583 verfassten chronologisch Schriftchen im Von Samuel ben Isaak Algazi aus Kra (Venedig 1600). Dieses Schriftchen ist sonst ohne Wert, da zumeist einen Auszug aus Abraham Zakkuto's Juhasin bild (s. Steinschneider, Cat. Bodl. 2403), aber die in ihm e haltenen Namen, die zum Teil mit denen im Buche aufbiläen übereinstimmen (die Namen der Frauen Kai und Abel's fehlen bei Algazi), haben doch ihre Bedeutu Es wäre nun interessant die Quellen für alle diese jüdisch mittelalterlichen Autoren aufzufinden, die am wahrsche lichsten nichtjüdische gewesen sind (s. Schechter, JQR II, 69)

Warschau. Samuel Poznanski.

## Berichtigungen zu Mandelkerns grosser Konkordanz.

1. Von Pastor Lic. E. Baumann in Plon.

S. 458d 1777 f. Jer 63,16 l. Jes 63,16.

S. 460° Tr f. Jer 42,28 l. Jer 22,28.

S. 461b y7 f. 1 S 24,13 l. 2 S 24,13. S. 461b ITH f. Nu 22,23 l. Nu 32,23.

S. 462° PT f. I S 20,23 l. I S 20,33.

S. 462<sup>d</sup> הודעתי Ez 20,11: f. גשבטי ישראל.

S. 463<sup>b</sup> תודיעני f. Ps 16,10 l. Ps 16,11.

S. 463<sup>d</sup> ודעת Job 33,3: f. שמתי 1.

S. 464° הדעתו f. Jes 43,11 l. Jes 53,11.

#### 2. Von B. Jacob-Göttingen.

S. 8° s. v. מתאכל f. Est 106 l. Esr 106.

S. 8d s. v. אָבֶל f. Gen 2841 l. Gen 2741.

S. 19 s. v. אֹהָל f. Nu 3153 l. Nu 3154.

3. 80° s. v. אָן f. Ex 2413 l. Ex 2414.

S. 97° s. v. אָלָה f. 2 R 8<sub>31</sub> l. 1 R 8<sub>31</sub>.

S. 184<sup>d</sup> s. v. כְּחָר f. Pi l. Pu.

S. 2064 s. v. 73 die Artikel Gen 1727 und Gen 1724 sind umzustellen.

S. 274<sup>d</sup> s. v. בְּרָה II v. p. 237<sup>b</sup> l. v. p. 273<sup>b</sup>.

S. 281° s. v. וְדַבָּר f. Nu 94. יוָר בּוּר l Nu 94 יוָר בּוּר.

## 344 Jacob, Berichtigungen zu Mandelkerns großer Konkorden:

S. 347<sup>d</sup> s. v. በነነውን Lev I<sub>ss</sub> ነዝ und Lev I<sub>ss</sub> ነዝ sind um. zustellen.

S. 364b s. v. ורע 1. ורב 3326 Jer 3326.

S. 394° s. v. 127 f. Lev 1829 l. Nu 1829 und f. Lev 1830 u l. Nu 1830. 31.

S. 396 s. v. 1777 f. Nu 245 l. Lev 245.

S. 443<sup>d</sup> s. v. MOO? f. Lev 1124 . . . 1510. 1923 l. Lev 1124 . . .

I 510- 19- 23-S. 444° s. v. אייף f. Nu 19<sub>23</sub>. 20 איים מקדש איי את משכן יי ממא <sub>1913</sub> את. Nu 1920 את מקדש יי ממא.

S. 455" s. v. 17 Ez 18,, f. 77 l. 17.

S. 467d s. v. 517 f. 1 S 2024 l. 1 S 2034.

S. 484° s. v. የነውን f. Ps 4120 l. Jes. 4420.

S. 490° s. v. and f. Nu 1116 . . . 3153 l. Nu 1116 . . . 3154. S. 534° s. v. 17507 f. Lev 138, 1120 l. Lev 138. 11. 20.

S. 597° s. v. 147 f. Ez 2933 l. Ex 2933.

S. אַנפרטרות ה.1. Jes 66 וברכרות וברכרות 1. Jes 66 ובכרכרות או 1. Jes 66 וברכרות וברכרות וברכרות או זיבין ליידות וברכרות וברכות וברכות וברכות

S. 629° s. v. אוער בין Jer 2320 3024 f. וער L וער 1.

S. 727° s. v. אָתְעָבֶּת f. Ez 3650 l. Ez 3630.

S. 732 s. v. ባሬን f. Lev 821 l. Nu 821.

S. 752b s. v. 752 Jer 3315 l. Jes 3315. S. 765 s. v. 1757; f. Prv 618 l. Ps 618.

S. 832° s. v. Dy f. Nu 1833 l. Nu 1823.

S. 926d s. v. (72) f. Ex 3715. 28 286 l. Ex 3715. 28 386.

S. 9346 s. v. ועשרים f. Neh 729 l. Neh 769. S. 1012° s. v. לְקוֹלָשׁוֹ f. Ex 2926 l. Ex 2936-

S. 1013° s. v. 17 f. Ex 2836 3920 l. Ex 2836 3930.

S. 1014b s. v. 17 f. Nu 432 l. Nu 422.

S. 1028° s. v. וְמְקְמִירִים f. ו Ch 1311 l. 2 Ch 1321. S. 1043d s. v. קרב Ps 32, f. עדין l. עדין.

S. 1044<sup>d</sup> s. v. DPATPITI f. Lev 238. 25. 27 2336 l. Lev 238. 25. 27 36

S. 1062° s. v. אַראשׁן f. ו R 1318 l. ו S 1318.

5. 1072° s. v. אַרְנָּאָים א' ושבעה בּנָה f. Esr 2<sub>38</sub>. 66 מאתים א' ושבעה. ו. Esr 2,4 מאתים א' ושבעה

באתים א' והמשה 266.

5. וסקלם L ליקום Dt 3235 f. ביקלם L ביקלם.

5. 1080° s. v. אָרָא f. Hos 2, l. Hag 2,

5. ורחץ את בשרו במים ומהר 16, וליםן Lev 14, וליםן פחדו במים ומהר ורחץ את בשרו במים ומהר entweder ist and zu streichen, da es 1624 nicht steht, oder liese Stelle besonders anzuführen.

5. 1108d s. v. 125 f. Ex 28, l. Ex 28,

5. IIII° s. v. [न्यूष्ट्री 1. [न्यूष्ट्री.

5. 11436 s. v. אָלְעָשִׁם f. Nu 3128 l. Nu 3138.

5. 1182d s. v. 174 f. 1 R 5.4 l. 1 R 54.

5. 1193d s. v. Dhiby f. Gen 28, l. Ex 28,...

S. 1216 s. v. שְׁנִים zu Gen 16, f. עשר 1. דעשר.

S. 1227 b s. v. 1300 Lev 2441 l. Lev 1441.

S. 1227 s. v. 130 f. Nu 3553 l. Nu 3533.

S. 1232b s. v. Ppw f. Jer 334 l. Jes 334.

S. 1371° s. v. מרוב f. 2 R 1917 L 2 R 1937.

S. 1409<sup>d</sup> s. v. 17 f. Gen 2646 l. Gen 2746.

S. 1409<sup>d</sup> s. v. 'ANT f. Gen 4930 313 l. Gen 4930 5023.

S. 1421d s. v. העיני יי ג בעיני יי ג בעיני יי ג בעיני יי ג.

S. 1426 s. v. יהוד Zeph 2, f. . . . ז הראני גאם יי 1. . . . . זראני גאם יי

S. 1460b s. v. ነቀህ f. Jes 3624 l. Jer 3624.

S. 1507d s. v. דונים f. Jud 115 l 1 R 115.

S. 1507<sup>d</sup> ebd. f. 2 R 16<sub>31</sub> l. 1 R 16<sub>31</sub>.

#### 3. Von E. Rosenwasser.

S. אַ ניאַקדום יר 2 R 19, 18: f. נתנו 1. ונתנו

, S. והאהל ו R 7,45 בחיב 1 R 7,45 האהל ו S. בחיב

י אַהְלִיף י S. 20 לאהָליף ו R 12, 16: £: ויאמרו L לאמר.

אָל אל. Es fehlt I R 6, 18. אָל אל דהבית מגימה.

S. אַרוש ,לְוִרשׁ יָּכָּוּר Es fehlt 2 R 1, 16 לדרש בדברו.

S. 411d Z. 2. v. o. für 1MD lies 7MD.

S. 422<sup>d</sup> 3707: f. 2 R 32,3 l 2 R 3,23. S. 486° 770): f. 1 R 16,24 l. 1 R 16,34.

S. 514b 1 2 R 9, 15. Hinter 1 streiche TW.

S. 524<sup>d</sup> וּבְּלְשָׁר f. 1 R 9, 5 L 1 R 9, 4.

S. 601b וְיְכְרָת f. 1 R 20, 24 l. 1 R 20, 34.

S. 636b אָלון f. אבואה 2 R 19,23 l. האבואה.

S. 641° בּוְלְּמָבְּם f. 2 S 6, 32 l. 2 R 6, 32.

S. 653d Tikp. 2 R 23, 25 tilge die Punkte zwischen " \*

S. 658d אָדֶרָה: f. 2 R 22,9 l. 1 R 22,9.

S. 694° הקוף f. 2 R 46, 15 l. 2 R 16, 15.

S. או בית יי 1 הג' בית אל f. הגיביאים 2 R 14,14

S. 718° קננד 2 R 2, 15: f. ויראדו 1. ויראדו S. 7194 XX 1 R 19, 5: f. 12 L 12.

בכל לכבו und

י.שלמה

S. 7226 1874 und S. 7226 1874 I R 18, 30. Hinter 1089

fehlt אליהו לכל העם S. איתנם 1 ויתנום 2 R 17, 20: f. ויִהְנָם 1. איתנם.

S. 801d מְסְעֵר וּ R 10, 12. Hinter מְסְעֵר fehlt המלך. S. אביהם 1 למלך R 13,11: f. וַיְסַשְּרוּם S. 804 . ביהם.

S. 817<sup>b</sup> וישלר f. 1 R 22, 26 l. 1 R 22, 36.

S. 828b עוד , עוד עוד 2 R 2, 12: f. ראהו 1. ראהו.

Ebenda fehlt bei 2 R 4,6 הנישה אלי עוד כלי.

S. 879 הַעָּלִים: f. 1 R 4, 27 l. 2 R 4, 27.

S. 951 ויְתְּשָּלֵל f. 2 R 6, 16 l. 2 R 6, 17.

מעני המלך .l מפני שלמה המלך .R 12, 2: f. מפני שלמה

S. 958d 110, 110 f. 1 R 23, 27 l. 2 R 23, 27.

I [MT liest es nicht, wohl aber 15 codd. Kenn., 18 de Rossi. Mandelkern dürfte es in Reminiscenz an Gn 23,8 eingesetzt haben. B. S.] <sup>2</sup> [Vgl. über diese Reihenfolge der Worte Baer z. St. Mandelken folgt den landläufigen Ausgaben. B. St.]

- 5. אַנְיָאַכְלוּ 1. יַאַבְלוּ 1. אַרָלוּ 1. יַאַבְלוּ 1. יַאַבְלוּ 1. יַאַבְלוּ
- 5. 973<sup>d</sup> האחד ו R 18, 26. Nach האחד streiche האחד.
- 5. 1009 וַיְּאֶבֶר וּ R 2, 10. Man vermilt hier die Angabe I R 11,43.
- S. 1023b inbon f. 2 R 5, 2 l. 2 R 9, 2.
- S. וובאו 1. ויבאו 1. אבאו 1. אבאו 1. ויבאו 1. ויבאו 1.
- S. 1064 משמו 10, 7. Hinter וישימו füge ארד ב 2 R 10, 7.
- S. 1075° רְּלֶּלֶהְ וֹ R 14, 6: f. אחויהו 1. אחייהו
- $S. 1084^{b}$  קרְצִים 2 R 11,19: f. ויבואו l.
- $S. 1087^b$  ורְחָמִים I. R. 8, 50: f. ונתתם I. ונתתם.
- S. 1092° הּמֶּרְעָּבְה f. 1 R 7, 23 l. 1 R 7, 33. S. 1099° ו רַאָה 1 R 4, 5: f. רבה l. רבה.
- S. 1133d פל העם 2 R 25, 26. Hinter כל העם fehlt מקפון ועד גדול.
- S. 1140b וְהַשְּׁבָּם 1 R 11, 32: f. אחד 1. האחד.
- S. 1167° אַשְּבָב וּ R 19, 5. Streiche das Kamez unter אַשְּבָּב יוּ
- S. 1171 שאלילך 1. שאלילך 2 R 4, 3: f. שאלילך.
- S. 1175° אלייהושפם 2 R 3, 7. Hinter אלייהושפם fehlt מלךייהורה.
- S. 1182d לום f. 1 R 5,24 l. 1 R 5,4.
- S. 1189° בישום לור Es fehlt 2 R 2, 21 משם עוד מוח.
- S. 1202° ghợp f. 2 R 19, 11 l. 2 R 19, 1.
- S. ובווי ז R 7,20: f. אני 1 R 7,20: f. העמודים.
- S. 1219d f. 2 R 15, 15 l. 2 R 15, 35.
- S. ויקראו l. ויקרא 2 R 7, 10: f. ויקראו 1. ויקראו.
- 5. 1231° מימָסְשָׁ זָּ וּ R 10, 17 l. 1 R 10, 27.
- 3. 1237° 1747] f. 2 Ch 6, 22 l. 2 R 6, 22.
- ימצאהו 1. וימצאהו 1. R 13, 14: f. וימצאהו 1. וימצאהו.
- benda ו R 19,5: f. ויישון l. ויישון.
- . ואת בית חרן תחתון Es fehlt 1 R 9, 17 מְּחָתוּן.
- . 1280 הַּיָּה כרבר הוה Es fehlt 2 R 7, 19. היהיה כרבר הוה 280.
- 1286° זְאָלָה Es fehlt האלה ו R 7,45 ייף.
- 1494° דְּעָד דְּוָד f. ו R 15,24. 22. 5,1 l. ו R 15,24. 22,51.
  - 1494<sup>d</sup> קער דְּוַר דְּוֹר דְּוַר דְּוֹר דְּוֹב דְּיִר דְּוֹב דְּיִר דְּוֹבְּיר דְּוֹבְיר דְּוֹב דְּיִר דְּוֹב דְּיִר דְּוֹבְּיר דְּוֹבְיר דְּוֹבְּיר דְּוֹבְיר דְּוֹבְיר דְּוֹבְּיר דְּוֹבְּיר דְּיִבְּיר דְּוַרְיִר דְּוַרְיִר דְּוֹבְיר דְּיִבְּיר דְּיִרְרְ דְּיִרְרְ דְּוֹבְיר דְּיִבְּיר דְּיִבְּיר דְּיִבְּיר דְּיִרְרְיִיךְ דְּיִבְּיר דְּיִבְיר דְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִרְרְיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְיר בְּיִבְּיר בְּיִבְיר בְּיִרְרְיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְיר בְּיִבְּיר בְּיִבְיר בְּיִבְּיר בּיְבִּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיבְירְיבּיּיר בּיְיִיבְיר בּיְבְיּיבְיר בּיְבְיּיבְיר בּיְבְיּיבְיבְיר בּיְבְיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בְּיִבְּיר בּיְבְירְרְיבּיר בּיְבְירְרְיבּיר בּיְבְיּרְיבּיר בּיְבְירְרְיבּירְיבּיר בּיבְירְרְיבּיר בּיּבְירְרְיבּיר בּיְיבְירְיבּיבּיר בּיְבְירְבּיבּיבְירְיבּיבּיר בּיְבְיבּיבְיר בּיבּיבּיבּיבּיבּיבּיבּיבּיבּיבּי

### 4. Von B. Stade.

S. 201<sup>4</sup> לְכְלְתִּי 2 S '14, 13: st. השיב 1. השיב.

S. 439 'הְּנִישְׁבְי st. Jer. 3, 8 l. Nah. 3, 8:

S. 491<sup>b</sup> ባጀጣ: st. Jer. 44, 12 l. Jes. 44, 12.

S. 598° לְּלֶכְים: st. 1 R 6.29.32 l. 1 R 7, 19.32 und st. 1 R 6, 35 L 1 R 7, 35.

S. 8056 בס' Dt 29, 19: str. התורה nach בס'

S. 839° 11773: st Ps 8, 28 1. Prv 8, 28.

S. 902 ען Ez 15, 18: st. מעלר מעל 1. מעלר מעל

S. 1184° האלאלי: st. Gn 42, 16 l. Gn 40, 16.

# Plan einer Real-Konkordanz der talmudischrabbinischen Literatur.

Von Dr. J. Fromer.

#### L Zweck.

- 1. Die Real-Konkordanz der talmudisch-rabbinischen Liteatur soll dem Fachmann und dem Laien die Möglichkeit ieten, über jede in dieser Literatur behandelte Materie sich in klares und authentisches Bild zu machen.
- 2. Insofern die talmudisch-rabbinische Literatur gleich inem Riesennetze das gesamte Empfinden, Denken und Iandeln des orthodoxen Judentums seit dem zweiten Exil is auf die Gegenwart umfaßt, wird die Real-Konkordanz lurch eine systematische Ordnung, eine leicht verständliche Jbersetzung und Erklärung dieser in ihrer jetzigen Beschaffenheit selbst für den Fachmann unübersichtlichen Literatur zum ersten Mal einen Einblick in das Wesen und die Existenzbedingungen des talmudisch-rabbinischen Judentums gewähren.

### II. Umfang des Stoffes.

- 1. Die talmudische Literaur.
  - a) Mischna, Tosefta, Mechilta, Sifra, Sifre, Baraita.
  - b) Babylonischer Talmud.
  - c) Jerusalemischer Talmud.

- d) Midraschim (Rabbot, Tanchuma, kleine Midraschim, Jalkut.)
- 2. Rabbinische Literatur.
  - a) Schulchan Aruch, b) . . .

# III. Beschaffenheit des Stoffes.

### A. Die talm. Literatur.

- 1. Inhaltlich zerfällt die talmudische Literatur in:
  - a) Halacha, b) Agada, c) Diskussion.

Die Halacha umfaßt alle Gesetze und Gebräuche der Juden. Die Agada ist homiletischer Natur und zerfällt in: Exegese, Dogmatik, Ethik, Geschichte und Mystik. Die Diskussion verhält sich zur Halacha und zur Agada wie die Schale zum Kerne und kommt für die Real-Konkordan nicht in Betracht.

2. Eine logische und systematische Ordnung ist in der talmudischen Literatur nicht vorhanden. Es folgen vielmehr in ihr die verschiedenartigsten Materien, wie es gerade der Diskussionsfluß zufällig mit sich bringt, ohne Zusammenhang neben einander.

# B. Die rabbinische Literatur.

Die rabbinische Literatur hat eine zweisache Aufgabe:

- a) den in der talmudischen Literatur in wirrem Durcheinander niedergelegten halachischen Stoff für den praktischen Gebrauch zu ordnen und auf seine Giltigkeit zu prüfen,
- b) die in der nach-talmudischen Zeit neu entstandenen Lebensbedingungen und Verhältnisse in halachische Normen einzufügen.

Die Ergebnisse aller Werke, die mit der Lösung dieser beiden Aufgaben sich befassen, sind in dem Schulchan Aruch, der im 16. Jahrhundert von Josef Karo verfaßt und von einer großen Anzahl rabbinischer Gelehrten bis in das 19. Jahrhundert mit Glossen, Kommentaren und den Zeitverhältnissen entsprechenden Modifikationen versehen worden ist, zunammengefaßt und systematisch geordnet.

# IV. Ausführung.

### A. Text.

1. Herstellung des Materials.

Aus den oben angeführten Werken wird jeder halachische und agadische Satz in genauem Wortlaute einzeln aufgenommen. Diese Aufnahme bildet das Material für den Text der Konkordanz.

- 2. Ordnung des Materials.
  - a) äußere (nach Fächern),
  - b) innere (Ordnung der Aufnahmen innerhalb des Faches).
    - α) ursprüngliche Gestalt jeder Halacha und Agada.
    - β) Entwicklung bis auf den Schulchan Aruch.
- 3. Fixierung des Textes.
  - a) Behandlung der identischen, äquipollenten und polynomen Sätze.

Identisch sind Sätze, die denselben Wortlaut und Autoraben.

Äquipollent sind Sätze, die denselben Inhalt, aber nicht lenselben Wortlaut oder Autor haben.

Polynom ist ein Satz, der zu mehreren Fächern gehört. Identische Sätze werden bis auf einen ausgeschieden.

Von den äquipollenten Sätzen wird derjenige beibehalten, ler die beste Lesart wiedergibt. Auf die übrigen wird in len Noten als Varianten verwiesen.

Polynome Sätze werden vervielfältigt und in alle Fächer, 1 die sie gehören, eingereiht.

# B. Hermeneutik und Kritik.

I. Übersetzung.

Dem Texte wird eine möglichst wortgetreue deutsche

Übersetzung beigefügt. Da, wo die wortgetreue Übersetzung den Sinn des Textes nicht vollkommen wiedergibt, werden erläuternde Partikeln und Worte in Klammern eingeschoben.

- Interpretation.
   Grammatische Interpretation. Feststellung der Grundbedeutung und speziellen Einschränkung der
  - fremden und ungewöhnlichen Sprachelemente.
    b) Historische Interpretation. Welche Beziehung auf reale Verhältnisse das Sprachelement hat.
  - c) Individuelle Interpretation. Ermittlung des Wortsinnes aus dem Sprachgebrauch und der Denkweise des Autors.
  - d) Gattungsinterpretation. Ermittlung des Wortsinnes aus dem, was der Autor gewollt und woran er gedacht hat.
- 3. Kritik.
  - a) Grammatische Kritik.
    - α) Ob jedes Sprachelement an jeder gegebenen Stelle angemessen sei oder nicht.
    - β) Welches in letzterem Falle das Angemessenere sein wird.
    - Y) Was das ursprünglich Wahre sei.

Zur Ermittlung der ursprünglich wahren Lesart dienen: Handschriften, Editiones principes, Scholien und Citationen.

- b) Historische Kritik.
  - α) Ob jedes Sprachdenkmal mit der historischen Wahrheit übereinstimmt.
    - β) Was das Angemessenere wäre.
  - γ) Was das Ursprüngliche ist.

Als Quellen für die historische Kritik dienen 1. jüdische Werke.

 a) Altes Testament, Neues Testament, Apokryphen und Pseudepigraphen;

- β) die jüdisch hellenistische Literatur;
- Y) hebr. Chroniken.
  - Nichtjüdische Werke: Chroniken und Geschichtswerke der in Betracht kommenden Länder und Völker.
- c. Individual-Kritik.
  - a) Ob der individuelle Charakter jedes Satzes dem individuellen Charakter des angenommenen Autors angemessen ist.
  - β) Wenn sich eine Disharmonie findet, wie diese zu beseitigen wäre.
  - γ) Was das Ursprüngliche ist.

Zum Zwecke der individuellen Interpretation und Kritik werden

- alle Aussprüche eines jeden in der talmudischen Literatur vorkommenden Autors zusammengestellt und systematisch gruppiert;
- einer jeden solchen Zusammenstellung alles, was über den Autor in der talmudischen Literatur gesagt wird, vorausgeschickt.

# C. Register.

Stichwortregister (deutsch und hebräisch), Autorenregister (deutsch und hebräisch).

#### D. Ökonomie.

Wie jedes organische Gebilde erfordert auch die Real-Konkordanz eine alle Glieder umfassende und beherrschende Idee. Diese kann aber nur von einer Person entworfen und durchgeführt werden. Die Schwierigkeiten, die der Ausführung entgegenstehen, glaube ich durch Befolgung folgender Grundsätze bewältigen zu können.

Um das Zeit raubende Abschreiben zu ersparen, werden die für die Konkordanz in Betracht kommenden Sätze aus den Werken der talmudisch-rabbinischen Literatur ausgeschnitten. Um eine Kontrolle zu ermöglichen, werden die Zeilen einer jeden Seite, die zum Ausschneiden bestimmt ist, mit fortlaufenden Nummern versehen. Alsdann wird die Nummer, Seite und Zeile eines jeden Ausschnittes in ein Register eingetragen. Nach erfolgter Sichtung und Ordnung der Ausschnitte wird jeder Satz, der in den Text der Rei-Konkordanz aufgenommen worden ist, in einem besonderen Exemplar unterstrichen und mit der Signatur des Faches, in das er eingereiht worden ist, versehen.

Alle mechanischen Nebenarbeiten sollen von sachkundiges und zuverlässigen Hilfskräften ausgeführt werden. Bei den Ordnen und Ausarbeiten eines jeden Faches soll ein Fachmann zu Rate gezogen werden.

Wie mit der Zeit soll auch mit dem Raume äußerst gespart werden. Die teilweise oder gänzliche Ausscheidung der identischen und äquipollenten Sätze ist bereits erwähnt worden. Worte und Teile eines Satzes, die formell und inhaltlich überflüssig sind, werden weggelassen. Die Weglassung wird durch Punkte angedeutet. Kommentar und Noten sollen möglichst kurz, dabei aber auch klar und leicht verständlich sein.

Ich schätze den Umfang der Konkordanz auf 8-10000 Quartseiten.

## Schlus.

Die Aufgabe, die ich mir gestellt habe, ist: die talmudisch-rabbinische Literatur benutzbar zu machen. Soweit bloß der Talmud in Betracht kommt, sind bisher zweierlei Versuche unternommen worden, diese Aufgabe zu lösen.

Maimonides hat den gesamten talmudischen Stoff in seinem Kodex systematisch dargestellt. Seine Lösung hat sich aber als mißlungen erwiesen. Die systematische Ordnung und Ausführung dieses Kodex ist vom Standpunkte

der modernen Wissenschaft unhaltbar. Und der Umstand, daß Maimonides nicht den Talmud selbst sprechen läßt, sondern, ohne Quellenangabe bloß referiert, macht sein Werk für eine wissenschaftliche Benutzung unbrauchbar. späteren Kodices, die Turim und der Schulchan Aruch, weisen dieselben Mängel auf.

Die Benutzbarmachung des Talmuds für diejenigen, die den Originaltext nicht verstehen, hat die Talmudübersetzung zur Aufgabe. Aber selbst die beste Übersetzung vermag diesen Zweck nicht zu erreichen. Selbst diejenigen, die sich the lebenlang ausschließlich mit dem Studium des Talmuds befassen, sind selten imstande, ohne Hilfe der Kodices über irgend eine talmudische Materie sich ein klares, umfassendes Bild zu machen, da im Talmud die meisten Gegenstände an verschiedenen Stellen, in verschiedenartigsten Formen und unter den mannigfachsten Gesichtspunkten behandelt zu werden pflegen. Die Hauptschwierigkeit aber, sich durch die 10000 Quartseiten (so stark dürfte eine Talmudtibersetzung werden) durchzuarbeiten, bietet die unendlich lange, in den meisten Fällen an den Haaren herbeigezogene und ganz überflüssige Diskussion, die durch ihre spitzfindige Form den klaren Sinn verwirrt und das Herausfinden des sachlichen Kernes häufig unmöglich macht.

Für die Lösung meiner Aufgabe ergeben sich somit zwei unabweisbare Forderungen: die Ausscheidung der Diskussion und eine systematische Ordnung des von der Schale befreiten Kernes, der in seiner ursprünglichen Gestalt dargestellt und durch Hermeneutik und Kritik geläutert, beleuchtet und geklärt werden soll.

Meine Schätzung des Umfanges beruht auf einer sorgfältigen Prüfung, die ich während einer langjährigen Beschäftigung mit dieser Arbeit vorgenommen habe. Die gesamte talmudisch-rabbinische Literatur, die für meine Arbeit in Betracht kommt, besteht aus rund 6000 Quartseiten. Nach Ausscheidung der Diskussion, der identischen und äquipollenten Sätze und der unwesentlichen Bestandteile der übrigbleibenden Sätze schrumpft das Material auf etwa 800 bis 1000 Seiten zusammen. Für die Ausarbeitung dieses Stoffes ist der Umfang von 8—10000 Seiten, selbst wem jeder Satz in 8—10 Rubriken vorkommen müßte, eher zu hoch als zu niedrig angegeben.

Es handelt sich hier um ein Unternehmen, desgleichen seit Abschluß des Talmuds nicht vollführt worden ist. Auch wüßte ich in der Geschichte kein Beispiel, daß ein Einzelner je ein gleiches Riesenwerk ausgeführt hätte. Wohl kennt aber die Geschichte zahlreiche Fälle, wo jemand durch unerschütterliches Selbstvertrauen, zähe Energie und Ausdauer Dinge vollbracht hat, die man für unmöglich gehalten hatte.

Ich habe bereits den größten Teil des babylonischen Talmuds excerpiert. Die Sammlung des übrigen Stoffes und das Sichten und Ordnen des Ganzen dürfte noch zwei bis drei Jahre in Anspruch nehmen.

Für die Ausführung des ganzen Werkes werde ich ungefähr 10—15 Jahre brauchen.

# ישות 2 Sam. 17, 19, רשות Prov. 27, 22.

#### Von

#### Friedrich Schulthes.

Diese Formen gelten gewöhnlich als Plural eines und iesselben Singulars, erstere als script. defect., während man צע der andern die Wurzel \*דוף oder דוף zu erkennen glaubt. Über die Bedeutung des Wortes an den beiden Stellen gehn die Ansichten auseinander; je nachdem man sich die Zusammenhänge im einzelnen zurechtlegt, fast man es als "Getreidekörner" oder (für Prov.) als "Erzgraupen". scheint nun allerdings auch, daß es in Sam. auf ein Produkt der Landwirtschaft, in Prov. auf Metall geht; nur darf man keine spezielle Bedeutung in ihm suchen, sondern eben etwas, was beiden Anwendungen gemeinsam ist: nämlich irgendwelche Abfälle. In Prov. handelt es sich um Metallsplitter, in Sam. um Frucht- oder Getreideabfälle, die der Erzähler nicht näher beschreibt, sondern wohl als bekannt voraussetzt. Die Frau bedeckt damit eilends die auf den Brunnen gelegte Decke, um ihr ein unauffälliges Aussehen zu geben. Es wird also in der Nähe gewesen und vielfach so ausgelegt worden sein; vielleicht zum Trocknen, aber gesagt ist das mit dem Wort nicht. Da nun durch das Apapawd der LXX<sup>z</sup> zu Gunsten der Schreibung ה)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lucian's ρίπος ist wohl wegen seiner Ähnlichkeit mit dem hebr. Wort gewählt.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. II. 1905.

entschieden wird, anderseits die Bedeutung eine Abfallsform erwarten läßt, so sehe ich in المال einen Singular القال الله الله أوات (von der Wurzel الله) eig. "das, was beim Zermalmen oder Zerbröckeln abfällt". Wie denn auch Peš. in der Sam.-Stelle gut mit المعالفة (von من) übersetzt. Genau so ist übrigens \*חוף (فتات) gebildet, dessen Plur. in דווף ב. 1319 vorliegt.

Im Anschluß hieran seien noch ein paar weitere Bemerkungen gestattet. Als ich zu meiner Auffassung des hier behandelten Wortes die eben erschienene 14. Aufl. des Gesenius'schen HWB's verglich, fand ich darin die Angabe, daß Haupt in den Verh. d. 13. Or. Kongr. p. 231 auf jüd.aram. אחסי und arab. رفت "zerbröckeln" verwiesen habe. Die Hauptsache ist dabei übersehen, nämlich daß Haupt zwar jenes אים "Brot" vergleicht, aber das arab. Verbum הים, "in kleine Stücke brechen" als denominiert betrachtet, also doch offenbar in dem 3. Radikal das t des aram. Substantivs sieht. (Das wirkliche Äquivalent زفات ist ihm denn auch entgangen.) Diese unkritische Wiedergabe der Meinung eines Andern steht leider in Gesen. 4 nicht vereinzelt; in diesem Falle aber wäre es am Herausgeber gewesen, genauer zuzusehen und zu protestieren. Man weiß schon längst, daß das targum. רעת "Brotlaib" aus לעום entstanden ist (s. Fraenkel F. W. p. 36), sodaß ein Zusammenhang mit auch bedeutungshalber unmöglich ist. Und endlich wäre zur völligen Klarstellung der Sache noch zu bemerken, daß رفيف, رفيف zwar mit Fraenkel l. c. = \*رابوار), عبي رفيف (والمار), عبي الماروبي الما 

wird, wie die Wurzel überhaupt, besonders oft vom Zerbröckeln der Gebeine im Grabe gebraucht; doch auch in anderer Besiehung, s. B. von Gerste in dem Vers des L Mukbil L'A, T'A

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese beiden Formen gehören also zu den von Nöldeke, Beitr z. semit. Sprachwissenschaft p. 30 f. besprochenen.

inung, nicht als dessen echtarabischer Vertreter, sondern Lehnwort, was folgende Überlegung zeigen dürfte. Wenn ן (bezw. ביסון, und ידקה), ובין (vgl. dazu talm. רְעָמִים), نَّ فَكُنُّةٌ) identisch sind und Glühstein beten, hingegen das, was mittels des Glühsteins gekocht r gebacken wird, durch Umschreibung oder durch Veradung von denominierten Passivpartizipien bezeichnet wird, : ܕܫܫܝܐ ܕܫܩܐ (كۈپىڭ، , كۈپىڭ، , (G. Jacob, luinenleben p. 90) oder مُرْضُوفُ (s. al Kumait bei Frey-), so ergibt sich, dal رفيغة ,رفيف sachlich hierher gehört, r lautlich nicht in die Reihe past. Die Form verrät ne Entlehnung aus dem Jüdisch-Aramäischen\*. Hierzu nmt, daß das Wort schon in alter Zeit eine Art Kuchen leutete (später "Torte", s. Dozy), oder wenigstens eine : Brot, das gar nicht nach Beduinengeschmack zubereitet ; wie das Gedichtchen der Maisūn, Delectus p. 25, zeigt, l das meist auf dem Menu von mehr oder weniger üppigen agen erscheint<sup>3</sup>. — Nicht verschwiegen werden darfübrigens th, daß die Bedeutung des syr. [, panis subcinericius" undär sein muß. Die vorhin angeführte Gleichung fordert s; und wie wäre es sonst möglich, dal אַנָת רָלָפִים sowohl ch lasi, llieuw (I Reg. 196), als durch lasi (öfters) dergegeben wird? Das neusyr. râpâ (Maclean, Dict. 295\*) ıt natürlich auf das Lasi der Peš. zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Davon das jüngere und poetische אַרְיָּחָ "erglühen machend" Sir. 438. <sup>2</sup> Steigerung des ב בי unter Einfluß des r (vgl. ZDMG 54, 155

nm. I). — Auch Halévy, Journ. As. 14, 547 hålt رفیعهٔ für entit. Wir sind von einander durchaus unabhängig.

<sup>3</sup> Z. B. Lakit in Alfaz 219, 7. Chalef 252, 12. Das Verbum davon denominiert.

# Miscellen.

### Von Eb. Nostie in Manibresa.

(S. S. 201—223.)

17. Wie alt war Joas, als er zur Regierung kam? Vor mehr als 20 Jahren schrieb ich in diese Zeitschrift

einen kleinen Aufsatz: "Wie alt war Salomo, als er zur Regierung kam?" (II, 312—314). Von B. Felsenthal, Rabbi of Zion Synagogue, Chicago ins Englische übersetzt, erschien er noch im gleichen Jahr in Bd II des Hebrew Student (Sept. 1882 p. 23 f). Die Antwort auf meine damalige Frage, wie die Apostolischen Konstitutionen II, I dazu kämen, Salomo erst 12 Jahre alt sein zu lassen, wurde mir hauptsächlich durch Lagarde gegeben; s. Bd 3, 185; Theol. Studien aus Württemberg 7, 160; Lagarde, Mitteilungen 2, 40. An derselben Stelle sagen nun die Konstitutionen, Josias sei mit 7 Jahren König geworden,

όμοίως δὲ καὶ Ἰωὰς ἐπτὰ ἐτῶν ἡρξε τοῦ λαοῦ. Das ist die übereinstimmende Angabe. Wie kommt nun die Septuaginta von 2. Paral. 23, 1 dazu zu schreiben:

καὶ ἐν τῷ ἔτει τῷ ὀγδόφ ἐκραταίωσεν Ἰωδαε? Keiner der von mir nachgesehenen Kommentare führt die Variante an (Kittel, Benzinger; auch Klostermann nicht zu II Reg 11,4; Kittel auch nicht in den SBOT). Und doch hat die Variante eine interessante Geschichte. Racine schreibt nämlich in der berühmten Préface seiner noch berühmteren Athalie ("c'est un chef d'œuvre de clarté, de simplicité et d'ordre sagt

L'Histoire des Rois dit que ce fut la septième année

Geoffroy von der Vorrede):

d'après. Mais le texte grec des Paralipomènes, que Sévère Sulpice a suivi, dit que ce fut la huitième. C'est ce qui m'a autorisé à donner à ce prince neuf à dix ans, pour le mettre déjà en état de répondre aus questions qu'on lui fait.

Das Zeugnis des Sulpicius Severus fehlt bei Sabatier und Holmes-Parsons. Zur Sache selbst bemerke ich noch folgendes.

Die PRE hat keinen Artikel Athalja; in dem betr. Artikel des Dictionary of the Bible und in der Encyclopedia Biblica ist ihre Regierungszeit einstimmig auf 6 Jahre angegeben. Dagegen heißt es im Liber generationis (Chronica minora ed. Frick p. 46):

Post hunc regnat Ghotolia mater Ochozia ann. VIII.

Ebenso ebenda p. 74

Gotholia mater ann. VIII.

Ebenso im Chronicon des Jahres 334 (ebenda p. 92):

Athalia mulier (...) Ozie regnavit annis VIII.

Dagegen in des Hilarianus de cursu temporum (p. 165): Gotholias (annis) VI.

In den Excerpta Barbari (ebenda p. 250 f):

Post hunc regnavit Godolia, mater Ochoziae, uxor Joram, unnos septem: fiunt simul anni IIII milia quingenti XCVIII.

Endlich im liber Chronecorum (ebenda p. 431):

Gotolias annis VI.

So haben wir hier 6, 7, 8 Jahre neben einander.

Nach dem Artikel "Zeitrechnung" der PRE 17 p. 477 etzen Des Vignoles u. L'art, ebenso v. Bunsen zwischen Athalja und Joas nur 5, die anderen 6 Jahre. Der Artikel Ihronology der EB (785) gibt ihr 7 Jahre, der des DB I, 401) 6.

Da ich weder Bernays' Untersuchung über die Chronik des iulpicius noch ihre Wiener Ausgabe (CSEL I) zur Hand habe, iuß ich andern überlassen, diesen Fingerzeig zu verfolgen.

## 18. Sina, nicht Sinai.

In Grimm's deutschem Wörterbuch findet man den Aufschluß, daß "Sina" in älterer Zeit für "China" stehe, nicht aber den andern, daß "Sina" bei Luther der neutestamentliche Name des Berges ist, der bei ihm im A. T., und bei uns jetzt überall Sinai heißt. Daß letzteres eine Verschlimmbesserung ist, die aber als solche noch nirgends erkannt zu sein scheint, möchte ich hier nachweisen, veranlaßt durch das Vorkommen der richtigen Form Sina in einer Jugendrede Schillers von 1779.

Daß Luther im N. T. (Act 7, 30. 32; Gal 4, 22. 25) Sina druckte, hängt natürlich mit der lateinischen Bibel zusammen, der er in seiner frühsten Zeit viel stärkeren Einfluß auf seinen Sprachgebrauch gestattete als später, und mit der griechischen Schreibung Σινα, im Unterschied von der hebräischen.

Die Vulgata hat im N. T. überall Sina, und mit Recht, wie für Act 7, 30. 34 die Kollationen von Wordsworth-White bestätigen. Für das A. T. weist die lat. Konkordam an einigen Stellen Sinai auf, namentlich fast stets moss Sinai. Wie weit dieser Unterschied handschriftlich begründet ist, weiß ich nicht. Auch die Onomastica sacra haben neben überwiegendem Sina, vereinzelt Sinai. Für die Aussprache des hebräischen Worts entscheidet neben der LXX-Tradition (überall Σινα neben Iεσσαι etc.) die Sprachwissen-

z "So spricht der Gesetsgeber aus den Donnern von Sina" (Schillers Sämtliche Werke. Säkular-Ausgabe XI, 4). Auch Klopstock, Messias V, 353

die schreckenvolle Posame,

Die auf Sina erklang, daß unter ihr bebte des Bergs Fuß. Dagegen Garve

<sup>&</sup>quot;Nicht aus | Sina|is Ge|wittern."

raft, u. die führt weder auf Sinaj (konsonantisches j, so sora), noch weniger auf Sinai (Diphthong), am wenigstens Sinaï (so jetzt bei uns), sondern auf Sinā. Denn Name ist, weil in Arabien gelegen, doch wohl auch h den Gesetzen der arabischen Orthographie auszuschen, die nicht bloß Namen wie Musä hinten mit j reibt, sondern namentlich alle Verba v. Wie "Sina", eche ich daher auch 🍟 nicht Saraj, sondern Sara, und e in my die gewöhnliche, (hebräische), in y die ältere ıbische) Schreibung des Namens. Für das Arabische nügt Socin § 2 d. Sehr nett ist es, in den arabischen neben zwei طوبا neben zwei طوبي neben zwei طوبا en. Wie heute der Berg an Ort und Stelle gesprochen d, ist in unseren Enzyklopädien nicht zu finden. Daß die arabisch-griechische Orthographie die Grammatik Gesenius § 24 schon seit lange aufmerksam macht, soll ein Verdienst ausdrücklich hervorgehoben werden. Zur Schreibung 'YO für Sinā mache ich noch auf YOY en Myny aufmerksam. Die erste Hälfte des Namens d by Onkel sein, wie in so vielen südarabischen Namen. ß die Septuaginta 3 Könige 2, 5 im Codex A Αμμεσα reibt, wäre dann um so berechtigter. Der Vater dieses neißt יָתָר vgl. Jethro.

# 19. Lulab oder Lolab?

Bis jetzt hatte ich nur Lulab gehört und gelesen. Noch Jewish Encyclopedia (VIII, 205—207 Casanowicz 1904) int nur Lulab. Jastrow's Dictionary of the Targumim of the Targumi

Schon die Analogie von Kokab Stern spricht für og denn daß Lolab eine Weiterbildung aus Σ ist, bestätigt die syrische Übersetzung von Lev 23, 40 mit ihrem MTD, die syrische Übersetzung von Lev 23, 40 mit ihrem MTD, Pflanzennamen p. 114. Ich komme auf das Wort aus Analaß von Joh 12, 13 τὰ βαῖα τῶν φοινίκων, wo noch kein Übersetzer (Weizsäcker, Stage, Wiese, Lohmann) den Artikel d. h. die Tatsache beachtet hat, daß hier eine Anspielung auf Lev. 23, 40 vorliegt. Nur die englische Revised Version hat ihn eingesetzt.

# 20. Ex. 9, 24; Es. 1, 4.

Über איש מתלקתת bemerkt Holzinger zu Ex 9, 24 gw nichts, Baentsch unter Verweisung auf Ez 1, 4 "eigentlich sich gegenseitig empfangend, fassend, d. h. entweder unaufhörlich (Di) oder: zusammengeballt (Siegfr.-Stade) oder: zuckend, (Ges.-Bu), LXX φλογίζων, Targ. Onq. אשתלהבא, Pes. אחנות (exardescens)." Nach Field hat Aq. סטעם ναλαμβανόμενον, also - M, Symm. ένειλούμενον. Da diese Wurzel an der einzigen Stelle, wo sie noch vorkommt, (1 Reg 21, 9 (10) ציצוא für לופוה steht, so bestärkt dies den Verdacht, daß auch GCS nicht M, sondern מתלהפתו oxier ahnlich gelesen haben. Ist also der Text von Ex 9, 24 vervlerbt und doch mit Ez 1, 4 identisch, so bleibt nur die Möglichkeit, daß schon Ezechiel einen verderbten, unverstandlichen Text mechanisch kopiert hat oder daß ein Abschreiber in Esechiel den Text an Ex 9, 4 angeglichen hat. Dall auch dort sich die meisten Ausleger bei nnphn beruhigen, (Kraetzschmar, besser mit Cornill waberndes Feuer'), ist nur kein gutes Zeichen: doch führt Kraetzschmar wenigstens an, that Gracts 125772 vorschlug. Auch das Wörterbuch was brown I know briggs bebt swar hervor, das die genaue

pedeutung unsicher sei, äußert aber an der Richtigkeit der berlieferung keinen Zweifel und führt die in GCSΣ vorgende Tradition nicht an. Ebenso bleibt das Wort in Gttels hebr. Bibel unbeanstandet. Interessant ist, daß CS in Ez wie in Ex haben, & dagegen das Synonymum έξαστικώντον. Die andern alten Übersetzer sind nicht überliefert.

# 21. Mußte jeder Jude einmal das Gesets abschreiben, der König sweimal?

In der Vorrede zur Athalie begründet Racine, die Reife, die er dem jungen Joas gegeben, erstens damit, daß er ihn nach der Septuagintalesart von 2 Chr. 23, I nicht 7—8, sondern 8—9 Jahre alt sein lasse; weiter mit dem inchzeitigen Unterricht jüdischer Kinder:

Il n'en était pas de même des enfants de Juiss que de la plupart des nôtres: on leur apprenait les saintes lettres, non seulement dès qu'ils avaient atteint l'usage de la raison, mais, pour me servir de l'expression de Saint Paul, dès la mamelle.

Damit wird er wohl an 2 Tim 3, 15 denken "ab infantia"; oder an 1, 5? dann fährt er fort:

Chaque Juif était obligé d'écrire une fois en sa vie, de sa propre main, le volume de la loi tout entier. Les rois étaient même obligés de l'écrire deux fois, et il leur était enjoint de l'avoir continuellement devant les yeux.

Daß in byzantinischen Zeiten christliche Fürsten und Fürstinnen sich mit Herstellung von Bibelhandschriften beaßten, steht in meiner Einführung in das gr. N. T. p. 70ff. 156,
[wo zu der Verweisung auf "Zahn, Th Lbl 181" der Jahrgang 1899 nachzutragen ist); woher stammt aber diese Beauptung über eine solche Verpflichtung der Juden und jüdischen

Könige? Daß es heutzutage bei den Juden ein fromms Werk ist, ein Sefer-Torah zu stiften, bestätigt mir diem Tage die Notiz in Israel's Messenger I, No. 20 (Shanghai, Shebat 7th 5665 — January 13th 1905):

Mrs A. Sterling has ordered through Mr Foox, the Hoa. Sec., a "Sefer Torah" which it is her intention to consecrate in the "Oheil Moishe" Synagogue.

In B. Straßburger, Geschichte der Erziehung und des Unterrichts bei den Israeliten [1885] finde ich nichts. Woher stammt Racine's Behauptung?

Im Artikel "Manuscripts" der JE schreibt LB[lau] 8, 304. In den Zeiten des Chronisten seien Bibeln rar gewesen, weil sie durch die Syrer vernichtet worden waren. Nachher wuchs ihre Zahl stetig: since it was incumbent on every one to write a copy of the Torah for himself, and each congregation owned at least one. In the Talmudic period there was an enormous number of copies, especially as it was customary to wear portions of the Bible (chiefly Torah rolls) as amulets. Manuscripte der Bibel fanden sich auch in heidnischen Familien, und Heiden pflegten sogar mit diesen Büchern zu handeln, welche sie schreiben konnten. Vom Judentum oder Heidentum bekehrte Christen besaßen manche hebräische Schriften." Blau verweist dafür auf seine Studien zum Althebräischen Buchwesen p. 84—97.

# 22. Zwei Aufgaben der hebräischen Sprachforschung.

I. Eine lehrreiche meines Wissens noch nicht bearbeitete Aufgabe der hebräischen Sprachforschung liegt in der Frage, warum von den Zeitwörtern so oft unmittelbar neben einander verschiedene Stämme verwendet werden. Man vergleiche Gen 13, 13: Wir verderben (Hifil) diese Stadt; dem Gott hat uns gesandt sie zu verderben (Piel).



Ex 2, 3: Sie verbarg (Qal) das Kind drei Monate und onnte es nicht länger verbergen (Hifil).

Ex 8, 24—26: Betet für mich (Hifil); ich will für dich eten (Hifil); da betete Moses (Qal).

Dan 2, 1: Und sein Geist ward erschüttert (Hitpael); 7. 3: und mein Geist ward erschüttert (Nifal).

Da in den meisten Fällen der überlieferte Konsonantenext gleichartige Vokalisierung zugelassen hätte, muß wohl Ite Tradition vorliegen.

2. Zu Ex 2,9 ΤΤΙ — 6 διατήρησον schlage ich in Kirchners Konkordanz nach und sehe, daß der hebräischen Wurzel ΤΤΙ mehr als 90 griechische Äquivalente entprechen. Schon früher habe ich empfohlen, umfangreichere Artikel der griechischen Konkordanz auf ihre hebräischen Äquivalente untersuchen zu lassen; es dürfte sich auch das amgekehrte Verfahren lohnen, verzweigtere hebräische Wurzeln auf ihre griechischen Äquivalente zu untersuchen. Für Lexikographie und Textkritik ließe sich da manches lernen. Auch unsre neusten Wörterbücher sind in dieser Beziehung noch sehr unvollständig.

# Zu den traditionellen Namenserklärungen.

Von A. Marmorstein in Szenicz.

Die interessante Notiz des Herrn Prof. Nestle (s. oben p. 222) über den Namen Rebekkas erinnert mich an die ähnlichen Etymologien im Midraš, welche bisher meines Wissens noch nirgends näher besprochen wurden. Die alttestamentlichen Namen sind in neuester Zeit zu wiederholtem Male, von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet, Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung geworden. Für die politische Geschichte sind dieselben von derselben Bedeutung und Wichtigkeit, wie für die Religionsgeschichte und Volkskunde.

Das gesprochene Wort besaß nämlich beim antiken Menschen einen Wert, dessen Höhe der moderne Mensch kaum abzumessen vermag. Die Kraft eines Eides oder eines Schwures, die Wirkung der bloßen Erwähnung irgendwelcher göttlichen Macht ist unabschätzbar. Von welcher Tragweite mußte erst die andachtsvolle Stimmung bei der Namenserteilung der Neugeborenen den Eltern im Altertume erscheinen? Der Name sollte ja das zukünftige Schicksal und den Charakter des Trägers im voraus vorzeichnen oder die bisherige Lebensgeschichte der Erzeuger enthalten. Im Assyrischen entsprechen die Namen oft einem ganzen Gebetssatze, so z. B. Asurmukinpaleja, Beletir, Apil Beliddina, Belerba, Nabuahe erba, Istar iddin u. dgl. m. Im AT er-

z s. M. Grünbaum, Gesammelte Aufsätze, p. 14.

scheint öfter die Mutter des Kindes, oder überhaupt eine Frau, als Namenspenderin (vgl. Gen 4, 1. Ebd, 25. 17, 13. 19, 37/8. 27. 38. und K. 29 u. 38 a. m. O. Ex 13, 17. doch bann das keine Regel gewesen sein, s. K. 41, 51. K. 21, 2. K. 26, 26). Ob dieser Sitte ein altheiliger Brauch zu Grunde liegt oder ob sie durch irgend eine uns unbekannte Einrichtung bedingt war, können wir nicht entscheiden.

Das Material ist noch lange nicht geordnet und gesammelt. Hier wollen wir einzig und allein auf die traditionellen Etymologien in der agadischen Literatur achten, und zwar berücksichtigen wir besonders Genesis Rabba, ohne die zhisch-religiöse oder die folkloristische Wichtigkeit wie die historische Seite heranzuziehen. Eine ganze Fülle etymolozischer Deutungen werden so ans Tageslicht gezogen und ine häufig angewandte Methode der alten Schriftauslegung erkennbar.

Namenerklärungen finden sich schon im Alten Testamente ror, die gewöhnlich mit einem erklärenden '5 eingeleitet sind. (So z. B. Gen 3, 20. 4, 1. Ebd. 25. K. 5, 29. K. 10, 25. K. 17, 11. K. 26, 26. K. 46, 8. K. 29 u. 30 u. a. m.). Von ien in Apokryphen und Pseudoepigraphen erhaltenen Volksetymologien seien nur einige erwähnt, welche für das Alter dieser exegetischen Art Zeugnis ablegen. In der Testamentliteratur: Test. Benjamins (s. Kautzsch p. 503) wird der Name von בן ימים "Sohn der Tage" abgeleitet, in der Vita Adami Kain von אנא "rächen", in der Apokalypse Mosis finden sich für die Protoplasten die Namen Αδιαφοτος und Αμιλαβες, (der lichtlose und gutgesinnte). Von hier war der Weg zum Midraš kein weiter!

Am interessantesten darf wohl jene Exegese erscheinen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Interesse beansprucht der Namen des 1779 im Test. Levis (p. 468. [ 11.): "Deshalb nannte ich seinen Namen Kaath, das heißt Anfang er Pracht und Verbindung."

welche stockhebräische Namen auf Grund griechischer Worte etymologisiert. Der Name des Propheten Jeremias wird auf ein griechisches Wort zurückgeführt. Midras Kohelet zu K. I, I: היומיה נקרא שמו ירמיהו שבימיו נעשה ירושלים אירימיה. Warum wird er Jeremijahu genannt? Weil in seinen Tagen Jeresalem eine Wüstenei geworden ist (אורימיה).

Die Namenserklärungen im Midras zerfallen eigentlich in zwei Gruppen. In die erste sind die Erklärungen m setzen, die mit dem Erklärten nicht selten im Widerspruch stehen, und in die zweite, die den zu erklärenden Name in mehrere Teile zerlegen. Gen K. 29, 32 wird der Name Ruben auf ראו בן בין הבנים im GR ראה יהוה בעניי, es soll ein Hinweis sein auf den Unterschied im Betragen und Lebenswandel der Söhne Jakobs und Labans; V. 33 wird שמעון überall von שמען hören abgeleitet, - der Name ist eine Nebenform von אישמעאל — nur mit dem Unterschiede. daß im Texte Gott Leah erhörte, im Midras hingegen, Simeon die Besehle Gottes besolgt. So hat auch das Verb im GR (das.) die Bedeutung "begleiten", דה עתיד ללות der wird einst die Nachkommen zu ihrem himmlischen Vater geleiten, darin wird der Lehrerberuf Levis angedeutet; klar erscheint uns diese Methode wenn wir an der Hand des jerusalemischen Targums die einzelnen Namen untersuchen und das Verb. in einer dritten Bedeutungsnuance vorfinden: "und so werden sich seine Söhne verbinden zu dem Gottesdienst". Diese Exegese bildete einen ganz besonderen Zweig der alten Schrifterklärung und der Ausleger wurde חורש שמות "Namenerklärer" genannt. U. a. wird R. Meir als solcher [GR K. 42] namhaft gemacht, ebenso R. Josua ben Korha.

י Vgl. noch שמעיהו und שמעיה, im fem. שמעת.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 3. über R. Meir, s. W. Bacher, Agada der Tannaiten, II. p. 1 ff, über R. Josua ebd. p. 308—322.

Sehr volkstümliche Etymologien zeigen die Deutungen fremder nichtisraelitischer Namen. So will R. Jehosua ben Levi z. B. K. 23 beweisen, daß die Namen in Gen K. 4 V. 18 die Bedeutung von Abtrünnigkeit oder Empörung gegen Gott haben (סולן לשון מדדות הן):

עירד. עורדן אני מן העולם. מחויאל. מוחן אני מן העולם. מתושאל. מתישן אני מן העולם. למך. מה לי ללמך ולתול דותיו.

(Wer weil), ob der letzte Satz, nicht den ersteren ähnlich lautete?). Ganz ähnlicher Art sind die Erklärungen: ערה, דערה מיניה.

צלה. שהיתה יושבת בצלוי.

Öfter finden wir, daß wir für einen Namen eine Reihe verschiedener Traditionen haben, die sich immer eng an den Namen anschließen. So GR K. 23.

נעמה V שהיה מעשיה געים I

שהיתה מנעמת לע"ו II

wir beachten also erstens eine Etymologie, welche auf äußerlich lautliche Ähnlichkeit gegründet ist und zweitens ist der Gegensatz hervorzuheben. Für שנער haben wir nicht weniger als sechs Deutungen:

שנער: ששם נגערו מתי דור המבול שער: ששם נגערו מתי דור המבול שנער: שהיא מנוערת מן המצות בלא תרומה ובלא מעשרות ובלא שביעית.

לא שביעית. שנער: שהם מתים בתשניק בלא גר ובלא מרחץ.

שנער: ששריה מתים גערים.

שנער: ששריה מבימין בתורה עד שהן גערים. שנער: שהעמידה שוגא וער להקב"ה.

Die ersten zwei sind von Verben abgeleitet von "hineinshütten" und von גער "ausleeren", "leer sein", die vierte

 $<sup>^{\</sup>rm t}$  Vgl. auch GR K. 57, wo R. Isak sich desselben Ausdruckes bedient bei Namenserklärungen.

und fünfte haben auf גערים das Hauptgewicht gelegt, während die letzte אנער aus אונא + אונא zerlegt, und die dritte, vielleicht, in "I einen lautlichen Anklang auf das Wort sieht. Die andnymen Agadas enthalten auch in diesen wenigen Aussprüchen sehr viel geschichtliches Material, welches für die Beurteilung der Anschauungen der Rabbinen über die Heiden von gass besonderem Interesse ist. Außerdem deutet die Mannigfaltigkeit der Erklärungen auch darauf hin, daß diese weit und breit zerstreut waren und es nur als reiner Zufall anzusehen ist, wenn eine größere Reihe derselben hier gesammelt er-Wenn wir also in Schriften mehrere, von einander verschiedene Etymologien haben, so haben wir es mit dem Produkte mehrerer Autoren zu tun. Die Exegeten lasen in dem Namen den Charakter und die Lebensgeschichte seines Trägers. Im GR 37 wird pop belobt, er war bescheiden und anspruchslos, während Nimrod nicht genug des Schlechten zuerteilt werden kann. Es ist ja ein bezeichnender Zug der Agada, den teilt sie mit der Volkssage, daß einzelnen Personen nur Gutes, den anderen hingegen nur Schlechtes zugeschrieben wird (vgl. darüber bereits M. Grünbaum. Gesam. Aufsätze p. 9). Nimrod hat mehrere K. 42 Vergehen.

גמרוד שהעמיד מרד בעולם.

Nimrod wird außerdem mit Amraphel identifiziert (n. GR K. 42, wo Nimrod, Amraphel und Kuš als eine Person mit verschiedenen Namen dargestellt werden). Der zweite Name wird mit einer altbekannten Sage von der ersten Offenbarung des Abraham in Verbindung gebracht, über die sich ein Sagenkranz der Nachwelt erhalten hat. Amraphel bedeutet hilb + hilb ,, er sagte: wirst ihn" (in den Feuerosen!), so nach Ps. Jon. targum zu K. 14 V. 1. Für die Namen der übrigen daselbst genannten Könige weiß Ps. Jonathan Erklärungen anzusühren:

אריוך דהוה אריך כנינבריא מלכא דתלמר, כדרלעומר דהוה קציר 🦟 מתהפיך כעומרין מלכא דעילם, ותדעל רמאה כתעלא מלכא דעמפיא,

Die ersten zwei Namen sollen also körperliche Eigen-

GR K. 42

ברע. שהיה בן רע

ממון

ברשע. שהיה בן רשע.

שנאב. שהיה שואב ממון.

ושמאבר. שהיה פורח ומביא

בלע. שנתבלעוי דיוריה

: tilmlichkeiten enthalten (כדרלעומר ist — כדר – קצר – כדר + קצר ), : während der letzte eine geistige Fähigkeit zum Ausdrucke bringt. Deutlich finden wir diese Methode im nächstfolgen-

den Verse:

Targum Ps. Jon K. 14 V. 2 עבדו קרכא עם ברע, דעובדוי -ביש, מלכא דסדום

ועם ברשע דעובדוי ברי שעא מלכא דעמורה, שנאב, דאפילו לאבוי הוה

שני מלכא דארמה שמאבר, דמחבל איבריה

לזגו מלכא דצבוים. ופלכא דקרתא דבלעת דיירהא דיא זוער.

In anderen Midraswerken finden sich andere Erklärungen, so im Tanḥuma, (im gedruckten 7, 8.) ברע. שהיה רע לשמים ורע לבריות. ברשע. שנעשה רשע.

שנאב. שהיה שונא לאביו שבשמים.

(vgl Jes. 14, 14) שמאבר. שאמר אעלה באבר על במתי עב. [בלע, שהיה ראויה שתבלע דיוריה]: Jedenfalls steht Ps. Jon dem Tanhuma näher als dem

GR. Die Art der Erklärung ist aber in allen dieselbe: im GR ברע – בר + רע. ברשע – בר + רשע, שנאב – שני + אב, hingegen - UNE u. s. w. Auch in diesen wenigen Beispielen tritt die Abneigung der Agadisten von den Sitten und Ge-

<sup>1</sup> So erganze ich nach Midras Aggada, ed. S. Buber, Wien 1894. p. 29, welcher aus dem Tanhuma geschöpft hat und auch die Erklärung des letzten Namens gebracht wird. 25

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. II. 1905.

bräuchen der heidnischen Kultur, der himmelweite Kontrat in der Weltanschauung der beiden Welten klar zu Tage; denn wir haben hier wichtige Beiträge zu den Urteilen der Rabbinen über die heidnische Welt auch in diesen anonyme agadischen Bruchstücken. Es wäre aber versehlt anzunehmen, als ob die Rabbinen nur die ausländischen Unarten ge-

gebilligt hätten.

geißelt und die der einheimischen Bürger ohne Strafrede

| geningt natten.        |                      |                       |
|------------------------|----------------------|-----------------------|
| Interessant ersch      | einen die Namenserk  | lärungen der Söhne    |
| Benjamins, nach we     | elchen, die Namen de | erselben gleichzeitig |
| die Lebensgeschicht    | te und Tugenden J    | osephs ausdrücken     |
| Wir geben hier auc     | h Ps. Jon (zu Gen K  | L. 46 V. 2) und GR    |
| _                      | rianten im Midr. Ag. |                       |
| Ps. J.                 | GR                   | Midr. Ag. p. 104      |
| בלע, דאתבלע מניה,      | בלע שנבלע ממני       |                       |
| בכר, דהוה בוכרא        | שהיה בכור לי         | שויה בכורי מאמי       |
| דאמיה,                 |                      |                       |
| אשבול, דהליך           | שנשכה ממני           |                       |
| בשביתא.                |                      |                       |
| נרא, דאית נר בארעא     | שנר באריקו אחרת      |                       |
| נוכראה,                | ,                    |                       |
| נעמן, דהוה געים ויקיר, | שהיו מעשיו געימים    |                       |
| ארד, דהוא אחוי בר      | שהיה ארוי וראי       |                       |
| אימי,                  |                      |                       |
| ראש, דהוה ריש בבית     | שהיה לי ראש          |                       |
| אבוי,                  |                      |                       |
| מופים, דאיודבן במויף   | שהיה יפה בכל דבר     |                       |
|                        |                      |                       |

שלא ראה בחופתי

שלא ראיתי הופתו

שהוא כוורד בשושנים

תופים, דלא חזי לכילת

וארד ,דנחת למצרים.

הילולא

# Bibliographie'

von Lic. Dr. A. Frhr. v. Gall.

```
grange, J. M., Historical criticism and the Old Testament. Transd by E. Myers. London 1905.
psius, J., Ist das Alte Testament Mythologie oder Offenbarung?, iCh 05, 2 S. 66—83.
sch, G., Die Heiligen Gäter. Aphorismen sur geschichtlichen htfertigung des alten Testaments. Stuttgart 1905. XII. 383 S. 80.
rr, A., The eclectic use of the Old Testament in the New Testatt, s. Exp. may 05. S. 340—351.
gen, M., Lexicon biblicum. Vol. I. Cursus scripturae sacrae toribus R. Cornely, J. Knabenbauer, F. de Hummelauer que Soc. Jesu presb. Pars I. Libri Introductorii IV. Paris 1905.
II. 1040 S. Lex. 80.
nann, E., Die Metrik und das Alte Testament, s. ThR. VIII, 2 or. 05) S. 41—54.
rger, P., Les origines babyloniennes de la poésie sacrée des oreux. Paris 1904. 59 S. 180.
eyne, T. K., Bible problems, and the new material for their tion. London 1905. 271 S.
rnill, C. H., Einleitung in die kanonischen Bücher des Alten taments. 5. völlig neu gearb. Aufi. der "Einleitung in das Alte tament". Tübingen 1905. XVI. 349 S. [Grundriß der theologisenschaften. II, 1].
Rothstein, Der Kanon der biblischen Bücher bei den babylochen Nestorianern im 9./10. Jhdt., oben S. 634 ff., s. ZDMG 58, 4.
S. 770—779. I von Fränkel, S., II von Bacher, W., III von thstein, G.
kel, S., Zu S. 664 ff. oben, s. ZDMG 58, 4 (04) S. 797.
esebrecht, Fr., Die Degradationshypothese und die alttestamente Geschichte. Leipsig 1905. 34 S. (Aus Theologische Studien, rtin Kähler sum 6. I. 05 gewidmet.)
```

Von jetzt an sollen Bücher und Aufsätze, die einleitende Fragen ganzen Hlg. Schrift erörtern, wie z. B. das Dogma von der Insion oder die richtige kritische Methode u. ä., nicht mehr an diesem gebucht werden. Denn die Fragen, die sie anschneiden, gehören in das Gebiet der Dogmatik als in das der Exegese, Grammatik Geschichte.

Gordon, A., Wellhausen, s. Exp. march o5 n. 63. S. 177—194.
† Gunkel, H., Ziele und Methoden der alttestamentlichen Exegese, i.
Monatsschr. f. kirchl. Praxis o4, 12. S. 521—540.
Howorth, H. H., The coming Cambridge Septuagint: a plea for put
text [ohne Θ, v. G.], s. JThSt VI avr. o5 no. 23. S. 436—432.
† Lias, J. J., Recent Old Testament criticism, s. RITh, avr. jain 0,
S. 238—246.
Nextle, E. Das swieche Alte The coming of the company o

Nestle, E., Das syrische Alte Testament der Londoner Bibelgesellschaf, s. ZDMG 59, I (05). S. 31. 32.

Nestle, E., A forgotten letter on the English Bible and the Septangist, s. ET XVI, 8 (may 05). S. 380—384.

† Pelt, L'histoire de l'ancien Testament. Paris 1904. 40.

† Smith, W., Robertson, Das alle Testamenti, seine Entstehung und Ubelieferung. Grundelige der altertamentijehen Krietle in vernike. Überlieserung. Grundzüge der alttestamentlichen Kritik, in populis-wissenschaftlichen Vorlesungen dargestellt. Nach der 2. Ausgabe des

wissenschaftlichen vorlesungen dargestellt. Nach der 2. Ausgabe des englischen Originalwerkes "the Old Testament in the Jewish Church" ins Deutsche übertragen und herausgeg. v. J. W. Roth stein. Billige (Titel) Ausgabe. Täbingen 1905. XIX. 448 S. 80.

Turner, C. H., Prolegomena to the Testimonia of St Cyprian, s. JThSt VI no. 22. Jan. 05. S. 246—269. [\$ I. formulae of quotation for Old Testament books. \$ 3. Additional matter (beyond the names of the biblical books) in the formulae of quotation in books I and II. \$ 4. The numeration of the Paalms. \$ 5. On the method of quotien

the biblical books) in the formulae of quotation in books I and II.

§ 4. The numeration of the Psalms. § 5. On the method of quoting from double books (Kings, Chronicles, Esra, Maccabees — — —).

† Winckler, H., Altorientalische Forschungen. 3. Reihe. II. Bd. 2. Heft (XIX der ganzen Folge). S. 249—320. Leipzig 1905. 8.

† Zeuner, J. K., Ein Beispiel "Kolumnenweiser" Verschreibung, s. BZ III. (05), 2.

† Zwolski, St., De bibliis polonicis quae usque ad initium saeculi XVII in lucem edita sunt. Commentatio biblica critica. Posen — Wójciecha 1904. III. 131 S. 80.

ביטים. 111. 131 S. 50. חודה נכושים התוכים, Biblia Hebraica adiuvantibus G. Beer, F. Buhl, G. Dalman, S. R. Driver, M. Löhr, W. Nowack, L. W. Rothstein, V. Ryssel edidit Rud. Kittel, Pars L. Leipzig 1905-X 552 S. 80.
† Daraus Einzelausgaben:

1) Genesis, praeparavit B. Kittel,
2) Exodus, praeparaverunt V. Ryssel et R. Kittel,
Leviticus, praeparaverunt V. Ryssel,
3) Numeri, praeparaverunt V. Ryssel et R. Kittel, Deuteronomium, praeparavit S. R. Driver,

4) Liber Josuae, praeparavit S. R. Driver,
Liber Judicum, praeparavit R. Kittel,
5) Liber Samuelis, praeparavit R. Kittel,
6) Liber Regum, praeparavit R. Kittel,
n, E. C. S., Messages from Old Testament. London 190480

† Gibson, 296 S. 8°. † La sainte bible polyglotte; par Vigouroux.

Ancien Testament. T. 5: l'Ecclésiastique, Isaïe, Jérémie, Lamentations, Baruch. Paris 1904 VII. 893 S. 80. † La Sainte Bible.

La Sainte Bible. Ancien Testament. 2 vol. avec 400 compositions en noir et en couleurs par J. J. Tissot. Paris 1904. XIII. 325-

ssot, J. J., The Old Testament. London 1905. 2 vols. 396 illustr. Psaumes de la Bible. Tradition nouvelle sur la Vulgate par P. Moureau. Bordaux 1905. XV. 349 S. 16°. ble, J., The Psalter in English Verse. 2 vols. (Masters Christian ssics.) London 1904. 160, 174 S. 18°. :litzsch, Fr., Babel und Bibel. Erster Vortrag. 56—60 Tausend. neu durchgearb. Ausg. Leipzig 1905. 82 S. 53 Abb. litzsch, Fr., Babel und Bibel. Dritter (Schluß)-Vortrag. 1—6. Taudd. 60 S. 21 Abb. Stuttgart 1906. d. 69 S. 21 Abb. Stuttgart 1905.
litzsch, Fr., Babel und Bibel. Vortrag in Köln gehalten in der rarischen Gesellschaft am 28. Oktober 1904, s. Köln. Zeitung 04 stein, sen. M., Prozessuale Rechtsgrundsätze der Juden in biblier und nachbiblischer Zeit. Eine juristische, quellenmäßige Studie Streitfrage: Bibel oder Babel. (Mit hebr. Urtexte der zitierten llen.) Frankfurt a. M. 1905. 32 S. 80. (Aus: Monatschrift d. . isr. Union.) 1112. ser, N., Der Kampf um das alte Testament. Tübingen 1905, S. (ThA, NF. Heft 7.)
nig, E., Schlaglichter auf den Babel-Bibel-Streit, s. BG 05, 1. 3-23.
nig, R., Im Kampfe um das Alte Testament. 4. Heft: ,Altoriensche Weltanschauung' und Altes Testament. Letztes Hauptproblem

Groß-Lichterfelde 1905. 69 S. 80. Babel-Bibel-Debatte, erörtert. Groß-Lichterfelde 1905. 69 S. 80. amer, G., Babel-Bibel. Volkstümliche Darstellung mit Grundsätzen er Einheitsreligion. Leipzig-Lößnig 1905. 7 S. 80. hmann, C. F., Babylons Kulturmission einst und jetzt. Ein Wort hmann, C. F., Babylons Kulturmission einst und jetst. Ein Wort Ablenkung und Aufklärung zum Babel-Bibelstreit. 2. unver. Aufl. pzig 1905. III. 88 S. mit Abb. 80.

Asdod nach Ninive im J. 711 v. Ch. Von O. z. E. 2. Folge. du, der babylonische Gottesgarten. Leipzig 1905. 48 S. 80.

jel, J., 'Αμμεφεκωθείμ, s. BZ III (05), 2.

berg, G., Moses und der Pentateuch. Freiburg i. Br. 1905. XIV. S. (BSt X, 4.)

ener, H. M., Studies in biblical law. London 1904. 80.

les, H. H. B., A critical commentary on Genesis II, 4—III, 25 adon 1904. VIII. 162 S. 160.

laren, A., The Book of Genesis. (Expositions of Holy Scripture.) adon 1904. viii 339 S. 80 adon 1904. viii 339 S. 80 lmer, E., The Book of Genesis. A Series of Lecture Sermons. D4. 270 S. 80.

H. A., Modern criticism and the book of Genesis. London ndon 1904. dpath, H. A., Modern criticism and the book of Gene 15. 93 S. 80. ers, E., Metrische Studien. II die hebräische Genesis. Erster Teil: rte. Zweiter Teil: Zur Quellenscheidung und Textkritik. Leipzig I 1904. 159 S. Bd. II 1905. S. 160—303 (ASG XXIII, 1. 2.) rninck, A., van, Het paradies. Genesis 2, 3, s. ThT 39, 3 (05) 225—243.
nkel, H., Die Paradieserzählung (1 Mose 2, 4<sup>b</sup>—3), s. Deutsche 1dschau B. 30, 1. Okt. 04. S. 53—78.
sch, F., Der geschichtliche Wert der Josephgeschichte (Gen. -50) nach Schrift und Inschrift beurteilt, s. RCh VIII, 3.
ller, J., Zum Namen "Moses" (Ex. 2, 10), s. BZ III (05), 2.

† Jaspis, Zur Erklärung der Schriftstellen E. 2d. 3, 21. 22; 11, 2; 12, 35. 36, a. ThStK 05, 3.
† Robinson, A. C., Leviticus. London 1905. 118 S. 160.
Thom, A., Balaam's prayer, s. ET XVI, 7 (apr. 05) S. 334.
Cullen, J., Das Urdeuteronomium, s. ZWTh 48, 2 (05) S. 260—303.
† Biblia Sacra. Vet. Test. II. 2 u. 3 's-Hertogenbosch 1904, 8°. II, 2: Sloe\*, D., A., W., H., Het boek der Rechters, vertaald en met aantekeningen voorsien (blz. 112—317). 3: Jansen, A., Het boek Ruth (bls. 318—338); Jansen, A., Het erste en tweede boek der Koningen (bls. 626—900).
Halévy, J., Juges V, 30, s. JA X Série, Tome V, 1 (Janv.-févr. 05) S. 145.
† Century Bible, The. Samuel: Introduction. Revised Version with Notes, Index, and Maps. Edit. by the A., R., S., Kennedy. London 1905. 336 S. 120.
Schloegl, N., Libri Samuelis (Libri veteris Testamenti ope artis criticae et metricae quantum fieri potuit, in formam originalem redacti a N. Schloegl aliisque). Wien 1905. X CXXXV 66 S. Lex. 80.
† Bleeker, L. H. K., Twee eenvoudige conjecturen (s. 2 Sam. 1, 21°. Ps. 73, 6), s. ThSt 22, 5 (04). S. 285—288.
† Kings III and IV. Revised version, with old notes by bishop Challoner and new notes by Father Kent. London 1904. 80.
Vincent, H., Une antichambre du palais de Salomon. Note de critique textuelle sur I Rois 7, 6, s. RB. NS. II, 2 (avr. 05) S. 258—265.
Groot, de, H. J., Nog eens: 1 Kon. 20, 23 s. ThSt XXII, 2 (05) 8. 109—111.
Barnes, W. E., The Peshitta version of 2 Kings, s. JThSt VI no. 22, Jan. 05. S. 220—232.
Nestle, E., "Heil unserm König, Heil", s. N. Korrespondensblatt f. Gelehrten- u. Realschulen Württembergs. 04, 12 S. 455—459.
† Condamin, A., Le livre d'Isale. Traduction critique avec notes et commentaires. Paris 1905. XIV 401 S. 80.

† Condamin, A., Le livre d'Isale. Traduction critique avec notes et commentaires. Paris 1905. XIV 401 S. 80.

† Maclaren, A., Book of Isajah, chap. I—XLVIII. London 1905.

346 S. 8º. Sievers, E., Alttestamentliche Miscellen. 1. Jes. 24-27, s. BSG Leipzig v. 2. Juli 1904. S. 151-188. Flier van d. A., Driërlei verklaring van den Ebed-Jahwe bij Deutero-jessja, s. ThSt XXII, 6 (05). S. 345-376.

† Larsen, L., O., Profeten Jeremias, hans Liv og Vörke. 1. og 2. Heft. Kristiania 1904. 171 S. 80. Kristiania 1904. 171 S. 8°.
† Ramsay, A., Studies in Jeremiah. London 1905. 304 S. 8°.
Daiches, S., Esekiel and the Babylonian account of the delage.
Notes on Ezek. XIV 12—20, s. JQR. XVII apr. 05 no. 67. S.

Notes on Ezek. AIV 12—20, s. Jyon. 2014.

441—455.

Müller, Einige Konjekturen zu Ezechiel und den Psalmen (Ez. 16, 4. Ps. 84, 6. 116, 2<sup>b</sup>. 118, 27<sup>b</sup>. 141, 10), s. StKr 05, I. S. 158—159.

† Šanda, R., Zu Ez. 18, 10, s. BZ III (05), 2.

Oesterley, W. O. E., The old latin texts of the Minor Prophets, Appendix, s. JThSt VI no. 22. Jan. 05. S. 217—220.

Hoonacker, M. A., van, Notes d'exégèse sur quelques passages difficiles d'Amos, s. RB. NS. II, 2 (avr. 05). S. 161—187.

† Rothstein, Amos und seine Stellung innerhalb des israelitischen Prophetismus, s. ThStK. 05, 3.

```
Waller, C. H., Amos. London 1905. 112 S. 16°.
iievers, E., Alttestamentliche Miscellen: 2) die Form des Jonabuches,
3) Zu Deuterosacharja, s. BSG. 11. Febr. 05.
Mason, A. J., The Vision of Zachariah. Adresses at a Retreat.
London 1904. 146 S. 80.
Bahr, H., Zur jängsten Psalmenauslegung, s. VB II, S. 102—104.
aumann, E., Kehrverspsalmen?, s. ZDMG 59, 1 (05). S. 129—144.
Halévy, J., Recherches bibliques. Notes pour l'interprétation des
psaumes, les chants nuptiaux des cantiques, les livres d'Osée, d'Amos,
de Miché etc. Paris 1905. 87 S. 8°.
Jagié, V., Ein unedierter griechischer Psalmenkommentar. Wien
1904. 95 S. 4° (WD).
Kahn, L., Le livre des Psaumes [Übersetzung]. Paris 1905. 251 S.
agrange, Fr. M. J., Notes sur le messianisme dans les Psaumes, s.
RB. NS II, 1, Janv. 05. S. 39—57; 2, avr. 05. S. 188—202.
Valeton, jr. J. J., P., De psalmen Dl III. Psalm KC—CL. Nijmegen
1905. 4. 441 S. 8°.
Weymann, C., Zu den neuentdeckten Psalmenhomilien des hlg.
Hieronymus, s. BZ III (05), 2.
M. A. (Cambridge), The metrical versions of the Psalms, s. Calcutta
Rev. jan. 05. S. 20—28.
ievers, E., Psalm 2, s. ZDMG 58, 4 (04). S. 864—866.
Noordtzij, A. Psalm 82, s. ThSt. 05, 1/2. S. 1—8.
Göttsberger, J., Zu Prov. 3, 18° nach LXX, s. BZ III (05), 2.
ikinaer, J., The cosmopolitan aspect of the Hebrew Wisdom, s. JQR
vol. XVII no. 66. Jan. 05. S. 260—262.
Meyer, F., Das Buch Hiob, für die Gemeinde metrisch übersetzt
und erklärt. Dorpat (Riga) 1905. 111 S. 8°.
Moor, de, Étude sur le livre de Job. Paris 1905, 880 S. 8°.
Peake, A. S. Job. Introduction. Revis. Version with notes and
index. Edinburgh 1905. VI 355 S. (The Century Bible).
Bible. Old Testament. Song of Salomon. The song of songs which
is Salomon's; versified by G. W. Pierce. Boston 1904. 4. 402 S. 8°.
Levy, A., Das Targum zu Kohelet". Kritisch und metrisch unter-
sucht. übersetzt und erklärt. Freiburg 1005. XIII 24 S. 8°.
Callec-
                                . 77—80.
       † Zapletal, V., Das Buch "Kohelet". Kritisch und metrisch untersucht, übersetzt und erklärt. Freiburg 1905. XIII. 243 S. 8°. (Collectunes Friburgensis. NF. fasc. VII).
       tanea Friburgensia. NF. fasc. VII).

Kōnig, E., Die chronologisch-christologische Hauptstelle im Danielbuch, s. MKZ 04, 12. S. 974—987.

doffatt, J., Literary Illustrations of the Book of Daniel, s. Exp. may 05. S. 389—400.

Porter, F. C., Messages of the apocalyptical writers. Books of Daniel and Revelation and some uncanonical apocalypses; with hist. introd. and a free rendering in paraphrase. London 1905, 200 S. 160.
                       390 S. 16º.
       Riessler, P., Die Ursprache des Buches Daniel, s. BZ III (05), 2. ambert, M., Notes exégétiques (Ezra 9, 1. 5. Neh. 2, 1), s. RÉJ Tome 49 no. 98. oct.-déc. 04. S. 207—208. [acalister, A. St., The royal potters, 1Chr. IV, 23, s. ET XVI, 8
```

[acalister, A. St., The (may 05). S. 378. 380.

Matthes, J. C., de israelitische Wijsen: Het boek der Wijsheid, s. StVG XXVIII 05. S. 33-46. 35-69.

Thackeray, H. St. J., Rythm in the book of Wisdom, s. JThSt VI no. 22, Jan. 05. S. 232-237.

† Uber Jesu filii Sirach sive Ecclesiasticus hebraice. Secundum codices

Tuber jesu nii Sirach sive Ecclesiasticus Rebraice. Secundum codices nuper repertos vocalibus adornatus addita versione latina cum glossario hebraico-latino, ed. N. Peters. Freiburg i. B. 1905. XVI 163 S. S. Bacher, W., The destruction of the Original of Ecclesiasticus, a. ET XVI, 5 febr. 05. S. 236. 237.

Grootaert, A., L'Ecclésiastique est-il antérieur à l'Ecclésiaste?, s. RR NS, II, I Janv. 05. S. 67—73.

Margoliouth. Note on the Word "Ganaz", s. ET XVI, 5 febr. 05. S. 247.

S. 257. Taylor, C., The alphabet of Ben Sira, s. JQR vol. XVII no. 66. Jan og

S. 238—239.
Cohn, L., Ein Philo-Palimpsest (Vat. gr. 316). s. SBA 05, 1. S. 36—52.
Nestle, E., Ein falsches Bibelsitat der neuen Philo-Ausgabe, s. Philo-

Nestie, E., Ein lancates and logus. 04. S. 477—478.
† Lawlor, H. J., The Book of Enoch in the Egyptian Church, s. Hermath. 04. XXX. S. 178—183.

+ Aicher, G., MM im Sinne von "Dunkelheit", s. BZ III (05), 2.
Bacher, W., Der hebräische Vokalname Melopum, s. ZDMG 58, 4 (04)
S. 799—806.
Barth, J., Zum semitischen Demonstrativ d. s. ZDMG 59, 1. (05). S.
159—162.

Barth, J., Miscellen, s. ZDMG 59, I (05). 163—165. † Fabre d'Olivat, La langue hébraïque restituée et le véritable seus des mots hébraïques rétabli et prouvé par leur analyse radicale. 2e éd. 2 parts. Paris 1905. † Gesenius, W., Hebraisches und aramäisches Handwörterbuch über

† Gesenius, W., Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte Testament, in Verbindung mit H. Zimmern bearbeitet von Fr. Buhl. 14. Aufl. Leipzig 1905. XVI. 932 S. 80.

Hyvernat, M., Le langage de la Massore (B), s. RB. NS II, 2 (avr. 05). S. 203—234.

† Lambert, M., et Brandin, L., Glossaire hébreu-français du XIII e siècle. Paris 1905. XV. 295 S.

† Mazin, R., ITHEN First Hebrew Reader. Vocabularies and Exercises. London 1904. 66 S.
Les origines de l'alphabet hébraïque, par la Redaction d'AIM., VIII, 3 (1 févr. 05). S. 126—129.

Pilches, E. J., The order of the letters of the Alphabet, s. PSBA XXVII, 2 (05). S. 65—68.

Praetorius, Fr., Bemerkungen zum südsemitischen Alphabet, s. ZDMG 58, 4 (04). S. 715—726.

Proctor, H., L'alphabet hebraïque, s. AlM VIII, 2 (15 janv. 05). S. 88—91.

ר למוד לחופיל (A teacher's handbook of picture lessons, forming a first year's course in conversational hebrew for children. Merthyr Tydfil 1905. IV. 98. 10 S.

† Růzička, R., Beiträge zur Erklärung der nomina segolata im Hebräischen. Prag 1904. 19 S. Lex. 80 (SB der böhm. Gesellsch. d.

Wissensch.).

a, D., Zu "Melupum", s. ZDMG 58, 4 (04). S. 807—810. D., מבטרת הכויב בעברית Jerusalem 1905 [Aussprache des anderen Sprachen].

s, J., The High Priest's procession and the liturgy, s. JQR r. 05 no. 67. S. 586. eh, B. H. St., Chamberlains Vorstellungen über die Religion item energial der Innalian a. 27th Province and St. 1888. iten, spesiell der Israeliten, s. ZPhP 04/05. XII, 1—4.

... The High Priest's procession, s. JQR XVII apr. 05 no. 67. 586. au, E., Die alttestamentliche Auferstehungshoffnung. Hannover I S. 80.

I S. 80.

r, G., De extispicio capita tria, scripsit et imaginibus illuscedit de Babyloniorum extispicio Caroli Bezold supple-Gießen 1905. 75. 7 S. 3 Taf. 80 (Religionsgesch. Vertid Vorarb. II, 4).

r, J., Die Heilsnamen im biblischen und kirchlichen Spracht, s. SS 05, 1. S. 20—32.

121, G., Chi Erano i Magi, s. Rivista Storico-Critica delle Theologiche, Roma Anno I. Genn. 05 fasc. I. S. 10—40.

A., Das Ausgießen von Wein und Öl als Ehrung bei den MGW I. M. 40 (05). S. 12—40.

MGW J. M. 49 (05). S. 12-40. , La société israélite, d'après l'Ancient Testament; traduit et le l'allemand par B. de Cintré. Paris 1904. XVI. 224 S.

des Bibliques).

M. E., Fantaisies biblico-mythologiques d'un chef d'école s.

II, I (Janv. 05) S. 5—38. [le chef d'école ist Stucken, le gehören die Mitarbeiter der Vorderasiatischen Gesellschaft.

F., Profeten en psalmen in hunne verhouding tot de offers, 19, 1 (05). S. 18-39.

B., Die Gottgeweihten in der alttestamentlichen Religion.

Tübingen 1905. 34 S. 80.
d, Le culte de Dusarès d'après les monnaies d'Adraa et de s. Rev. Numismatique, 4° série, T. 8. Trimestre 2, 04. 173

M., La vita campestre degli antichi Ebrei, s. StR 05. II.

155. ai, U., L'ispirazione divina nell' antico Israele, s. Rivista Anno I. Genn. 05 ritica delle Scienze Theologiche, Roma. Anno I. Genn. 05 S. 1-19.

Die Prophetie in der Zeit vor Amos. Ein Versuch zur alttlichen Religionsgeschichte, s. Beitr. z. Förderung christl. Theo-The exodus festival and the unleavened bread, s. ET. XVI, 8. S. 346—347.

ot, A., Le cuite des morts ches les Hébreux, s. JA. nov. S. 441-485.

s. 441-455. ter, L, Orientalische Baulegenden, s. Gl. B. 86, 6. 4. Aug. 04. nn, J., Die Idee der Sühne im Alten Testament. Eine Unter-über Gebrauch und Bedeutung des Wortes Kipper. Leipzig III. 112 S. 80.

Hollmann, G., Welche Religion hatten die Juden, als Jesus auftrat.

1-10. Tausend. Halle 1905. IV. 83 S. 8º (Religionsgesch. Volksbücher, f. die deutsche christliche Gegenwart. I, 7).

Kennet, N. H., The origin of the Aaronite priesthood, s. JThSt. VI, no. 22 (Jan. 05). S. 161-187.

Kirchner, Subjekt und Wesen der Sündenvergebung, besonders auf

der frühesten Religionsstufe Israels, s. ThSKr. 05, 2. S. 163-182. † Köberle, J., Das Rätsel des Leidens. Eine Einführung in das Buck Hiob. Groß-Lichterfelde 1905. 32 S. 80 (Bibl. Zeit- und Streit-

friagen I, 1).

† Köberle, J., Die Bedeutung der Sündenvergebung in der aktestmentlichen Frömmigkeit, s. NKZ XVI I., 05, S. 20—50.

† Lagrange, M. J., Études sur les religions sémitiques. zième éd, revue et augmentée Paris 1905.

1 C. La famille dans l'antiquité israélite. Paris 1905. 296 S. St.

Lévy, L. G., La famille dans l'antiquité israélite. Paris 1905. 296 S. S. Iatthes, J. C., Rouw en doodenvereering bij Israel, s. TThT. III,

Matthes, J. C., Rouw en doodenvereering bij Israel, s. TThT. III, I (05). S. I—30.

† Maurer, F., Völkerkunde, Bibel und Christentum. I. Teil. Völkerkundliches aus dem Alten Testament. Leipzig 1905. VII. 254 S. S.

† Meusel, War die vorjahwistische Religion Israels Ahnenkult? Ein Überblick über die Geschichte dieses Problems, s. NKZ XVI, 6 (05).

S. 484-494. Meyboom, H. U., Magiërs, s. ThT 39, I (05). S. 40—70.

Mommsen, Th., Zum ältesten Strafrecht der Kulturvölker. Fragen
zur Rechtsvergleichung gestellt von —, beantwortet von H. Brunner,
B. Freudenthal, I. Goldziher, H. F. Hitzig, Th. Nöldeke,
H. Oldenberg, G. Röthe, J. Wellhausen, U. v. Wilamowitz-Moellendorff. Mit einem Vorwort von K. Binding. Leipzig

witz-Moellendorff. Mit einem Vorwort von K. Binding. Leipzig 1905. IX. 112 S. 80.

Nash, W., L., An Arab stamp, with a view of the Beit Ullah at Mecca, s. PSBA XXVI, 6 (04). S. 264—265.

Offord, J., L'identité de Resheph, d'Apollon et de Ramman, s. Alm VIII, I (Janv. 05). S. 14—16.

Palmer, A., Sm., Michael the Messiah, s. ET XVI, 6 march 05. S. 287.

Poznański, S., The High Priests procession, s. JQR vol. XVII no. 66 Jan. 05. S. 388.

† Reinach, S., Cultes, mythes et religions. Paris 1905. XII. 8. 468 S.

† Robertson, J., Die alte Religion Israels vor dem 8. Jahrh. v. Chr. nach der Bibel und nach den anderen Kritikern. Deutsche Übersetzung. 2. Aufl. mit Erlaubnis des Verf. revid. u. herausg. von C. v. Orelli. Stuttgart 1905. VII. 367 S. 80.

† Rosenzweig, Ad., Kleidung und Schmuck im biblischen und talmudischen Schrifttum. Berlin 1905. VII. 130 S.

mugischen Schrifttum. Berlin 1905. VII. 130 S.
† Roscher, W., H., Die Sieben- und Neunzahl im Kultus und Mythus der Griechen, nebst einem Anhang. Nachträge zu den Enneadischen und Hebdomadischen Fristen und Wochen enthaltend. Leipzig 1904. 126 S. 8 (ASG XXIV, I).
Rothstein, Beziehungen

Rothstein, Beziehungen zwischen Israel und Babylon, s. ZER 05, 3.

S. 195-211.

Schwally, F., Zur Heiligenverehrung im modernen Islam Syriens und Nordafrikas, s. AR VIII, 1 (05). S. 85-96.

Scipwith, G. H., The god of Sinai and Jerusalem, s. JQR XVII apt.

05 no. 67. S. 489-513.

- † Selby, T. G., God of the patriarchs. Studies in the early scriptures of the Old Testament. London 1904.
- † Sellin, E., Die Spuren griechischer Philosophie im Alten Testament.
  Leipzig 1905. 32 S. 80.
  † Sellin, E., Der Ertrag der Ausgrabungen im Orient für die Erkenntmis der Entwicklung der Religion Israels. Leipzig 1905. IV S. mit IV S. mit Titelbild.
- Titelbild.

  Sellin, E., Der Ertrag der Ausgrabungen auf den Trümmerfeldern des akten Orients, insbes. Palästinas, für die Erkenntnis der Entwicklung der Religion Israels, s. NKZ 05, 2. S. 102—136.

  † Service of the Synagogue: Eve of Atonement. London 1904.

  † Staerk, W., Sände und Gnade nach der Vorstellung des älteren Judentums, besonders der Dichter der sogen. Bußpsalmen. Eine biblisch-theologische Studie. Tübingen 1905. III. 75 S. 80.

  Vollers, K., Die Symbolik des Mash in den Semitischen Sprachen, s. AR VIII, I (04). S. 97—103.

  † Waagenaar, L., Godsdienst, ritus en ceremoniën der Joden. 3e druck. Amsterdam 1904?

  † Wabnitz, A., L'instruction et l'éducation en Palestine chez les an-
- † Wabnitz, A., L'instruction et l'éducation en Palestine chez les anciens juifs et à l'époque de Jésus et des apôtres, s. RThQR 04, 6.
- S. 485—528.
  † Weiß, H., Die messianischen Vorbilder im Alten Testament. Ein Beitrag für den Religionsunterricht. Freiburg i. Br. 1905. VIII. 100 S. 80.
- 100 S. 80. † Zapletal, V., Die vermeintlichen Einflüsse der griechischen Philosophie im Buche Kohelet, s. BZ III, (05), 2.
- † Biberfeld, A., Königtum im alttestamentlichen Israel, s. Jahrb. der jüdisch-literar. Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1905.
  † Duss aud, R., Questions mycéniennes, V. Origine égéenne des Philistins. Influence des cultes mycéniens en Syrie, s. RHR 05. S. 30—37.
  Duss aud, R., La chronologie des rois de Sidon, s. RA IV Série Tome V Janv. Févr. 05. S. 23.
  † Frankel, S., Samaritaner-Galiläer-Babylonier, s. Beilage z. Allg. Zeitung 05 no. 32. S. 255.
  † Happel, J., Ein Beitrag zum Verständnis der alttestamentlicher Geschichtsschreibung. Passau 1905. 35 S. 8 (Aus "Theologisch-prakt. Monatsschrift").
- Monatsschrift").
- Jalabert, L., Les Phéniciens et l'Odyssée (d'après l'ouvrage de V. Bérard), s. Alm VIII, 5 (1 Mars 05). S. 234-236. Jaubler, E., Die Parthernachrichten bei Josephus. Berlin 1904. 65 S.

- 80 (Diss.).
  Judt, J. M., Die Juden als Rasse. Deutsche Ausg. Berlin o. J. IV.
  243 S. 80.
  † Oeuvres complètes de Flavius Josèphe traduites en français sous la
  direction de Th. Reinach. Tome III Antiquités judalques, livres
- direction de Th. Reinach. Tome III Antiquités judalques, livres XI—XIV. Traduction de J. Chamonard Paris 1905. 8°. König, E., A modern attempt to reduce King Saul to a mythological figure, s. ET XVI, 9 (June 05). S. 422—425. Krauß, S., Die jüdischen Apostel, s. JQR vol. XVII no. 66 Jan. 05.
  - S. 370-383.

† Максимовъ, В. П., Исторія бревняго Востока культурно-политическая н военная съ отдаления временъ до эпохи македонскаго завованія. Томъ I. кинги I—4. St. Petersburg 1905. 745 S. 8 (Geschichte des alten Orients. Kultur-politische u. militär. Untersuchung). Murison, R. G., The hornet, s. ET XVI, 5 (Febr. 05). S. 239. [Jerobeam I. Sohn von приз — дого. Die "Hornissen" waren nach I Ch.

robeam I. Sohn von 19713 — 1972. Die "Hornissen" waren nach I Ch. 2, 19. 50—54 Abkömmlinge Ephrata, eines Weibes Kalebs. Nach I K. 11, 26 war aber Jerobeam Ephratite].

Posnański, S., Philon dans l'ancienne littérature Judéo-arabe, s. RÉ].

Tome 50 no. 99 janv. févr. 05. S. 10—31.

† Smith, G. A., Sion: the city of David, s. Exp. janv. 05. S. 1—15.

† Men of the Old Testament. Solomon to Jonah. By Walter F. A. J. G. Greenhough and Others. Manchester 1904. viii—300 S. S.

† Watson, J., Issak, the Type of quietness, s. Exp. febr. 05. S. 124—13.

† Wolff-Beckh, B., Kaiser Titus und der jädische Krieg. Steglin 1005. 25 S.

1905. 35 S.

ZDPV XXVIII (05), 1/2 mit 3 Tafeln. — Studien aus dem Deutschen evangelischen archäologischen Institut su Jerusalem: 3. Öhler, W., Die Ortschaften und Grenzen Galiläas nach Josephus (Schluß). — Blanckenhorn, M., Geologie der näheren Umgebung von Jerusalen.

— Guthe, H., Das Stadtbild Jerusalems auf der Mossikkarte von Madeba. — Sandler, Medisinische Bibliographie für Syrien, Palästina und Cypern. — Clauß, H., Kommt Jerusalem auf der Scheschonk-Liste von Karnak vor? — Simonsen, Golgatha, eine Betonungfrage. — Bücherbesprechungen.
Register zu Band XVI—XXV v. J. Benzinger, Leipzig 1905. 60 S. MNDP 05, I. I. Mitteilungen. Schumacher, G., Die Ausgrabungen auf dem Tell el-Mutesellim. VII. Die Ausgrabungen im Frühjahr 1905. — Kurze Mitteilungen. — II. Nachrichten. — Nr. 2. I. Mitteilungen. Schumacher, G., Die Ausgrabungen auf dem Tell el-Mutesellim. VII. Die Ausgrabungen im Frühjahr 1904 (Forts. u. Schluß). — Benzinger, J., Römischer Meilenstein bei 'Am ed-Dilbe. — Dalman, Das Land, das mit Milch und Honig fließt. — Blanckenhorn, M., Wetterberichte aus Palästina. — Kurze Mitteilungen. Sandler, Medisinische Bibliographie für Syrien, Palästina

teilungen.

teilungen.

PEF, Oct. 04. — Notes and News. — Annual meeting. — Macalister, A. St., Ninth quarterly report on the excavations of Gezer. — Macalister, A. St., Supplementary notes on the eighth report. — Sayce, A. H., Inscribed weights. — Baldensperger, Ph. G., The immovable east (cont.). — Smith, G. A., The Roman road between Kerak and Madeba. — Peters, J. P., Visit to Kefr Shiyla, Janieh, and neighbourhood. — Conder, C. R., Notes of Bible geographie. — Wilson, Ch., Austrian Excavations at Taanach. — Merill, S., An ancient sewer at Jerusalem. — Cowley, A., E., A supposed early copy of the Samaritan Pentateuch. — Notices of publications. — Notes and querries: Conder, C., Remarks on the Gezer tablets, Johns, C. H. W., Remarks on the Gezer tablet, Macalister, A. St., Notes on objects in the Government Museum at Jerusalem.

at Jerusalem.

- Jan. 05. — Notes and News. — The late Thomas Chaplin. — Macalister, A. St., Tenth quarterly report on the excavations of Geser.

- Baldensperger, Ph. G., The immovable east (cont.). - Smith,

— Baldensperger, Ph. G., The immovable east (cont.). — Smith, G. A., The Roman road between Kerak and Madeba (cont.). — Macalister, A. St. and Masterman, E. W. G., Occasional papers on the modern inhabitants of Palestine. — Schick, C., The birth-place of St. John the Baptiste. — Conder, C. R., Notes on Bible Geography. — Conder, C. R., Note on the Gezer Tablet. — Wilson, C. W., Centurial inscriptions on the Syphonon the High-Level Aqueduct at Jerusalem. — Wilson, C. W., Eycavations of the German Palestine Exploration Society at Tell el-Mutesellim in 1903. — Offord, J., Miscellaneous notes. — Notices and foreign publications. — Notes and Querries.

PEF, April 05. — Notes and News. — Macalister, A. St., Eleventh quarterly report on the excavations of Gezer. — Baldensperger, Ph. G., The immovable east (cont.). — Jennings. — Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula. — Wilson, C. W., The camp of the tenth legion at Jerusalem and the city of Aelia. — Macalister, A. St., The Crypts in St. Anne's Church, Jerusalem. — Smith, G. A., Notes on "The Roman road between Kerak and Madeba". — Macalister, A. St, Lamps recently found at St. George's College, Jerusalem. — Datzi, A., Meteorological observations taken in Jerusalem. — Hanauer, J. E., Palestine animal folk-lore (concl.). — Masterman, G., Dead Sea observations (cont.). — Notices and foreign publications. — Notes and Querries: 1) Wright, T. F., Inscribed lamps. — 2) Wallis, W. Cl., "Neolithic Altar" at Gezer. — 3) Tenz, J. M., Millo and the City of David. — Sayce, A., 4) The Cuneiform Tablet discoverd at Lachish. 5) Paran on the Egyptian monuments. 5) Deuteronomy I, I. — 6) Smith, G. A., Callirhoë; Machaerus; Atharoth. — 7) Wright, F. F., The Fund's exhibit at St. Louis.

Adler, M. N., The Itinerary of Benjamin of Tudela (cont.), s. JQR St. Louis.

St. Louis.
Adler, M. N., The Itinerary of Benjamin of Tudela (cont.), s. JQR vol. XVII, no. 66 Jan. 05. S. 286—306, no. 67, apr. 05. S. 514—530.
† André, A., Egypte et Palestine. Notes de voyage. Paris 1905. 169.
P. Anastase, Bilan commercial et agricole de Baghdad, s. AlM VIII, 6 (15 Mars 05). S. 242—250.
† Baedeker, Palästina und Syrien. Leipzig 1904. XCIV, 395 S. 20

Karten 52 Plane. 160.

Karten 52 Pläne. 160.

† Bebler, v., Das Praetorium des Pilatus, s. ThQ 05, 2. S. 179—230.

† Bludau, A., Ein Ausflug nach Baalbak und Damaskus. Hamm 1904.

32 S. 80 (Frankfurter zeitgemäße Broschüren XXIII, 11).

† Delaville le Roulx, J., Les hospitaliers en Terre Sainte et à Chypre (1100—1310). Paris 1904. XIII, 440 S. 40.

† Dörfler, F., Aus dem Lande der Bibel. Ergebnisse einer biblischen Studieureise. Pößneck i. Th. 1904. III, 229 S. mit Abb. u. Kunstbeil. 80.

† Frohnmeyer und Benzinger, J., Bilderatlas zur Bibelkunde. Ein Handbuch für den Religionslehrer und Bibelfreund. 501 Abbildungen u. erläuterndem Text. Stuttgart 1905. VIII, 188 S. 80.

Gatt, die Mauer des Agrippa, s. ThQ 87, 2 (05). S. 264—270.

Ghanimé, J., Edesse: description et souvenirs, s. AlM VIII, 4 (15 févr. 05). S. 169—177.

† Ghosn-el-Howie, The newly discovered sculptures in Coele-Swria.

févr. 05). S. 169-177.
† Ghosn-el-Howie, The newly discovered sculptures in Coele-Syria, s. JBL XXIII (04). S. 211-214.
† Grammatica, L., Testo atlante di Geografia Sacra, I. Geografia biblica. Bergamo 1904(?). 60 S. ill. 15 tav. 4°.

† Gray, B., The stepps of Moab, s. Exp. Janv. 05. S. 68—76. † Guide to Palestine and Syria. With 13 Maps and Plans. 3rd el. (Macmillan's Guides.) London 1905.

† Guthe, H., Der deutsche Muristan in Jerusalem 1881 u. 1905, a deutsch Evgl. Zeitschr. f. Kenntnis u. Förderung der deutschen Evgl.

deutsch Evgl. Zeitschr. f. Kenntnis u. Förderung der deutschen Evgl. Diaspora im Ausland B. IV, 3.

Horna, K., Das Odoiporikon des Konstantin Manasses, s. Byzzzi. Zeitschr. 04. S. 313—355.

Jalabert, L., La province d'Arabie d'après l'ouvrage de MM. Brizzov et v. Domassewski, s. Alm VIII, 10 (15 mai 05). S. 457—46L.

Jaussen, Fr. A., Savignac, R., Vincent, H., 'Abdeh (suite), s. R., NS II, 1 (Janv. 05). S. 74—89. 2 (avr. 05). S. 235—257.

Kayal, Th., Le commerce de Salda, s. Alm VIII, 7 (1 avr. 05). S. 327—220.

S. 327—329. Lammens, H., Agriculture et sylviculture libanaise, s. AIM VIII, 3 (1 févr. 05). S. 120—126. Lammens, H., Le climat du Liban, s. AIM VIII, 1 (1 Janv. 05).

S. 7—10.

Mallon, A., Sans la décapole, s. AlM VIII, II (I Juin 05). S. 521—525.
Malouf, 'Isa, L'industrie libanaise et la fonte des cloches, s. AlM
VIII, 7 (1 avr. 05). S. 303—312.

Marmier, G., Contributions à la géographie de la Palestine et des
pays voisins (suite), s. RÉJ Tome 49, Nr. 98 oct.-déc. 04. S. 181—189.

Moffatt, J., Jerusalem from Rehobeam to Hezekia. I. s. Exp. march
oc. S. 225—226.

Moffatt, J., Jerusalem from Rehobeam to Hezekia. I. s. Exp. march o5. S. 225—236.

† Mommert, C., Topographie des alten Jerusalems. 3. Tl. Salomoss Mauerbau, die Wasserversorgung Jerusalems, der Mauerbau Manasses. Leipzig 1905. VIII, 174 S. mit Bildnis u. I Karte. 80.

† Musil, A., Die Provincia Arabia von R. E. Brünnow, A. v. Domaszewski und J. Euting, s. WZKM XVIII, 4. S. 379—404.

† Mygind, E., Vom Bosporus zum Sinal. Erinnerungen an die Eisweihung der Hamidié Pilgerbahn des Hedjas (Teilstrecke Damaskus-Ma'an). Mit 2 Portr., 15 Bildern, I Karte und I Höhenriß. Konstantinopel 1905. X, 93 S. 80.

Megre, H., L'alimentation en Syrie, s. AlM VIII, 2 (15 Janv. 05). S. 82—88; 3 (1 févr. 05). S. 130—135; 4 (15 févr. 05). S. 177—184; 8 (15 avr. 05). S. 359—364.

† Peters, J. P. and Thiersch, H., Tombs at Marissa (Maréshah). London 1905.

† Pillet, A., Du lieu du martyre et du sépulcre des Maccabées, s. Rev. des. Sciences eccl. nov. 04. S. 385—405.

des. Sciences eccl. nov. 04. S. 385-405.

Prasek, J. v., The sojourn in Goschen and the Exodus, s. Exp. march o5. S. 223-225.

† Puchstein, O., Führer durch die Ruinen von Ba'albek. Berlin 1905.

40 S. Abb. 2 Taf. u. 1 Kartenskizze.

40 S. Abb. 2 Init d. I Faircusaiste.

+ Puch stein, O. und Lüpke, Th. v., Ba'albek. 30 Ansichten der deutschen Ausgrabungen. 30 Blätter mit Unterschriften in deutscher, englischer und französischer Sprache. Berlin 1905. 80.

+ Regesta Regni Hierosolymitani (MXCVII—MCCXCI). Addita-

mentum, ed. Reinhold Röhricht. Innsbruck 1904. IV, 136 S. 8. † Rüegg, A., Auf heiligen Spuren abseits vom Wege. Bilder und Erinnerungen aus dem Morgenlande. 78 Illustr., 2 Planskissen u. 2 Karten. Zürich 1905.

aith, G. A., Jerusalem under David and Salomon, s. Exp. febr. 05. S. 81—102.
S. 81—102.
nith, G. A., Jerusalem from Rehoboam to Hesekiah, s. Exp. march 05. S. 225—236; ap. S. 306—307; may S. 372—380.
Thiersch, H. und Hölscher, G., Reise durch Phönisien und Palästina, s. MDOG no. 23 Sept. 04.
incent, H., Les fouilles anglaises de Géser, s. RB, NS II, I (janv. cc.) S. 100—102. **05).** S. 100—103. incent, H., Les fouilles en Palestine, s. RB, NS II, 2 (avr. 05). S. 269-271 Wecserzik, Edler v. Planheim, K., Die Lage des Sionhügels. Übersicht über die Ergebnisse der Sionfrage: Wien 1905. 93 S. I eingedruckte Skisse. 80. ., La plus ancienne description de Delr al-Qala'a, editée, s. AlM VIII, 4 (15 févr. 05). S. 158—161. 5 (1 mars 05). S. 220—228.

S. 13° année. — avril 05. — Halévy, J., Recherches bibliques: Le livre de Nahum. — Halévy, J., Excore l'inventeur d'un critérium sumérien. — Halévy, J., Études évangéliques: Luc. XIV, 1—24. — Halévy, J., Quelques noms propres inexpliqués: L. Yaubi'di. II. Le nom du dieu Nin-ib. — Halévy, J., Bibliographie.

Clermont Ganneau, Recueil d'archéologie orientale, Tome VI, livraisons 18—19. — \$ 27. Tanit et Didon. — \$ 28. L'empereur Adrien et Jérusalem. — \$ 29. Le prétendu dieu Ogenès. — \$ 30. Echmoun. — Melkart et Hermès-Héracles. — \$ 31. L'empereur usurpateur Achilleus. — \$ 32. Le sceau de Chema', serviteur de Jérobeam. — \$ 33. Fiches et notules: Inscription d'El-Maqsoura. — Aògóvi. — Martha. — Phaena de la Trachonite. — Le nom phénicien Gerhekal. — Inscription bilingue de Qala't Esraq. — Χάρη-Βοστρα! — Saint Epiphane et l'alchimie. Epiphane et l'alchimie. Leucas Balanée. — \$ 34. Le roi de "tous les Arabes". — \$ 35. Leucas Balanée. — \$ 36. Vente de sépulcres. — \$ 37. Nouvelles découvertes archéologiques dans le Haurân. — \$ 38. La province d'Arabie. d'Arabie.

ivraisons 22 et 23: \$ 39. Les nouvelles dédicaces phéniciennes de Bodachtoret. — \$ 40. Albert le Grand et l'ère chaldéenne. — \$ 41. Sépulcre doάλευτα. — \$ 42. Un monogramme attribué à l'empereur Nicéphore Phocas. — \$ 43. Une semsémiyé médiévale avec inscription et armoires arabes. — \$ 44. Un texte arabe inédit pour servir à l'histoire des chrétiens d'Egypte.

Babelon, E., Variétés numismatiques. IX Le dieu Eschmoun, s. Rev. Numismatique. 4 e série T. 8 Trimestre 2. 04. S. 266—274.

Babelon, E., Variétés numismatiques. IX Le dieu Eschmoun, a. Rev. Numismatique. 4 e série T. 8 Trimestre 2, 04. S. 266—274.

Barth, J., Zwei althebräische Siegelinschriften, s. Jahrb. der jüdliter. Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1904.

utler, H. C., et Littmann, E., Explorations at Si' (Princeton Expedition to Syria), s. RA IV Série. Tome V. Mai Juin 05. S. 404—412.

Chapot, V., Antiquités de Syrie, s. Revue des études anciennes.

T. 6 2, (Janv. Mars 04). S. 31—36.

hebli, P., Notes d'archéologie libanaise, s. RB, NS II, 1 (Janv. 05).

S. 89—92 [Kufische Inschrift].

lermont Ganneau, Bericht über eine neupunische Inschrift, s. CASBL Sept. Oct. 04. S. 553, 554.

CASBL Sept. Oct. 04. S. 553. 554.

Cumont, Fr., Une inscription Greco-Araméenne d'Asie Mineure, a. CAIBL. Janv. févr. 05. S. 93—104.
† Delattre, Epitaphes puniques et sarcophage de marbre. Note de Ph. Berger, s. CAIBL. Sept. oct. 04. S. 505—512.
Épitaphes puniques et sarcophage de marbre. Lettre du R. P. Delattre et note de M. Ph. Berger, s. CAIBL, Sept. Oct. 04. S. 505—512.
Jalabert, L., Les récentes découvertes archéologiques en Syrie, s. All VIII, 6 (15 mars 05). S. 270—276.
Jalabert, L., Une nouvelle inscription latine de Baalbek, s. All VIII, 7 (1 avr. 05). S. 313—314.
† Kokowzow, P., Über ein Mosaik mit hebräischer Inschrift (IV.—V. Jahrh.) aus Kefr-kenn, s. Mitteil. des Kais. orthod. Palästinsverein, B. 13 (02). S. 30—41 u. 61.

Jahrh.) aus Kefr-kenn, s. Mitteil. des Kais. orthod. Palästinsverein, B. 13 (02). S. 30—41 u. 61.

Lagrange, Fr. M. J., Deux bustes palmyréniens, s. RB, NS II, 2 (2vr. 05). S. 265—268.

† Landau, W., Frhr. v., Beiträge sur Altertumskunde des Orients. IV. Eine Inschrift aus Heldus. — Tammus. — Tanit pnê ba'al. — Eine Gemme. — Worterklärungen. Leipsig 1905. 48 S. 4 Taf. 30.

Landau, W., Frhr. v. Vorläufige Nachrichten über die im Eschmutempel bei Sidon gefundenen phönisischen Altertümer. Fortsetsung. Ergebnisse des J. 1904. Mit Benutsung von Mitteilungen von Th. Macridy-Bey und H. Winckler. Berlin 1905. 6 Taf. 16 S. (MVAG 10. 1).

Macridy-Bey und H. Winckler. Berlin 1905. 6 Taf. 16 S. (MVAG 10, 1).

Lévy, J., Malcandre dans l'inscription d'Eschmounasar, s. RA nov.-déc. 04. S. 385—399.

† Littmann, E., Semitic inscriptions. London 1905. 4°.

Praetorius, Fr., Zur Inschrift des Mésa', s. ZDMG 59, I (05). S. 33—35.

Ronzevalle, S., Notes sur quelques antiquités syriennes, s. RA. IV Série. Tome V Mai Juin 05. S. 44—54.

† Rouvier, Numismatique de villes de la Phénicie, aus Journ. internat. d'archéol. et de numism. Tripolis 1903 (VI), 30 S. 2 pl. 8° u. Tyrus 1903/04 (VI. VII). 108 S. 4 pl. 8°.

Sobernheim, M., Palmyrenische Inschriften. Berlin 1905. [MVAG 10, 2]. 57 S. 25 Taf. 8°.

Vincent, H., Glanures épigraphiques, s. RB, NS II, I (Janv. 05). S. 93—98.

Vincent, H., Varia, s. RB, NS II, I (Janv. 05). S. 98—100. [Aus der Sammlung Ustinow — v. G.]

Weill, J., Une inscription hébralque à Lozère, s. RÉJ Tome 49 no. 98 oct.-déc. 04. S. 305—306.

Chelko, L., Les manuscrits arabes de notre Bibliothèque Orientale (suite): SS. Pères, Homilies, s. AlM VIII, 9 (1 mai 05). S. 422-427. Homilies, Sermons 10 (15 mai 05). S. 471-477.
† Derenbourg, H., Notes critiques sur les manuscrits arabes de la Pibliothères arabes de la Pibli

† Derenbourg, H., Notes critiques sur les manuscrits arabes de la Bibliothèque nationale de Madrid. Paris 1904. 54 S. 80. † Müller, F. W. K., Handschriften in Estrangelo-Schrift aus Turfan, Chinesisch Turkestan, 2 Th. Berlin 1904. 117 S. Abb. 2 Taf. (ABA). Schwab, M., Manuscrits hébreux du musée de Cluny, s, RÉJ. Tome 50 no. 99 janv. févr. 05. S. 136—139. Schwab, M., Les manuscrits et incunables hébreux de la Bibliothèque d'Alliance Israélite (suite et fin), s. RÉJ. Tome 49 no. 98 oct.-déc. 04. S. 270—206. S. 270—296.

A XVIII Mai 05, 3/4. — Delaporte, L. J., Tablettes de compta-bilité chaldéenne. — Horten, M., Das Buch der Ringsteine Färäbl's. Mit Aussügen aus dem Kommentar des Emir Ismä'il el Hoseini el Färäni. — Becker, C. H., Die Entstehung von 'Ušr- und Haräg-Land in Ägypten. — Conti Rossini, Canti popolari tigrai. — Leander, P., Zur sumerischen Kompositionslehre. — Meißner, Leander, P., Zur sumerischen Kompositionstente. — Bibliographie. Br., Zum rid sabe. — Becker, C. H., مُلْمُنَّةُ. — Bibliographie. Andrae, W., Aus einundswanzig Briefen von ihm, s. MDOG. Nev. 04, no. 25. S. 16—73. Ein Privatbrief von ihm. S. 73—77. Beiträge zur assyrischen und semitischen Sprachwissenschaft. Herausgeg. von Fr. Delitzsch und P. Haupt. V, 3. S. 233—412. Leipzig 1905. 8°.
Boissier, A., Choix de textes relatifs à la divination assyro-babylonienne. Avec 4 planches. Genf 1905. VIII. 275 S. 8°.
Cuneiform texts from Babylonian Tablets etc. in the British Museum. Part XVIII (50 plates). Part XIX (50 plates). Part XX (50 plates). Printed by order of the trustees. London 1904. VI. VI. IV S. 150 Taf. 4°.
Delaporte, L. J., Notes de métrologie assyrienne, aus RAE XXVI. 05. 94. X Série. Tome IV. sept. oct. 04. S. 241—306.
ossey, M. C., Études Sumériennes, s. JA. X Série. Tome V, I. (Janv. févr. 05). S. 105—129.
Genouillac, H. de, Les dieux de l'Élam, s. REA XXVII 1—2 (05). S. 94—119. S. 94—119.
Godbey, The place of the code of Hammurabi, s. Monis I apr. 05. S. 199-226. Fray, L. H., Kai Lohrasp and Nebuchadnessar, s. WZKM XVIII, 03 (04). S. 291—298.

Halévy, J., Les prétendus mots sumériens empruntés en assyrien.

Paris 1905. 73 S. 80. [alévy, J., Le signe cunéisorme 📂 , s. JA. X Série. Tome V, 1. (Janv. févr. 05). S. 150—151.

Hilprecht, H. V., Babylonian life at the time of Esra and Nehemia, s. SST 04 no. 38. S. 516—517.

Hinojosa, E., de, El código de Hammurabi, s. España mod. Idic. 04. S. 31—41.

Hommel, Fr., Der Geburtstag des Gottes Tamuz (22. Desember), s. Münchener Neueste Nachrichten 04. Nr. 597 S. I.

Ioworth, H. H., The god Asshur and the Epic of "Marduk and Tiamat", s. PSBA, XXVI, 7 (04). S. 275—282. XXVII, I (05). S. 7—12. S. 7-12. Hüsing, G., Iteration im Elamischen V, s. OLZ VII. Sp. 332-336. Hüsing, G., Chaldaeer und Chalyter, s. OLZ VII. Sp. 366-367. Hüsing, G., Die Lautwerte der Mal-Amir-Inschriften, s. OLZ VII. Sp. 437—440.

bhns, C. H. W., An overlooked fragment of an Eponym List, s. PSBA XXVI, 6 (04). S. 260—261.

ohns, C. H. W., On some lists of aromatic words and spices, s. PSBA XXVII, 1 (05). S. 35—38.

ohns, C. H. W., Chronology of Ašurbānipal's reign, BC 668—626.

III, s. PSBA XXVII, 3 (05). S. 92—100.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 25. IL 2905.

† Johns, C. H. W., Babylonian and Assyrian laws, contracts, letten. London 1904. 446 S. 80.

König, E., The god Asshur and the epic of "Marduk and Tiamer, s. PSBA XXVI, 7 04. S. 275—282.

† Lau, R. J. und Prince, J. D., The Abu Habba Cylinder of Naburari (V Rawlinson Pl. 64). Autographed text with an introduction and a glossary in English and German. Leiden 1905. X. 40 S. 8 (SSt S. V). Lehmann, C. F., Zwei unveröffentlichte chaldische Inschriften, z. ZDMG 58, 4 (04). S. 815—852.

Lehmann, C. F., Ein Schlußwort, s. ZDMG 58, 4 (04). S. 859—863. Lehmann, C. F., Keilinschriftliches zur Sphärenmusik?, s. EAG IV S. 2856—250.

S. 256—259. ehmann, C. F., Weiteres sur altassyrischen Chronologie, s. BAG W Lehmann, Lehmann, C. F., Weiteres zur altassyrischen Chronologie, z. BAG IV S. 260—261.

Lehmann, C. F., Zu D. H. Müllers Hammurabi-Glossen, s. WZKM XVIII, 3 (04). S. 336—339.

† Meißner, Br., Parysatis, s. OLZ VII. Sp. 384—385.

Meißner, Br., Aus dem altbabylonischen Recht, Skissen. Leipzig 1905.
32 S. 80 (AO VII, 1).

Müller, D. H., Meine Hammurabi-Glossen, s. WZKM XVIII, 3 (04).

S. 240—242.

S. 340—342.

Müller, H., Zur Hammurabi-Kritik, s. ZDMG 59, I (05). S. 145—149.

† Muß-Arnolt, W., Assyrisch-englisch-deutsches Handwörterbuch.
15. u. 16. Lief. Berlin 1904/5. 128 S. 80.

† Nöldeke, A., Aus zwölf Briefen von ihm, s. MDOG. Nov. 04. no. 25.

S. 3-15. Offord, J., Le dieu Nusku - Nisrok, s. AlM VIII, 8 (15 avr. 05). S. 375-377.
Peiser, F. E., Zur altbabylonischen Datierungsweise, s. OLZ. VIII.
Sp. 1-6.

Sp. 1-6.
† Perles, F., PIDTTH (zu OLZ 237-238), s. OLZ VII. Sp. 279-280.
Pinches, Th., Nina and Nineveh, s. PSBA. XXVII, 2 (05). S. 69-79.
Pinches, Th. G., The element It in Babylonian divine names, s.
JAS Jan. 05. S. 143-150.
Sayce, A. H., The decipherment of the Hittite Inscriptions, s. PSBA
XXVI, 6 (04). S. 235-250.
Sayce, A. H., The discovery of archaic Hittite inscriptions in Asia
Minor, s. PSBA XXVII, 1 S., 21-31. (05), 2 S. 43-47.
Sayce, A. H., The Assyrian god Au, s. PSBA. XXVII, 2 (05). S.
111-112.

111-112. Sayce, A. H., The new historical fragment of Nineveh, s. RAS. oct. 04. S. 750-782. S. 750—782. Scheil, V., Miscelles. IV. La déesse Nisaba, s. OLZ. VII. Sp. 253--255.

+ Scheil, V., Miscelles. IV. La deesse Nisaba, S. OLZ. VII. Sp. 253—255. + Schuchhardt, C., Babelturm und Irminsul, s. PJ B. 116 (04), 2 S. 241-253.
† Selbst, J., Deutsche Orientforschung, s. Lit. Beil. der Köln. Volks-

zeitung 04 no. 42. S. 325—328.

Thureau-Dangin, Fr., Nouvelle inscription de Goudéa. La ruine de Shirpourla (Lagash) sous le règne d'Ourou-Kagina, aus RAE VI, I (04). IO S.

† Virolleaud, Ch., L'astrologie chaldéenne. fasc. 7. Le livre intitulé "enuma (Anu)ilu Bêl" publié, transcrit et traduit. Transcription. Shamash. Paris 1905. 34 S. 4°.

Weber, O., Sanherib, König von Assyrien 705—684. Kine Skisse. Leipzig 1905. (AO. VI, 3). 80. 29 S. !immern, H., Zur Hammurabi-Kritik, s. ZDMG 59, 1 (05). S. 149—154.

Z. B. 41. Heft 1. (04) — Rubensohn, O. u. Knatz, F., Bericht über die Ausgrabungen bei Abusir el Mäläq im Jahre 1903. — Schweinfurth, G., Ein neuentdeckter Tempel in Theben. — Brix, W., Über das im zweiten Papyrusfund von Kahun enthaltene Sothisdatum des mittleren Reiches der ägyptischen Geschichte. — Bor-chardt, L., Sind die Neumondsdaten der Illahunpapyri chronologisch zu verwerten? — Brix, W., Bemerkungen zu dem vorstehenden Aufsatz. — Sethe, K., Zur zeitlichen Festlegung der zwölften Dynastie und zur Benutzung ägyptischer Sothisdaten überhaupt. — Sethe, K., Der Name Sesostris. — Sethe, K., Schoinos und Dodekaschoinos. — Schäfer, H., Zur Geschichte des Uräus am Kopfschmucke des Königs. - Schäfer, H., Darstellung einer Beisetzung im alten Reich. — Schäfer H., Der Speer des Horus als Rückenbrett von Mumien und als Amulett. — Bissing, Fr. W. v., Ein Skarabaeus mit dem (o= (3) Namen Gardiner, A. H., The reading of

- Schack-Schackenburg, H., Nr. 60 des Matheatischen Handbuchs. — Schack-Schackenburg, H., 📝 🥻 Viii, 验全 - Schäfer, H., Zauberpapyrus Harris 9-IK, 14 und Plutarchs Erzählung vom Tode des Osiris. — Miscellen: Borchardt, L., Die Spitze der Pyramide des Königs Amememhets III. — Zwei Sockel. — Borchardt, Zwei Kasteneinsätse. — Bissing, Fr. W. v., Die älteste Darstellung des Königs im "Kriegshelm". — Schäfer, H., Zur Geschichte der Königstitulatur. — Calice, Fr. v., Sur le prêtre In-mwtf. — Sethe, Die endgültige Lesung für den Namen der Überschwemmungsjahreszeit. — Schack-Schackenburg, Prisse 2.6. — Calice, v., Zu Papyrus Westear Schackenburg, Prisse 2, 6. — Calice, v., Zu Papyrus Westcar XI, 8. — Otto, W., Ägyptische Flüssigkeitsmaße. — Flinders

Gardiner, A. H., An use of the later absolute pronoun.
 Leipoldt, J. und Violet, B., Ein saldisches Bruchstück des vierten Esrabuches.
 Schäfer, H., Ägyptische Worte bei Diodor, I. Nwt als Name für Theben.
 Der ägyptische Name des 'Αβατον bei

Philä. — Sethe, K., Koptische Etymologien. — Jéquier, G., Supports de statues royales. — Bissing, Fr. W. v., Zu Agypt. Zeitschr. 41, 85 ff. — Bissing, Fr. W. v., Sesonchis II. — Bissing,

Fr. W. v., Zur Lesung von [1] . - Schäfer, H., Der Name Takompso. - Leipoldt, J., . - Erschienene

† EEF. 03/04. I. Egypt exploration fund: Naville, E. and Hall, H. R. Excavations at Deir El-Bahari. — Flinders Petrie, W. M.

Excavations at E-in agric. — Finders Fetrie, W. M., Excavations at E-inagar. — Garis Davies, N. de, Archaeological survey. — Grenfell, B. P. and Hunt A. S., Graeco-Roman branch. II Progress of Egyptology: Griffith, F. Ll., Hieroglyphic studies etc. — Kenyon, F. G., Graeco-Roman branch. — Crum, W. E.,

tic. — Kenyon, F. G., Graeco-Roman branch. — Crum, W. E., Christian Egypt.

† Memoir of REF. 26 (05). W. M. Flinders Petrie, Ehnasya 1904. With Chapters by F. Ll. Griffith and C. F. Currelly. VIII. 41 S. 44 Taf.

† Acta Pauli. Aus der Heidelberger koptischen Papyrushandschrift. N. I. Herausgeg. v. C. Schmidt. Zusätze zur I. Ausgabe. Leipzig 1905. LV S. 80.

† Acta Pauli. Übersetzung, Untersuchungen und koptischer Text.

1905. LV S. 80.

Acta Pauli. Übersetzung, Untersuchungen und koptischer Text, herausgeg. v. C. Schmidt. (Aus der Heidelberger koptischen Papyrushandschrift Nr. I). 2. erweiterte Ausg. ohne Taf. Leipzig 1905. LV. 240. 80 S. Lex. 80.

André, A., Égypte et Palestine. Notes de voyage. Paris 1905.

Ausgrabungen auf der Stätte von Theben (Ägypten), s. Globus. Bd. 86, Nr. 8 (04). S. 140—141.

Annua H. Über Fragmente im mittelägyptischen Dialekt. Göttingen

86, Nr. 8 (04). S. 140—141.

† Asmus, H., Über Fragmente im mittelägyptischen Dialekt. Göttingen 1904. 70 S. 80. (Lpz. Diss.).

† Baillet, J., La réunion de la famille dans les enfers égyptiens, s. JA. Sant oct of

Sept. oct. 04.

+ Ball, E. A. R., Cairo of To-Day. 4th ed. revised and enlarged.

(Black's Guide Books). London 1905. pp. 264. 180.

+ Bénédite, G., Un guerrier libyen; figurine égyptienne en bronze

incrusté d'argent, conservée au Musée du Louvre. Paris 1903 (Monuments et Mémoires publiés par AIBL IX, 2).

† Bénédite, G., Une nouvelle palette en schiste, Paris 1904 (Monuments et Mémoires publiés par AJBL X, 2).

† Bissing, F. W. v., Ein thebanischer Grabfund aus dem Anfang des Neuen Reiches. 2. n. 4. Lief. 4 farb. Tafel mit 4 S. Text. Redin

Neuen Reiches, 3. u. 4. Lief. 4 farb. Tafel mit 4 S. Text. Berlin 1905. 49×65 cm. † Bissing, F. W. v., Geschichte Ägyptens im Umriß von den ältesten Zeiten bis auf die Eroberung durch die Araber. Berlin 1904. VIII.

188 S. 8%

† Borchardt, L., Ausgrabungen der Deutschen Orient-Gesellschaft bei Abusir im Winter 1903/04, s. MDOG 04 (Sept.) no. 24.
† Budge (E. A. Wallis) Cook's Handbook for Egypt and the Sédin. With Illusts. and Maps. London 1905. xviii 812 S. 80.
† Canons of Athanasius of Alexandria. The Arabic and Coptic Versions. Edited and Translated by W. Riedel and W. E. Crum. (Issued by the Text and Translation Society). London 1904. 8vo, pp. xxxv—152 pp. xxxv—153. † Capart, J., Bulletin critique des religions de l'Égypte: 1905, s. RHR

mars avr. 05. S. 192-195.

† Catalogus van het Rijksmuseum van oudheden te Leiden. Egyptische Afdeeling. 1° deel. 1904. 8. 75 S. 8°.
† Catalogue Général des antiquités égyptiennes du Musée de Caire. Vol. XVII, Nr. 18065—18793. Bissing, F. W. v., Steingefäße. Vienne Leipsig 1904. 173 S. Abb. 10 Taf.
— Vol. XVIII. Nr. 9201—9400, 26001—26123, 33001—33037. Greec inscriptions. Edit. J. G. Milne. Oxford and Leipzig 1905. XL 153 S. 11 Taf. 8°.
— Vol. XIX. Nr. 27631—28000. 32368—33367. Greec bronzes; ed. Cl. Edgar. Cairo 1905. XI. 99 S. 19 Taf.
† Dattari, G., Sur l'époque on furent frappées en Egypte les premières monnaies de la réforme de Dioclétian, s. Rev. Numismatique. 4e série T. 8, Trimestre 3, 04. S. 394—399.
† Chantre, E., Recherches anthropologiques dans l'Afrique orientale. Égypte. Lyon 1904. XVIII, 318 S. Abb. u. 10 Taff. 4°.
† Clédat, J., Le monastère et la nécropole de Baoult, Cairo 1904. VIII, 71 S. 38 Taff. 4°. (Mém. de l'Inst. franç. de l'Archèol. Orient. du Caire XII, 1).
Clédat, J., Nouvelles recherches à Baoult (Haute-Égypte), Campagnes

du Caire XII, 1).

Clédat, J., Nouvelles recherches à Baouit (Haute-Égypte), Campagnes 1903/04, s. CRAJBL Sept.-Oct. 04. S. 517—526.

† Collection Raoul Warocqué. Antiquités égyptiennes, grecques et romaines. Nr. 101—240. Mariemont 1904. 82 S. 80.

† The Coptic Version of the New Testament in the northern dialect otherwise called Memphitic and Bohairic. With introduction, crit. appar., and lit. engl. transl. Vol. III and IV. Oxford 1905.

Vol. III The Enseless of S. Paul. ed from Ms. Oriental 442 in the

dialect otherwise called Memphitic and Bohairic. With introduction, crit. appar., and lit. engl. transl. Vol. III and IV. Oxford 1905.—
Vol. III. The Epistles of S. Paul, ed. from Ms. Oriental 442 in the British Museum. XLVIII, 635 S.— Vol. IV. The Catholic Epistles and the Acts of the Apostles. Ed. from Ms. Oriental 424.— The Apokalypse, ed. from Ms. Curson 128 in the care of the British. Mus. III, 591 S.
Dennis, J. T., New officials of the IVth to Vth dynasties, s. PSBA XXVII, I (05). S. 32—34.

Erman, A., Die ägyptische Religion. Berlin 1905. VI, 261 S. 80 (Handbücher der Kgl. Museen B. IX).

† Ermoni, V., Rituel copte du baptême et du mariage: Baptême (suite). s. ROCh oct. 04.

\*\*Ermoni, V., Rituel copte an papteme et un manage. Sapteme venue, s. ROCh oct. 04.

† Gardiner, Alan H., The inscription of Mes. A contribution of the study of Egyptian judicial procedure. Leipsig 1905. 40 S. u. S. 41—54 in Autogr. Lex. 8º [Untersuchungen sur Geschichte und Altertumskunde Ägyptens. Herausg. v. K. Sethe. B. IV].

† Glyptothèque Ny-Carlsberg. II: Les monuments étrusques et égyptiens. Avec texte de Th. Wiegand, G. Körte et W. Schmied. Lief. 18. München 1904. 10 Taf. 50, 5×39, 5 u.

32 S. 40.

Griffith, R. Ll., Note on an Egyptian gold signet-ring, s. PSBA XXVII, I (05). S. 38.

† Guide to Egypt and the Südän. Including a Description of the Route through Uganda to Mombasa. 3rd ed. (Macmillan's Guides.) Guide to Route through Ug

London 1905. 80.

London 1905. 80.

+ Hall, H. R., Nitokris-Rhodopis, s. Journ. of hell. stud. Vol. 24, 2 (04). S. 208—213.

Hall, H. R., Greec mummy-labels in the British Museum, s. PSBA XXVII, 1 (05). S. 13—21; 2. S. 48—56: 3. S. 83—91.

- † Hall, H. R., Greec Ostraca in the British Museum, including a Ptolemaic fragment of the Phoenissae, s. Classical Review vol. 18, no. 1. Febr. 04. † Hall, H. R., Discovery of an XIth dynasty tempel at Deir-el-Bahar
- Egypt, s. Mass. 04 no. 43.

  † Köppen, A. u. Breuer, K., Das Mobiliar der alten Ägypter, in "Geschichte des Möbels unter Berücksichtigung der architektonischen und tektonischen Formen", Berlin u. New York 1904.
- 47—83.
- S. 47—83.

  † Krémář, A., Die Einleitung der ägyptischen Geschichte im Altertum und das chronologische Problem des Umfangs derselben. Prag 1904. 14 S. (Sitzungsber. d. böhm. Gesellsch. d. Wissensch.).

  Legge, F., A new carved slate, s. PSBA XXVI, 6 (04). S. 262—263.

  Legrain, G., The King Samon or Seshemon and the enclosures of El-Kab, s. PSBA XXII, 3 (05). S. 106—111.

  Lehmann, C. F., Sarapis contra Oserapis, BAG IV 396—401.

  † Levy, E., Über die theophoren Personennamen des Alten Ägyptens zur Zeit des neuen Reiches. (Dyn. XVIII—XX) Teil I. Berlin 1905. 58 autogr. S. 4°. (Diss.).

  † Lindau, G., Über das Vorkommen des Pilzes des Taumellolchs in altägyptischen Samen, s. SBA 04, B. XXXV.

  Loret, V., Une hypothèse au sujet de la vocalisation Égyptienne, s. PSBA XXVI, 6 (04). S. 227—234; 7, S. 269—274.

  Mallon, A., Les récentes découvertes de Thèbes, s. AlM VIII, 4 (15 févr. 05), S. 141—151; 5 (1 mars 05), S. 228—233; 7 (1 avr. 05), S. 321—327.
- S. 321—327.

  Mallon, A., Bas-reliefs de sphinx, s. RA IV Série Tome V mars-avr. o5. S. 169—179.

  Milne, J. G., A Hoard of coins from Egypt of the fourth century B. C., s. RA Série Tome V mars-avr. o5. S. 257—261.

  Murray, M. A., A Roman terra-cotta figure of an Apis bull, s. PSBA XXVI, 7 (04). S. 294.

  Naville, E., A mention of a flood in the Book of the Dead, s. PSBA VXVI 6 (04) S. 261—267: 7. S. 282—287.

- XXVI, 6 (04), S. 251-257; 7, S. 283-287.

Newberry, P. E., The Horus-title of the Kings of Egypt, s. PSBA min

- XXVI, 7 (04). S. 295—299.

  Newberry, P. E., The temple of Erment as it was in 1850, s. PSBA XXVII, 3 (05). S. 100.

  Newberry, P. E., Extracts from my notebooks. VIII, s. PSBA XXVII, 3. (05). S. 101—105.

  † Nuoffer, O., Der Rennwagen im Altertum. I, 7. Leipzig 1904 (Diss.). S. 10—30: Ägypten und Syrien nach den ägyptischen Denkmälern des neuen Reiches.
- mälern des neuen Reiches.
  † Palanque, Ch., Le Nil à l'époque pharonique, son rôle et son culte en Égypte. Paris 1903. XIV, 132 S. 8º (Bibl. de l'école des hautes études, fasc. 144).

  Dia Käniga Ägyptens swischen dem Mittleren und
- Pieper, M., Die Könige Ägyptens zwischen dem Mittleren und Neuen Reich. Berlin 1904. 39 autograph. S. 4° (Diss.). † Raeder, H., Papyrusfundene i Ozyrrhynchos III. s. Nordisk Tids-skrift for filologi. 3 raekke, B. 12 (04), 2. S. 49—56.

- † Revillout, E., Le premier et le dernier des moralistes de l'ancienne Égypte, a. Bs. 04, 79. Santoni, L., Alto Egitto e Nubia. Roma 1905. 430 S. et fig.
- Schäfer, H., Die Auswanderung der Krieger unter Psammetich I. und der Söldneraufstand in Elephantine unter Apries, s. BAG IV, 2.
- und der Söldneraufstand in Elephantine unter Apries, s. BAG IV, 2.
  † Schmidt, C., Koptisch-gnostische Schriften. B. I: Die Pistis Sophia.

   Die beiden Bücher des Jeü. Unbekanntes, altgnostisches Werk.
  Herausg. im Auftrag der Kirchenväterkommission der kgl. preuß.
  Akademie der Wissenschaften. Leipzig 1905. XXVII, 410 S. (Die griech. christl. Schriftsteller der ersten 3 Jahrh. B. 13.)
  Schweinfurth, G., Steinzeitliche Forschungen in Oberägypten, s. Zeitschr. f. Ethnologie 03, 5. S. 798—822.
  † Schweinfurth, G., Die Umgegend von Schaghab und El Kab (Oberägypten), s. Z. d. Gesellsch. f. Erdkunde zu Berlin 1904, 8. S. 574—593.
  † Sethe, K., Beiträge zur ältesten Geschichte Ägyptens. Mit einem Beitrag von E. Meyer. 2. Hälfte, III u. S. 65—147. Leipzig 1905 (Untersuchungen zur Geschichte und Altertumskunde Ägyptens III, 2).
  Sevell, R., Tiles from Mycene, with the cartouche of Amenhetep III,
- (Untersuchungen zur Geschichte und Altertumskunde Ägyptens III, 2).
  Sevell, R., Tiles from Mycene, with the cartouche of Amenhetep III, s. PSBA XXI, 6 (04) S. 258-259.
  † Steindorff, G., Eine archäologische Reise durch die Libysche Wüste zur Amonsoase Stwe. Mit einer Karte von B. Hassenstein, s. Petermanns Geogr. Mitteilungen 04. Heft 81.
  † Stromer, E., Geographische und geologische Beobachtungen im Uadi Natrün und Fägregh in Ägypten. Frankfurt a. M. 1905. [Aus Abhandlungen d. Senckenberg. naturforsch. Gesellschaft. S. 69-96. I Taf., I Kartenskizze u. I Blatt Erkl.]
  † Theodore M. Davis' Excavations: Biban el Molak. The tomb of Thoutmosis IV, by H. Carter a. P. E. Newberry; with an essay on the king's life of monuments by G. Maspero, and a paper on the physical characters of the mummy of Thoutmosis IV, by G. W. Smith. Westminster 1904. XLV, 150 S. 28 (30) Taf. u. vielen Textabb. 40.

- Smith. Westminster 1904. XLV, 150 S. 28 (30) 1ai. u. vielen Textabb. 4°.

  † Turaiew, B., Beschreibung der ägyptischen Sammlung des Altertumsmuseum bei der Universität Kazan. Petersburg 1903 (russisch).

  † Urkunden, ägyptische, aus den Kgl. Museen zu Berlin. Herausgegeben von der Generalversammlung. Koptische Urkunden II. B., 7. Hest. Berlin 1905.

  † Vogelsang, Fr., Die Klagen des Bauern (aus Papyr. 3023 u. 3025 d. kgl. Museen zu Berlin). Berlin 1904. 36 S. 4°.

  † Weil, R., Recueil des Inscriptions égyptiennes du Sinai; Bibliographie, Texte, Traduction et commentaire. Paris 1904. VII, 243 S. 4°.

  Wiedemann, A., Magie und Zauberei im alten Ägypten. Leipzig 1905. 32 S. (AO VII, 4).

  † Wiedemann, A., Die Rassen im alten Ägypten, s. Umschau VIII, Nr. 4 u. 5.
- Nr. 4 u. 5. † Wiedemann, A., Das Pferd im alten Ägypten, s. Umschau VIII, Nr. 52.
- Winstedt, E. O., Sahidic Biblical fragments in the Bodleian library.
  III, s. PSBA XXVII, 2. (o5). S. 57—69
  Zwaan, J. de, The meaning of the Leyden Graeco-Demotic Papyrus
  Anast. 65, s. JThSt VI, apr. 05, no. 23, S. 418—424.

Abrahams, J., An eighth-century Genizah document, s. JQR XVII, apr. 05, no. 67, S. 426—430.

Bacher, W., The Talmudical particle אולכן, s. JQR XVII, apr. 05, no. 67. S. 583.

Bacher, W., Note to J. Q. R. XVII, 279 l. 9, s. JQR XVII apr. 05, no. 67. S. 583.

Bacher, W., Le Kitab Al-Tarikh de Saadia, s. RÉJ Tome 49, no. 98 oct. dec 04. 208—200.

oct.-déc. 04. 298—300. Bacher, W., Bischr b. Asron, s. RÉJ Tome 49, no. 98 oct.-déc. 04.

S. 300. Bacher, W., MD 100, s. REJ Tome 49, no. 98 oct.-déc. 04. S. 301-302.
† Bamberger, S., Die neuesten Veröffentlichungen aus dem arabischen

Mischnakommentar des Maimonides. 2. Heft. Bemerkungen und Berichtigungen zu den Neuausgaben des Kommentars zu den Traktsten מוש (VIII—XXIV), מיסיי (I—IV), און הייסיי (I—III), און הייסיי (I—V), וויסיי (IV. V). Frankfurt a. M. 1905. 49 S. 80 (Jahrb. der jüd. lit. Gesellschaft).

Gesellschaft).

Baneth, E., Der Mischna-Traktat Abot mit Maimuni's arabischem Kommentar. Berlin 1905. VI, 50 S. 8º (Progr. der Lehranstalt f. d. Wissenschaft des Judentums in Berlin).

† Bereschit Rabba mit kritischem Apparat u. Kommentar v. J. Theodor. Mit Unterstützung der Alliance israel. univ. und der Zunz. Stiftung. 2. Lief. (S. 81—160). Berlin 1904. 8º.

† Berliner, A., Die altfranzösischen Ausdrücke im Pentateuch-Kommentar Reschile. Alphabetisch geordest und erklätt. Frenkfurt a. M.

mentar Raschi's. Alphabetisch geordnet und erklärt. Frankfurt a. M.

21 S. 80. 1905. 21 S. 80. + Bondi, J., Der Siddur des Rabbi Saadia Gaon. Frankfurt a. M. 1905. 40 S.

40 S.
† Blumgrund, B., Hebräische Lexikographie des Talmuds und des Midrasch, s. Jahrb. der jüd.-liter. Gesellschaft. Frankfurt a. M. 1904.
† Dünner, J. H., Adnotationes criticae ad duos Talm. Bab. Tosephtaeque tractatus Sebachim et Menachot. Textum constituit, res explicavit historicamque originem ex fontibus investigavit. (In hebr. Sprache). Frankfurt a. M. 1905. IV, 240 S. 80.
† Eppenstein, Übersicht über die hebräisch-arabische Sprachvergleichung bei den jüdischen Autoren des Mittelaltera, mit besonderer Beziehung auf die Geschichte der Exegese. Frankfurt a. M. 1905.
31 S. (Jahrb. der jüd. lit. Gesellsch.).
Fränkel, S., Jüdisch-Arabisches I. Zu den Genîzâh-Dokumenten aus

Fränkel, S., Jüdisch-Arabisches I. Zu den Genîsâh-Dokumenten aus Kairo, II. Zur Geschichte des Netirâ, s. JQR vol. XVII, no. 66, Jan.

o5. S. 384—388.
† Funk, S., Das Grundprinzip des biblischen Strafrechts nach Maimonides. Berlin 1904.

monides. Berlin 1904.

Ginzberg, L., Genizah Studies, First article: Geonic Responsa (cont.),
s. JQR vol. XVII no. 66. Jan. 05. S. 263—285.

Goldziher, I., Mélanges judéo-arabes (suite), s. REJ. Tome 46, no. 98.
oct.-déc. 04. S. 219—230. Tome 50, no. 99. Janv. Mars 05. S. 32—44.

Heller, B., Éléments, parallèles et origine de la légende des Sept
Dormants, s. REJ. Tome 49, no. 98, oct.-déc. 04. S. 190—218.

Hirschfeld, H., Note on J. Q. R. XVII, 168, s. JQR. vol. XVII no. 66.

Jan. 05. S. 280—200.

Jan. 05. S. 389-390. The Jewish Encyclopaedia. Vol. IX Morawczyk-Philippson.

London und New York 1905. XV. 685 S.

† Lévy, L. G., la subspinning de Matamilie. Miss. 1885. Lévi, J., Ils sussesses hélique de Louise, de suites de L. S es l'un sons, a ME, marke de mode en 5.55 ٦. -نائے ہے د , EEL Te .= 9. mar. dec. d. d. de de mar. d. J. D. D. D. dec. de de de Levis, I. S. I n inc te D 

hitish Massam, s. 1936. XVI. apr. ap mr. 45 S. 490—490. Laim ouisies' Communic and Tourist Substitute, Aporto. Vi—VII. Indistribut Victori make: Annual Substitute and Substitute Victoria. † Maimonides' Co

energe, un Tourene fremer 1, unt 4 mine v. S. Frenchmens, Bolte 19

43. 20 S. D.

Maimonides, Moss. The Suite at the Fundami. Translated from the Original Anther Lext by M. Franklinners. But us. Sunsel thoughout. Landon 1905. 47: E. D. argoliouth, G., &c. ancour Huminant Human 185 at the Balant.

Massen, s. JOR vol. XVII m. fc. Jun. st. E. 197-197:

† Menachen ben Junef her Jeinen Dieser am Troyes Sobr.
Troyes. Rites Troyes. Zum entermal hemograp med Handschoffter.
der Miliethek Dovid Konferents zu Redenent z. mit fament. versehen v. M. Weiß. Franklert z. M. 1995. 42 S. 80 fc. Index.

Spenche) † Hathan, K. H., Ein annupuns Wienerbuck zur Milen unt bei Stembe. Petrachowski, M., Mindmist. Lief. XXVI. Bush 1995.
Petrachowski, M., Mindmist. Lief. XXVI. Bush 1995.
Petrachowski, S., Za meiner Sistic Shor "ibs Gabathoth unit. bushchen Kinn" (aben 35)—35), s. JUR vol. XVI. m. 36.

Pernansa, sischem Riter (aben 39. 189 39)

istehem Riter (aben 39. 189 39)

Ratner, R., Elsowe pre men we Verienten und Rughenngen des Textes des Jermalemischen Tulands mech aben Quellen und kendschriftlichen Fragmenten. Pass III; Tunktete Terumeth und Challe. Wilna 1904. VIII. 184 S. D.

† Schechter, S., Die Chmidin. Eine Studie über jüdische Mystät. Berlin 1904. 180 S.

† Schottenfeld, R., Was und men vom Talmed wissen? Gemeinverständlich dargestellt. Berlin 1904. 77 S. D.

Simon ben Jochai, Mechika, ein halsch a. lagged. Midwach von Brooden, unch handschriftlichen a. gedruckten Quellen rebenstruiert und mit erklärenden Anmerkungen und einer Einleitung versehen von Wennkfurt a. M. 1905. IVI. 180 S. D.

Fernakfurt a. M. 1905. IVI. 180 S. D.

D. Hoffmann. Frankfart a. M. 1905. XVI. 130 S. 30.

Talmad, der Bebylesische. Herzangegeben nach der Ed. princ.

(Venedig 1520—23) nebst Varianten der späteren von S. Lorja u.

J. Berlin revidierten Ausgaben u. der Münchener Handschrift mögBichst wortgetren übersetzt u. mit kurzen Erklärungen versehen von

T., Goldschmidt. 6. Bd. 2. Lief. 2. Hälfte. Der Traktat Baba

Camma. Berlin 1905. S. 209—450.
Vogelstein, H., Notwehr nach mosaisch-talmedischem Recht, s.
MGWJ 48. S. 513—553.
Wittmann, M., Zur Stellung Avencebrol's (Ibn Gebirol's) im Kntwicklungsgang der arabischen Philosophie. Mänster 1905. VIII. ?? R. +

† Budge, E. A. W., Lady Meux Manuscript Nr. 6. The book of Paradise being the histories and sayings of the monks and ascetics of the Egyptian desert by Palladius, Hieronymus and others. The Syrisc texts, according to the recension of 'Anân-Ishô' of Bêth 'Abhê, edit. with an English Translation. Vol. I u. II. London 1904. 4°.
† Burkitt, F. C., Evangelion Da-Mepharreshe. The Curetonian version of the four cosmolar with the readings of the Singi palimenest and

of the four gospels, with the readings of the Sinai palimpsest and the early Syriac patristic evidence, ed., collect., and arrang. Vol. I. Text V, 2 introd. and notes. London 1905. XX 550 S. and VIII

322 S. Burkitt, F. C., The Evangelion Da-Mepharreshe, s. ET. XVI, 7 (apr.

Burkitt, F. C., The Evangenou Dandelpass.

o5). S. 304—306.

† Corpus scriptorum christianorum orientalium. Curantibus J. B. Chabot, I. Guidi, H. Hyvernat, B. Carra de Vaux. Scriptores Syri. Şeries II. Tom. LXIV textus: Išo 'Yahb III patriarcha: Liber epistularum ed. R. Duval. Leipzig u. Paris 1904. 294 S. 80.

— Series III. Tom. IV. Pars II. Textus et versio: Chronica minora ed. E. W. Brooks, S. 41—238; versio: Interpretatus est C. B. Chabot S. 33—180. Leipzig u. Paris 1904. 80.

† Flemming, J., u. Lietsmann, H., Apollinaristische Schriften. Swriach. Mit den griechischen Texten und einem syrisch-griechischen

Flemming, J., u. Lietzmann, H., Apollinaristische Schriften. Syrisch. Mit den griechischen Texten und einem syrisch-griechischen Wortregister herausgeg. Berlin 1904. IX. 76 S. 80. (AGG. NF. VII, 4).

Grebmann, H., Studien sum syrischen Tetraevangelium, s. ZNW VI, 2

(05). S. 135-152.
Nestle, E., Qaimiqārā, s. ZDMG 59, I (05). S. 116.
Smith Lewis, A., The Evangelion Da-Mepharreshe, s. ET XVI, 9 (june 05). S. 427-428.

† Abdullah Al-Māmun Al-Sahrawardy, Toleration in Islam: the charter of the prophet Muhammad to the christians and that of the caliph Ali to the Parses, s. Asiat. Quart. Rew. jan. 05. S. 152—161. Anastase, L'origine de la nunnation en arabe, s. AlM VIII, 9 (1 mai 05). S. 389-400. Barth, J., Studien zu den 'Asma'ijjat, s. WZKM. XVIII, 3 (04). S.

الله المارية 
1904. LVI. 91 S.

Chelkho, L., Le traité philologique d'Abou Zaid intitulé בליט (Chelkho, L., Le traité philologique d'Abou Zaid intitulé edité, s. AlM VIII, 4 (15 févr. 05). S. 162—169; 5 (1 Mars 05). S. 209—214; 6 (15 Mars 05). S. 260—270.

† Cheikho, L., Le traité philologique Kitâb al-mațar par Abou Zaid al-Anșâri, publié. Beyrouth 1905. 34 S. avec tables. (Extrait de la revue AlM).

† Christensen, A., Recherches sur les Rubā'iyat de Omar Hayyām, Heidelberg 1905. III, 174 S. 80. (Materialien su einer Geschichte der Sprachen und Literaturen des vorderen Orients. Herausgegeben v. M. Hartmann. Heft 3). † Fagnan, E., Les Tabakät Malekites. Zaragoza 1904. Fischer, A., Miscellen, I. der Götze Jarüt, 2. feminina auf bloßes t

im Arabischen, 3. angebliches caritatives فَحُولِ im Agyptisch-Arabischen, 4. ein Gesetz der Jesiditen, s. ZDMG 58, 4 (04). S. 869-876. im Ägyptisch-AraA., Pfeile aus Nab3-Holz, s. ZDMG 58, 4 (04). S. 877—887. Un manuscrit arabe chrétien du IX siècle, s. AlM VIII, 6 05). S. 258—265.

han and W. Sparroy. With the pilgrims to Mecca. Great e of A. H. 1319. A. D. 1902. Introduced by A. Vambéry. 1905. 314 S. 80.

7, A., Texte zur arabischen Lexikographie, nach Handschriften Leipzig 1905. XIV. 73. 328 S.

7, Le Tannour du déluge, s. JA. X Série. Tome V, I (Janv. S. 141—143.

8, Les Hanifs, s. JA. X Série. Tome V, I (Janv. févr. 05). 145.

9, Le prophète Sâlih, s. JA. X Série. Tome V, I (Janv. S. 146—150.

10 reg, J., Die arabischen Lehrbücher der Augenheilkunde. el sur arabischen Literaturgeschichte. Unter Mitwirkung von ert und E. Mittwoch bearbeitet. Berlin 1905. 117 S. (ABA).

1d, H., The Arabic portion of the Cairo Genisah at Camth article), s. JQR. vol. XVII no. 66 Jan. 05. S. 198—202. a, J., Etymologie Arabo-Syrienne. Mots et locutions Syriaques iome vulgaire du Liban et de la Syrie. Tome I. avec la tion de l'éditeur son frère P. Hobelka. Basconta 1904.

9, O., L'Islamisme. Paris 1904. VIII 289 S. 180.

C., Une nouvelle source du Qorân. Paris 1904. 47 S. 80.

C., Wahb ben Monabbih et la tradition judéo-chrétienne an Paris 1904. 24 S. 80.

CL, Une nouvelle source du Qorân. Extrait du JA. Paris

G., Zum arabischen Unterricht. Erlangen 1905. 8 S. 80. 1n, E., Modern Arabic Tales. Vol. I. Arabic text. Leyden II. 272 S. 80. 1r., Beiträge zur Kenntnis arabischer Eigennamen. Teil I. 204. (Berliner Diss.).

17., Comte de, Études sur les dialectes de l'Arabie méridionale. 21 atlanh 1º ptie. Textes et traduction. Leide 1905. X 278 S. 80. 1th, S., The discussion between Abu Bishr Matta and Abu irafi on the merits of logics and grammar, s. JAS. Jan. 05.

D. H., Die Mehri und Soqotri-Sprache. II Soqotri-Texte. 5. XVI. 392 S. 8°. (Südarabische Expedition, veröffentlicht s. Akademie der Wissenschaften).
L, Mehri- und Soqotri-Glossen, s. ZDMG 58, 4 (04). S.

, C. A., Al-Battani sive Albatenii opus astronomicum ad licis Escurialensis arabice editum, latine versum, adnotatio-ructum. Pars prima: versio capitum cum animadversionibus. a: textum arabicum continens. Milano 1899/1904. LXXX S. 4°. (Manuali-Hoepli). gia Orientalis. Tome 1. Fascicule 2. History of the of the Coptic Church of Alexandra I. St. Mark to Theoras rabic Text. Edit., Translated, and Annotated by R. Evett. 4. 214 S. 8°.

† Preca, A., Malta cananea, ossia investig. filologico-ctym. nel. Hag. Maltese. Malta 1904. 768 S. 8°.
† Pröbster, E., Ibn Ginni's Kitäb al-Mugtasab. Heranageg. u. net einer Einleitung u. Anmerkungen versehen. Leipzig 1905. XXII. 64 S. 8°. (LSSt I, 3).
Salhani, A., Les Naqaied d'Akhtal et de Djarir d'après le Ms. de Constantinople, s. Alm VIII, 3 (1 févr. 05). S. 97—107.
† Salmon, G., L'introduction topographique à l'histoire de Bagdidi. d'Abou Bahr Ahmad ibn Thâbit Al-Khatib Al-Bagdidhi. Bouillon 1904. 310 S. 8°. (Bibl. de l'école des hautes études 148 fasc.). † Usama Ibn Munkidh. Memoiren eines syrischen Emirs am der Zeit der Kreussüge. Aus dem Arabischen übersetst und mit einer Einleitung und erklärenden Anmerkungen versehen von G. Schumann Mit einem Vorwort von H. Derenbourg, Innsbruck 1905. XIL 299 S. 80. † Vollers, K., Über Panislamismus, s. Preuß. Jahrb. B. 117, Heft 1. Wulf, M., de Philosophie médiévale, III Philosophie arabe, s. RHLR. X, I (Janv. févr. 05). S. 70—72. † Zaidān, G., Šārl wa-'Abdar-Rahmān. Kairo 1904.

Bezold, C., Kebra Nagast, die Herrlichkeit der Könige. Nach Handschriften in Berlin, London, Oxford und Paris. Zum ersten im äthiopischen Urtext herausgegeben und mit deutscher Übersetz versehen. München 1905. LXII. III 160 S. 49. [AMA XXIII, 1].
† Cimino, A., Vocabulario italiano-tigrai et tigrai-italiano. Rom 1905.
XIV. 338 S. 89. XIV. 338 S. 80.

† Corpus scriptorum Orientalium. Curantibus J. B. Chabot, L Guidi, H. Hyvernat, B. Carra de Vaux. Scriptores Acthiopici. Ser. L. Tom. 31. Philosophi Abessini, ed. E. Littmann. Textus et versio. Paris u. Leipzig 1904. 65. 140 S. 80.

— Series IL. Tom. XVII. Textus et versio. Vitae sanctorum antiquiorum. L. Acta Yarēdat Pantelewon ed. K. Conti Rossini. Paris u. Leipzig 1904. 60 S. 80.

† Horner, G., The Statutes of the Apostles; or, Canones Ecclesiastici. Edited with Translation and Collation from Ethiopic and Arabic MSS. Also a Translation of the Saidic and Collation of the Bohairle versions, and Saidic fragments. London 1005. xxxix—480 S. 129.

ã

sions, and Saidic fragments. London 1905. xxxix—480 S. 120. † Mondon-Vidailhet, C., Proverbes abyssins traduits, s. JA. Nov. déc. 04.

Raad, A. M., Aperçu sur les langues de l'Ethiopie, s. AIM VIII, I (Janv. 05). S. 10—16. 7 (1 avr. 05). S. 314—320.
Rossini, Conti, C., I manuscritti Etiopici della missione cattolica di Cheren, s. Rendic. d. R. Accad. di Roma, Cl. di Sc. 04, 7—8 S.

233—286.

Druck von W. Drugulin in Leipzig.

# Zeitschrift

filr die

## testamentliche Wissenschaft

Herausgegeben

von

### D. BERNHARD STADE

Gele Birchernst und Professor der Thenlogis im Gleisen

1906

Sechsundzwanzigster Jahrgang

Alfred Töpelmann (vormals J. Ricker'sche Verlagsbuchhändlung) Giellen 1906



# Zeitschrift

für die

# alttestamentliche Wissenschaft

Herausgegeben

TOD

#### D. BERNHARD STADE

Geh. Kirchenrat und Professor der Theologie zu Gießen

1906

Sechsundzwanzigster Jahrgang

Alfred Töpelmann (vormals J. Ricker'sche Verlagsbuchhandlung) Gießen 1906 Abdruck oder Übersetzung der Abhandlungen innerhalb der gesetzlichen Schutzfrist ist nur mit Genehmigung des Herausgebers und der Verlagsbuchkandlung gestattet.

Druck von W. Drugulin in Leipzig.

### Inhalt.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Sette |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Budde, Zum Text der drei letzten kleinen Propheten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | I     |
| Brockelmann, אי איי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 29    |
| Krauß, Zur Zahl der biblischen Völkerschaften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| Weerts, Über die babylonisch punktierte Handschrift No. 1546 der<br>II. Firkowitschschen Sammlung (Codex Tschufutkale No. 3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 49    |
| Margolis, Kuleiv (einschließlich der Komposita und Derivata) und<br>seine hebräisch-aramäischen Äquivalente im Gräzismus des A. T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 85    |
| Batten, Helkath Hazzurim, 2 Samuel 2, 12-16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 90    |
| Liber, Zu S. 365-7 des vorigen Jahrgangs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Stade, Der "Völkerprophet" Jeremia und der jetzige Text von Jer.<br>Kap. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 97    |
| — Die Dreizahl im Alten Testament                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 124   |
| — Zu Jes 3, 1. 17. 24. 5, 1. 8, 1f. 12—14. 16. 9, 7—20. 10, 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| Lévi, Aus einem Briefe von Israel Lévi an den Herausgeber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 142   |
| Bruston, Pour l'exégèse de Job 19, 25-29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 143   |
| Boehmer, Zu Psalm 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 147   |
| — Zu Psalm 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| Nestle, Miscellen: I. Zu den Onomastica sacra. 2. Luther über Symmachus zu Gen 4, 4. 3. I Könige 3, 22. 4. I Könige 5, 13. 5. Drusius als erster Sammler von Hexaplafragmenten. 6. Zu dem Bericht des Origenes über seine 5. und 6. Bibelübersetzung. 7. Zu Luthers Aufzählung der alttestamentlichen Bücher. 8. Zu Dan 11, 18. 9. Zu den NΩE-Münzen von Apamea. 10. Eglath šelišijja. 11. Zu den literae dilatabiles im Hebräischen. 12. Zu 24                                  |       |
| (1904) 321                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 159   |
| v. Gall, Bibliographie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| Westphal, Aaron und die Aaroniden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| Zillessen, "Tritojesaja" und Deuterojesaja. Eine literarkritische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| Untersuchung zu Jes 56—66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| Gottheil, hizzib yad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - •   |
| Nestle, Miscellen: 13. Wie alt war Isaak bei der Opferung? 14. Abrahams Dorf. 15. Zu Mandelkerns Konkordanz. 16. Zu der Zahl der Buchstaben der hebräischen Bibel. 17. Hyksos. 18. Zum Suffix der II. m. sg. im Hebräischen. 19. Zur hebräischen Wurzel srs. 20. Zu den Cantica am Schluß des Psalters. 21. Zum Zeugnis des Aristobul über die Septuaginta. 22. Die Mitte der Thora. 23. Maleachi 3, 16. 24. Ps 89, 3. 25. Luthers Unterscheidung von caf und kof. 26. Gen 2, 23 |       |
| y. Gall, Ankundigung einer neuen Ausgabe des hebräischen Pentateuchs der Samaritaner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| Stade, Ein tolles Versehen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 306   |
| v. Gall, Bibliographie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |

### Zum Text der drei letzten kleinen Propheten.

Von K. Budde.

Die drei letzten Bücher der Kleinen Propheten, Haggai, Sacharja d Maleachi — unter Sacharja ist dabei nur das Buch Sach 1—8 rstanden — bieten je ein bezeichnendes Beispiel der drei Arten r Überlieferung, die bei Prophetenbüchern vorkommen. Sacharja durchgängig Selbstbericht, d.h. der Prophet berichtet mit seinem h über die an und durch ihn ergangenen Offenbarungen Gottes; aggai ist ebenso durchgängig Fremdbericht, d. h. ein Anderer behtet über seine prophetische Tätigkeit, unter Nennung des opheten in der dritten Person; Maleachi ist reine Redenfolge, h. die Person des Propheten ist völlig ausgeschaltet, das ganze ch verläust in Worten Jahwe's, die nur als solche berichtet rden, mit stets sich wiederholenden Anführungsformeln, "spricht we", "spricht Jahwe der Heerscharen" usw. Zu wenig hat n bisher auf die Berichtform des Buches Sacharja und ihre Er-Auf ihre Herstellung in der ursprünglichen tung geachtet. inheit allein sollen sich die Bemerkungen beziehen, die ich zu sem Buche zu bieten habe, während ich bei Haggai und Maleachi e gründliche Nachlese halten will, die im wesentlichen den Erg meiner Seminarübungen im vergangenen Sommersemester rstellt.

I. Zum Buche Sacharja. Daß die Berichtform des Buches acharja nicht unverletzt erhalten geblieben ist, hat man schon an

Die drei Merkworte für die Überlieferungsart sind keine Musterbildungen. haute keine besseren zu finden; hätte ich autograph, heterograph, sonym gebraucht, wie ich anfangs wollte, so war allerlei Mißverständnis Tür geöffnet.

Zeitschrift L d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. I. 1906.

einigen Stellen festgestellt, ohne der Frage als solcher nachzugeh Allgemein einverstanden (Wellhausen, Oort, Nowack, Marti) ist s über 7, 8, dessen ויהי דבר יהוה אל וכריה לאמר die Einführung d Worte der früheren Propheten in v. 7 — lies mit LXX אלה TH - von ihrem Wortlaut trennt. Man wird aber nicht mit Ma und Nowack v. 8 und 9ª, sondern mit Wellhausen und Oort a v. 8 zu streichen haben. Das אמר לאמר von פי i die stehende Einleitung des Gotteswortes, zu diesem selbst gehöris wie 3, 6 im Munde des Engels Jahwes, wie für Sacharja 6, 12. 8,19 und schon I, 3, so hier für die älteren Propheten. Daß der Prophet auch deren Rede so einzuleiten pflegt, wird durch 1,4 bewiesen Zum Überfluß kehrt dieselbe Einleitung im weiteren Verlauf dieser Rede in des Propheten Munde immer wieder (8, 2. 3. 4. 6. 7. 9. 14. und in dem neuen Absatz v. 18ff. in v. 19. 20. 23). - Einen zweites Schritt tun nur Nowack und Marti. Sie streichen in 7, 1 die Worte und gewinnen dadurch mit einem Schlage ein gesundes Verständnis des höchst unklaren Zusammenhangs. Die ersten Verse ordnen sich nun als Einleitung dem im Selbstbericht redenden ייהי דבר יהוה צבאות אלי לאמר von v. 4 unter. Auffallenderweise ist eine dritte Stelle in diesem Zusammenhang auch von ihnen unbeachtet geblieben. Die Einführungsformel 8, I ist mit ihrem ויהי דבר יהוה צבאות לאמר weder Fisch noch Fleisch, entspricht weder dem Selbstbericht noch dem Fremdbericht. Will man sie halten, wie man es allgemein tut, so muß man vor לאכד ein לאכד ביי ergänzen; aber die schwebende Fassung ist nur ein weiterer Beweis für die Unechtheit des Verses, der hier durchaus nicht an der Stelle ist. Das folgende כה אמר יהוה צבאות hebt den Übergang des Propheten zur Gegenwart vollkommen ausreichend hervor.

Von K. 2—8 ist durch diese Ausschaltungen die Form des Selbstberichts ausnahmslos hergestellt. Es ist von besonderem Werte, daß dies in den beiden entscheidenden Fällen zu 7,8 und 7, I aus rein sachlichen Gründen geschehen ist. Wenn aber Nowack und Marti daneben hervorheben, daß an beiden Stellen gegen die Gewohnheit אליוכריה statt אליוכריה stehe, so muß man sich wundern, daß sie an dem gleichen Vorkommen in Kap. I gar keinen Anstoß ge-

mmen haben. Und doch begleiten dort kaum geringere sachiche Bedenken die Einführung des Propheten in der dritten Person, in Kap. 7.2 In v. 7f. heißt es: "Am 24. Tage des elften Monats, Li der Monat Sebat, im zweiten Jahre des Darius, gelangte Las Wort Jahwes an Sacharja den Sohn Berechjahus des Sohnes 'Iddos, den Propheten, also: Ich sah bei der Nacht, mad siehe ein Mann usw. Und das soll der Wortlaut (לאמר!) eines! השם Sacharja gelangten Gottesworts sein? Was auf לאמר folgt ist Eberhaupt kein Gotteswort, sondern des Propheten Schilderung von minem Gesicht, das Gott ihn schauen ließ. Zwischen der Zeitangabe in 72 und dem ראיתי in v. 8 darf nicht ein einziges Wort שלehn; das einzig mögliche הָרְשָּנְי יהוה oder וַיַרְשָּנְי יהוה (2, 3. 3, 1) würde erfordern. Die Fremdbericht-Formel 72 ist also einfach zu streichen. Der Fall liegt genau wie בי 7, I, wo das Prädikat וישלח ebenso wie das דאיתי hier von seiner Zeitbestimmung getrennt ist. Zu dem hergestellten Wortlaute vergleiche man Jes 6, I, zu dem ראיתי statt אוראה das in Hes I, I, wo die Dinge ebenso liegen.

So ausgerüstet treten wir an die letzte Stelle heran, wo die Überarbeitung am tießten eingegriffen hat und dem entsprechend auch die Verderbnis am schwersten zu heilen ist. Das ist, wie gewöhnlich — ich habe Gelegenheit gehabt, es an den Büchern Amos, Hesekiel, Jeremia nachzuweisen<sup>2</sup> — der Eingang des ganzen Buches. Es ist nicht leicht zu verstehn, daß man sich bei dessen Wortlaut bisher stets beruhigt hat. Ich setze ihn in Wellhausen's Übersetzung her. "Im achten Monat, im zweiten Jahr des Darius, erging das Wort Jahwes an den Propheten Zacharia

Ein Bewußtsein von der Schwierigkeit finde ich nur in W. Rothstein's Schrift Die Genealogie des Königs Jojachin und seiner Nachkommen usw. 1902, S. 38. 44. Er bestreitet die Ursprünglichkeit des Wortlauts, ohne Vorschläge su seiner Herstellung su bieten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Die Überschrift des Buches Amos und des Propheten Heimat (Semitie Studies, Berlin 1897, S. 106—110); The opening verses of the book of Ezekiel The Expos. Times, Oct. 1900, Aug. 1901); Die Überschrift des Buches Jeremia (XIII. Orientalisten-Kongreß in Hamburg, 1902, vgl. auch B. Stade in dieser Zeitschrift EXIII, 1903, S. 153 ff.).

ben Iddo also: Jahwe hat auf eure Väter einen schwei Zorn gehabt. Doch sollst du zu ihnen sagen: so spri Jahwe Sebaoth! Kehrt um zu mir, sagt Jahwe Sebao so kehre ich um zu euch, spricht Jahwe Sebaoth." e in Bedenken ist dagegen bisher laut geworden: mit Recht man längst auf Grund von 1,7.7,1 angenommen, daß die Ang des Tages hier verloren gegangen sei. Ein nicht unwichtiger halt dafür, daß der Eingang in der Tat gelitten hat; man umso schärfer auf andere Spuren zu achten haben. V. 2 erö hinter dem die direkte Rede Jahwes an den Prophe Woher dann aber die dritte Person קצף יושה, warum nicht אָּ In der Tat ist dies gerade in der Anrede an den Propheten bedingt nötig, umsomehr, da die erste Person für Jahwe von in v. 3 an sogar in der Rede an das Volk ausnahmslos braucht wird. Nur wo die Väter redend eingeführt werden, i läßt Jahwe sie natürlich von sich in der dritten Person sprec und ebenso den Propheten, wo er mit אמר ידוה צבאות נאם יהוה צבאות Jahwe als den Redenden bezeugen soll. weiter! "Eure Väter", so soll Jahwe zu dem Propheten sa In v. 4. 5. 6 kehrt das "eure Väter" wieder, aber jedesmal in Anrede an das Volk, wofür es sich denn auch allein eignet. richtet sich also garnicht an den Propheten, sondern an das V und steht daher an der falschen Stelle. Was soll auch dem pheten ein Unterricht über die Bestrafung der Väter oder Erinnerung daran? Daß der Schluß zutrifft, beweist v. 3. "D sollst du zu ihnen sagen" - ich kann nicht glauben, Wellhausen ganz ohne Unbehagen sich mit der Anknüpfung schlichten perf. consec. אמרה zufrieden gegeben hat. der Tat völlig ungenügend. Schlimmer aber ist das אלהם da gar kein anderes Beziehungswort dafür gibt als אבותיכם, e Väter. Wenn Nowack sagt "Das Suffix in שלהם bezieht: natürlich auf des Propheten Zeitgenossen", so will das "nat lich" den Unsinn des Verständnisses kennzeichnen, als wenn Prophet "eure Väter" anreden sollte; aber der Unsinn fällt 1 mehr dem Ausdruck zur Last. V. 2 gehört eben nicht hier

andern hinter 3<sup>44</sup>, vor ₹3₩. Mit dem Hinweis auf die Verwerfung er Väter wird die Aufforderung zur Umkehr an das gegenwärtige ieachlecht und die Verheißung, daß Jahwe zu ihm (ליכם Gegen-אבותיכם zurückkehren werde, eingeleitet. Für die Einlgung an der ursprünglichen Stelle ist zunächst אנפתי statt און herzustellen; in dem Nachtrag am Rande, von wo aus der etz nachher falsch eingerückt wurde, hat man der Deutlichkeit alber das Explicitum der dritten Person eingesetzt. Ferner wird inter γρ nach LXX μεγάλην wie nach 1, 15, 7, 12 herzuellen sein. Ob dahinter noch ein DAN) verloren gegangen ist ihr aber kehret um zu mir" — mag man fragen; nötig ist es icht. V. 3 entbehrt nun vollends für אלהם jeder Anknüpfung. "tir das in jedem Falle unmögliche מלדום bietet sich שלדום als aßerst leichte Herstellung, für die man sich der Form nach allen-עם הארץ in 7,5 berufen kann. Vor אל כל עם הארץ in 7,5 berufen kann. in 7 genügen oder besser MJP "predige", ein Lieblingswort des ropheten (vgl. 1, 14. 17, auch 1, 4. 7, 7). Aber da einmal vor sicher eine Lücke besteht, in die jetzt v. 2 irrig eingefügt t, so kann אלדום auch recht wohl richtig und das Beziehungswort afür zugleich mit dem ersten Imperativ der Rede Jahwes an den ropheten verloren sein. Ich muß dies sogar für das Wahrscheinchere halten, zumal es sich um die erste Gottesbotschaft an den ropheten, im Grunde um seine Berufung, handelt. Der Versuch ner Wiedergewinnung des Wortlauts muß für diesen Fall ganz sterbleiben; doch dürfte immerhin nicht viel verloren sein.

So bleibt endlich v. I, der die Stelle der Überschrift vertritt. aß er durch Verlust der Angabe des Tages gelitten hat, ist schon stgestellt. Wir aber können uns auch mit der Form des Fremderichts, der Einführung des Propheten in der dritten Person, nicht ifrieden geben. Haben wir doch bei den beiden übrigen Zeitngaben des Buchs, in I, 7 und 7, I, dasselbe אמריה און als sinnstörenden Einschub erkannt und beseitigt. Das uch ist in der Tat in seinem ganzen Umfang Selbstbericht gewesen; it der ersten Gottesbotschaft, der ersten Zeitangabe muß das Ich Propheten eintreten. Danach ist 1b einfach herzustellen:

דבר יהוה אלי לאמר. Der Name des Propheten geht damit für der Wortlaut des Buches ganz verloren; aber es wird damit demonicht namenlos. Vielmehr wird aus dem Einschub in 1, 1 und 1, die Buchüberschrift zurückzugewinnen sein, deren ein als Sehn bericht gefaßtes Buch, sobald es der Öffentlichkeit übergeben wich nicht entraten kann. Ganz von selbst ergibt sich dafür היה אל זכריה בן עדו הנביא לאמר. Das entspricht der ältesten und häufigsten Form der Prophetenüberschrift, erhalten bei Hosea, Joel, Micha, Şephanja, herzustellen bei Jeremia und Hesekiel. Bei diesem letzten Buche, das in seinem reinen Selbstbericht wie nach seiner geistigen Eigenart dem Sacharjas näher steht als jeder andere, liegt der Fall genau so wie hier. Mit geringer Änderung der Anfangsworte ist auch da die Überschrift als v. 3 in den Anfang des Buchwortlauts eingedrungen.

Dieses genaue Seitenstück, zu dem sich noch das sehr ähnliche des Buches Jeremia gesellt, mahnt zur Vorsicht bei der Erklärung der Erscheinung. Man möchte versucht sein dafür die Annahme Klostermann's (Geschichte des Volkes Israel S. 212f.) heranzuziehen. daß Haggai und Sacharja aus einer genau chronologisch geordneten Erzählung über den Tempelbau in den Zeiten des Darius herausgeschnitten seien. Jedenfalls wird durch unsere Ergebnisse Klostermann's weitere Vermutung hinfällig, daß Sacharja selber diese Erzählung zusammengestellt habe. Denn wenn etwas an seinem Buche jener Annahme zugute käme, so wäre es die Überarbeitung in der Richtung des Fremdberichts, die wir nachgewiesen haben; die aber stammt sicher nicht von seiner Hand. Aber vollends wird man doch für Hesekiel nicht ähnliches vermuten wollen. Man darf sich vielmehr im ganzen dabei beruhigen, daß die Überführung prophetischer Selbstberichte in die Form des Fremdberichts ein fast gesetzmäßig fortschreitender Prozeß ist, so oft Redaktorenhand an die Bücher rührt. Ein völlig sicheres Beispiel steht uns, wie ich schon vor zwanzig Jahren nachweisen konnte², an Jes 7 zur

י Die Frage nach der Ursprünglichkeit des בן ברכיה kommt hier nicht in Betracht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über das siebente Kapitel des Buches Jesaja, Etudes dédiées à Mr. le Dr. Leemans, Leide 1885.

Ferfügung. Das Gleiche gilt, was noch nicht beobachtet ist, von Kap. 3 das Ich des Propheten unbelingt hergestellt werden muß. Unbegreiflich muß man es nennen, 
umgekehrt Marti Kap. 3 dem Propheten Hosea absprechen 
will. Man darf ruhig annehmen, daß viele Ich eines Propheten 
von Redaktorenhand in sein Er umgesetzt sind, kein einziges Er 
in sein Ich. Neuschöpfung von Stücken im Selbstbericht aber ist 
erst ein Kennzeichen des Zeitalters der Apokalyptik.

II. Zum Buche Haggai. Das Buch Haggai ist, wie schon zu Anfang hervorgehoben wurde, von Anfang bis zu Ende Fremdbericht, ist es auch wohl stets gewesen. Wir müssen eben annehmen, daß Haggai seinen Baruch gefunden hat, der seine Gottessprüche treu niederschrieb und der Nachwelt überlieferte2; denn den Eindruck großer Treue machen die vier datierten Reden in ihrer frischen Lebendigkeit und Eigenart unbedingt. Das schließt aber nicht aus, daß der Wortlaut in sehr schlechter Erhaltung auf uns gekommen ist; wie mich dünkt, in noch weit schlechterer, als man bisher anzunehmen geneigt ist. Ist das Buch wirklich einmal in einen geschichtlichen Zusammenhang eingefügt gewesen und nachher erst wieder herausgelöst, wie für Haggai außer Klostermann auch Rothstein und Nowack dazu neigen, so mag man dieser Seelenwanderung einen Teil der Schuld an der schlechten Erhaltung beimessen. Inwieweit zu dieser Annahme besonderer Grund vorliegt, werden die nachfolgenden Erörterungen von selbst etwas näher beleuchten.

Haben wir uns bei Sacharja nur mit den Einführungsformeln beschäftigt, so geben die auch bei Haggai allerlei zu raten auf; aber, wie mir scheint, hat man die Lösung neuerdings nach der falschen Seite hin gesucht. Zu dem ביד חני von I, I bemerkt Marti: "durch die Hand d. h. vermittelst des Propheten ergeht Gottes Wort nach der späteren Auffassung, die in den Propheten

<sup>1</sup> Es handelt sich um 1, 2. 3. 4. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rothstein, a. a. O. S. 47, bringt das mit der häufig vertretenen Annahme in Verbindung, daß Haggai selbst zu den Hochbetagten von Hagg 2, 3 gehört labe. Möglich, aber nicht nötig.

gleichsam den Kanal, den Mittler, für die göttliche Offenber sieht, s. zu Jes 20, 2 und vgl. Hos 1, 2." Nun sind das wohl k geeignete Belegstellen für eine "spätere Auffassung"; dazu ist Jes 20, 2 offenkundig verdorben und Hos 1, 2 erklärt Marti sei ganz anders. In der Tat hat man gerade bei der schlicht bericht den Fassung des Buches durch die zweite Hand an keinerlei Feinhe oder Eigenheiten des Ausdrucks zu denken, noch weniger sie de Textänderung erst einzuführen. Alle vier Absätze des klei Buches werden durch היה דבר הוה mit genauer Zeitangabe cia geleitet (vgl. 1, 1, 2, 1. 10. 20). Dazu gehört von selbst ein 🐄 des Empfängers. Bei der Form des Selbstberichts ist das jedesmi der Prophet, also 78, wie überall im Buche Sacharja. Beim Fremdbericht dagegen, wo es sich im Grunde stets nicht um den Empfang sondern um die Ausrichtung der Botschaft handelt, kan an die Stelle des Empfängers der Offenbarung auch der der Botschaft, der von dem Gotteswort Betroffene treten, und der Prophet tritt in diesem Falle von selbst in die Rolle des Mittlers zurück, nicht nach späterer Auffassung, sondern genau dem Sachverhalt entsprechend. Für ihn gesellt sich dann zu dem anderweit vergebenen des Empfängers das To des Vermittlers. Diese Ausdrucksweise bedeutet eine Abkürzung oder Zusammenziehung. Der Offenbarungsempfang wird zu Gunsten der Ausrichtung übersprungen, von dem Gotteswort selbst die Anweisung "sprich zu N. N." oder ähnlich erspart. Diese ist also mit dem → + → unvereinbar; es sei denn, daß man sich zu dem unerträglichen Wortschwall "So sprach Jahwe zu mir: Sprich zu N. N.: So spricht Jahwe" entschließen wollte. Wo dagegen mit einem bloßen der Offenbarungs empfang bezeichnet wird, da ist diese Anweisung nötig. Für beides haben wir bei Haggai je ein klares und reingehaltenes Beispiel. In 2, 20f. heißt es ידה הוה ... אלחני ונו" אל־ורבבל ונו" in I, I dagegen ebenso richtig הה דבר יהוה ביד חני הנביא אל־ורבבל ונר worauf dann in v. 2 der Wortlaut der Botschaft mit dem gewöhnlichen בה אמר יהוה צבאות eingeleitet wird. Wellhausen (unter Berufung auf Smend), Nowack, Marti meinen den Text zu verbessern, indem sie hinter הנביא nach LXX

שיר פואלי einfügen. Aus dem Gesagten geht or, daß das falsch ist. Das Mehr der LXX beruht auf einem htrag aus 2, If.; zum Überfluß bringen die codd. A und Q mit n δη auch das vergessene κ). Aber es ist weiter zu gehn. jetzige Wortlaut von 2, If. "Das Wort Jahwes erging durch Propheten Haggai: Sprich doch zu Serubbabel usw." gibt en Sinn. Das "Sprich doch zu Serubbabel" ist nicht durch gai sondern an Haggai ergangen und wird in der durch דים ichneten Weitergabe eben durch seine Befolgung überflüssig. : von zwei Änderungen muß vollzogen werden. Entweder ist zu streichen, sodall die Einführung 1, 1 entspricht, für To muß the gelesen werden, sodaß die Formel von 2,20f. teht. Das letztere ist einfacher und wird das Richtige sein. n ist zuerst 2, I gedankenlos, ohne auf die Verschiedenheit des s zu achten, I, I angepast worden; die LXX oder ihre Vorhat dann vollends auch I, I nach 2, If. verändert und so die bte Uniformität durch Addition herbeigeführt. Lies also in statt ב"ב". — Einen willkommenen Beweis für die Richtigliefert 2, 13, wo wir um einen Schritt hinter den Tatbestand 2, I f. zurückgeführt werden. Da lautet die Vulgärlesart, untert von Targum und Syrus, דב, die besten Handschriften aber, alle alten Ausgaben, LXX, Itala, Vulgata, Arabs, bieten אל־ und mit Recht haben Baer und Ginsburg das in den Text enommen. Hier ist also der Versuch der Uniformisierung auch acht, aber nicht durchgedrungen. Nur die letzte Stelle endlich, of, blieb, wie das so die Regel ist, ganz unbehelligt. Damit aber die Sache keineswegs erledigt. Während Wellhausen, rack, André in 2, 10 K annehmen, besteht Marti auf der tigkeit des באל, weil bei אל־,,112 noch weniger zu erwarten , als im gegenwärtigen Texte." Das ist richtig: mit "So :ht Jahwe der Heerscharen" kann keine persönliche Mitteilung re's an den Propheten beginnen, sondern nur die vom Proen an Andere ausgerichtete oder auszurichtende Botschaft. r Marti selbst deutet an, daß auch TI nur einen Notbehelf rt. Es fehlt dafür die Angabe der Betroffenen, und da der

Auftrag אול־נא sich an den Propheten selbst richtet, auch daßig der klare Ausdruck. Es müßte also etwa heißen בד תני הגביא und weiter כה אפר אַלי ונו". Sieht man aber ge nauer zu, so muß man erkennen, daß וום mit seinem אמר ידוה צ' überhaupt nicht hierherpaßt. Es widerspricht der Absicht der Vexierfragen, die Haggai an die Priester richtet, daß der göttliche Befehl dazu mit ausgerichtet wird. Sie werden als Sachverständige befragt, und Haggai muß dabei zunächst als des Bescheides wirklich bedürftig erscheinen. Der Urtext ist also dadurch herzustellen, daß man die Lesart אל־חגי aufnimmt, 112 aber einfach streicht. Das "So spricht Jahwe der Heerscharen" ist ganz gedankenlos als die gewöhnliche Einleitung des Gottesworts hinter dem ergänzt. Daß hinter 122 die Ausführung des Besehls zwischen den Zeilen zu lesen ist, versteht sich von selbst; richtiger wird man sagen müssen, daß auch die göttliche Anweisung zu der zweiten Frage und den auf die Antwort folgenden Schlüssen zwischen den Zeilen gelesen werden muß. Zu vergleichen ist damit Jes 7, 1-13. - Noch eine fünfte Einführung eines Gottesworts findet sich, aber ohne Zeitangabe, auch durch die unvollständige Form den ungeschickten Einschub verratend, nämlich 1, 3, "Und es erging das Wort Jahwes durch den Propheten Haggai also". Marti meint es erklären zu müssen, daß trotz der direkten Rede des Propheten nicht בְּיֵדִי dasteht; Hitzig sagt: "Die ungeschickte Wendung des zweiten Verses, wo Jahwe ihnen sagt, was bisher das Volk gesprochen habe, macht die Wiederaufnahme seiner ersten Hälfte durch v. 3 notwendig, welcher nämlich nicht als von Jahwe gesprochen (= und so geschieht mein Wort usw.) anzusehen ist". Nichts ist hier ungeschickt als der Vers selber. Er ist eingeschoben von jemand, der das Gotteswort ausdrücklich von dem Worte des Volkes in 2bß meinte unterscheiden zu müssen und den Wortlaut dafür flüchtig aus v. I entlehnte. Sobald man ihn streicht, ist alles in schönster Ordnung.

Und nun mag die Behandlung der Textfolge nach weiterschreiten.
ג ב ist Oort's א עד בא abzulehnen, weil לא עוד den Sinn "noch nicht" nicht hat.

- v. 4 lies mit Oort בְּבְתִּים statt בבתיכם.
- v. 6 könnte ארער recht wohl Verdeutlichung für das bessere sein, vgl. v. 9 und 2, 16 (sprich אב). Mit Recht zieht undré das און mehrerer codd. dem משתכר vor.
- v. 7<sup>b</sup> pflegt man seit Wellhausen zu streichen. machdem sie in שימו לבככם על דרכיכם, nachdem sie in st auf das Ergehn und die Vergangenheit bezogen war, hier nicht auf einmal das Verhalten und die Zukunft meinen kann, was doch vor v. 8 nötig wäre. Die Auskunft von Köhler, André usw. ist also unzulässig. Aber daß man glaubt mit der Streichung des Verses alle Not beseitigt zu haben, muß Wunder nehmen. Ist es denn denkbar, daß gleich nach der Aufforderung zu dem pflichtmäßigen Handeln in v. 8 die Aufzählung der bisherigen Mißerfolge, die in v. 6 voraufgegangen ist, in v. 9 wieder aufgenommen würde, als wenn sie nie verlassen wäre? Die Unordnung erscheint in der Übersetzung etwas weniger ausfällig, weil man die Inff. abss. von v. 9 in das verb. fin. auflöst, "Ihr erwartet" usw., ohne daß sachlich damit etwas gewonnen wäre. Im Hebräischen ist auch die Form unmöglich, da die Reihe der Inff. abss. einer unmittelbaren Anknüpfung nach rückwärts bedarf, die v. 8 durchaus nicht bietet. Nicht 7<sup>b</sup> ist zu streichen, sondern v. 8 muß an seine richtige Stelle zurückversetzt werden. Er gehört unbedingt hinter v. 4, unmittelbar hinter den Vergleich zwischen den behaglichen Häusern der Bewohner Jerusalems und der öden Stätte des Hauses Jahwes. Dann erst erhält auch das ועחה zu Ansang von v. 5 durch den Gegensatz den rechten Sinn. Hat man v. 8 fortgenommen, so ist v. 7 im vollen Umfang zu halten; die Aufforderung v. 5 wird vor einer zweiten Reihe von Unglücksbildern nachdrücklich wiederholt, genau wie 2, 152 in v. 182 vor der neuen Reihe v. 19.
- v. 8. LXX bietet καὶ κόψατε an Stelle des מהבאתו; man sollte das nicht unerwogen lassen. Denn in der Tat ist doch das Holzhauen die Hauptsache. Leicht würde sich die Verderbnis erklären aus אַבַראַתוּם (Jos 17, 15. 18), und da dies den Sinn "holzen, roden" ohne מון in sich schließt, mag der ursprüngliche Text

ע. 9. אָרָהְה statt אווי mit LXX zu lesen, wird durch 2, 16 dringend empfohlen; am besten folgt man LXX auch in der Streichung des ל vor מעם, das in 2, 16 ebenfalls fehlt. — Am Schluß ist Wellhausens בְּבָיתוּ und בְּבָיתוּ schon wegen v. 8 die beste Herstellung.

v. 10. עליכם "über euch" ist gut, und seine Stelle durch den Nachdruck gerechtfertigt; zudem kann es ebenso leicht von LXX oder der Vorlage hinter של "שני übersehen, wie aus dessen Wiederholung entstanden sein. — מושנים ist erwünscht, שני nötig; mit Recht ist dafür auf Sach 8, 12 verwiesen worden.

v. II. Lies nach LXX לל אשר auch בּפָּדָם (LXX. Syr.) ist wohl zu erwägen, trotz des dazwischen tretenden אל דובהמה – Mit v. 11 bricht die Rede auffallend plötzlich ab. Man muß unbedingt erwarten, daß Haggai auf die Erklärung der ungünstigen Vergangenheit und Gegenwart noch einmal eine nachdrückliche Mahnung zum Tempelbau und die Verheißung einer besseren Zukunft hat folgen lassen. Daß die letztere jetzt völlig fehlt, hat den Hauptanlaß geboten, in dem אכבד von v. 8 die Verheißung der messianischen Zeit zu finden; aber selbst wenn man den so verstandenen Vers statt hinter v. 4 hinter v. 11 einrückte, wäre dem, was man erwarten muß, noch kein Genüge geschehen. Vielmehr muß man nach v. 4 die Mahnung, nach v. 11 erneute Mahnung und Verheißung durchaus erwarten. Fragen kann man nur, ob schon der erste Berichterstatter Haggais Rede so zusammengezogen hat, ober ob erst nachher hinter v. 11 der Abschluß verloren gegangen ist. Das letztere ist das wahrscheinlichere. Dürfte man in v. 12ff. eine nachträgliche geschichtliche Einschaltung sehen, so wäre auch die Gelegenheit dafür gefunden. ist dazu kaum Anlaß, da die Verse der Überlieferung des ganzen

Buches im Fremdbericht durchaus entsprechen. Eher darf man

v. 13, der neuerdings mit Recht von allen ausgeschieden wird, in dem אור באור נארבו לאר einen Rest oder Auszug des verloren Gegangenen erhalten hat. Zuerst am Rande mit feierlicher Einleitung nachgetragen, wäre diese Reliquie später an falscher Stelle in den Text eingerückt worden. Daß der Satz als 2, 4b wiederkehrt, wäre kein Grund dagegen.

v. 15. Weit gehn die Ansichten auseinander, ob der Vers als Zeitangabe für 14b zu verstehn sei, sei es in ursprünglichem

Zusammenhang (Wellhausen) oder als Nachtrag (Marti); oder vielmehr als Einleitung zu einem verlorenen Abschnitt, sei dies nun die Weissagung Sach 8, 9-13 (Klostermann) oder ein geschichtliches Stück (Sellin, Rothstein, Nowack). Im Recht ist Wellhausen, aber erst nach Herstellung des ursprünglichen Wortlauts. Den Schlüssel bietet das unmögliche WVJ, an dem merkwürdigerweise kein Ausleger Anstoß nimmt. Natürlich wäre der Text ganz in Ordnung, wenn man שש an den Anfang vor ביום versetzte; hinter with aber müllte es heilen with, wie Sach 7, 1 und eine Menge andrer Stellen beweisen, auch wenigstens eine Handschrift bei de Rossi verbessert. Es handelt sich eben um flüchtiges explicitum; alles von an ist mübiger Zusatz, da Monat und Jahr sich aus I, I von selbst ergänzt. Das falsche 2 aber beruht auf einer Änderung, die an dem ersten Worte vollzogen ist; man hat auch hier uniformisiert, indem man nach I, I. 2, 1. 10. 20 aus 1970 (vgl. 2, 18. Esr 3, 6) ein 1974 gemacht hat. "Und sie kamen herzu und taten Arbeit am Hause Jahwes ihres Gottes vom 24. Tage des Monats an": so lautet der ursprüngliche Schluß von Kap. 1.

Kap. 2. v. 2. Nach LXX und Syr. lies mit Marti קלישאית wie 1, 12. 14.

ע. 3. כמדו כאין und Gen. 44, 18 nichts zu tun; heißt einfach "seinesgleichen, dergleichen, so etwas".

v. 5. Die Streichung von a $\alpha$  bis DYBED nach LXX, über die fast alle Neueren einig sind, schafft wohl Erleichterung, aber

Uberzeugendes.

v. 9. Zu Wellhausens vortrefflicher Rückübersetzung des Mehr der LXX am Schlusse des Verses habe ich nur den Vorschlag מוס hinzuzufügen. Das ו könnte in der Umstellung מוס לאם להיום לפום den Anlaß zu dem Mißverständnis τῷ κτίζοντι gegeben haben. Der so hergestellte Wortlaut "und Ruhe der Seele zur Wiederherstellung des ganzen Unterbaus und zur Aufrichtung dieses Tempels" könnte recht wohl ursprünglich sein, zumal der hebräische Text sehr kurz abbricht. Daß ihm das אול יו דורו צבאור (אם יודות צבאור (אם יודות צבאור); es schiebt sich auch 1, 9. 2, 4a. 4f. 8f. 14. 23a (zweimal) als Zwischensatz mitten in den Zusammenhang ein.

- v. 12. Lies nach LXX ונגע בּּכְנֵף בּּנְדוּ
- v. 14. Hier ist der Zusatz der LXX nicht für echt zu halten, vor allem weil Haggai nirgends von Begehungs- sondern nur von Unterlassungssünden redet.
- v. 15. Daß die Überlieferung den Sinn falsch auffaßte, beweist die falsche Versabteilung; denn mit משרם muß ein neuer Vers beginnen. משלה geht natürlich wie I Sam 16, 13. 30, 25 auf die Zukunft.
  - v. 16. Für מהיותם wird überwiegend סָה הַיִּיתָם vorgeschlagen;

h besser, weil eigentümlicher hebräisch, ist Martis erster Vor-אבן הייתם p, und zwar in dem gleichen Sinne "Wie ist es euch angen?" Vgl. dazu Ruth 3, 16. Am 7, 2. 5. — Natürlich ist demal אם zu sprechen. — Für לשרים bietet LXX κριθής יססו σάτα, d. i. [סְאָים] קּאָרים עָשְרִים סַשְּרִים סָאָה oder auch עַשְּרִים סָאָר Schwerlich darf das vernachlässigt werden. Leicht konnte B der Vorlage der LXX, besonders in der zweiten Gestalt, der erlieserte hebräische Text werden, während ein Entstehn des hr auf dem Boden der LXX, besonders angesichts des hebrähen Wortes σάτον, das sich sonst für πκο nur bei Aquila und mmachos findet, ganz ausgeschlossen ist. Dagegen darf man : Wiederholung von κριθής und σάτα bei δέκα als Verdeutnung ansehen. — 7710 scheint mir gut, wenn man darunter den ineren oberen Hohlraum, die eigentliche Kelter versteht, in der Trauben getreten werden (Jes. 63, 3), der daher wiederholt üllt wird, um den gekelterten Saft in den größeren unteren hlraum, den מורה, ausfließen zu lassen. מורה bedeutet dann je e Füllung der Kelter mit Trauben. Soll המורה dasselbe wie bezeichnen, so ist es Glosse dazu (Matthes, Marti), was doch zesichts der Seltenheit des Wortes nicht wahrscheinlich heißen rf. Jedenfalls ist אָפּאַרָה (Smend, Wellhausen, Nowack) unrichtig; müßte שְּׁלֵּה und füglich einfach שְּׁמָּה heißen.

v. 17. Der Vers ist ohne Zweifel mit Wellhausen als Glosse ch Am 4,9 zu streichen. Für אַרָבָם שָׁבָם ist יַשְׁרָבָם עָּבָּלָם (vgl. CX) die beste Herstellung, zumal sich bei der Ähnlichkeit von und בם die Verderbnis leicht erklären läßt.

v. 18. Nur die Zeitbestimmung von and bis wich ist sicher nschub, schon weil sie nach v. 10 überflüssig ist und den Wortit in unerwünschter Weise belastet; der Schluß des Verses von an kann dann echt sein (so Wellhausen Text), wenn man ter "dem Tage, an dem der Grund zum Tempel Jahwes gelegt irde", den des Beginns der Arbeit am Tempel (1, 15) verstehn rf. Dann wird der Termin der ersten Vershälfte in der zweiten gründend zurückverlegt, "von heute an, [im Grunde] von dem ige der Arbeit am Tempel an"; und das ist vollkommen möglich,

weil auch an jenem Tage über die Ernte des vergangenen Jahn schon entschieden war. Anders versteht Stade (Biblische Theologi d. A. T. I S. 314) den Zusammenhang, wenn er aus unserm Ven entnimmt, daß eben am 24. des 9. Monats der Grundstein geleg d. h. natürlich die Feier der Grundsteinlegung gehalten wurde, i Unterschiede von dem Angreisen der Arbeit am 24. des 6. Monat Indessen sollte das doch in v. 10 ausdrücklich gesagt sein, u die Verhandlung mit den Priestern spricht eher dagegen. Möglis bleibt natürlich auch die Streichung des ganzen zweiten Hal verses (Wellhausen in den Anmerkungen). Wichtig ist jedenste die Wiederholung der Ausforderung 15a in 18a, der Unfallsrei v. 16 in v. 19, weil damit unsre Lösung der Schwierigkeiten v 1,7—9 bestätigt wird.

v. 19. Einverstanden ist man über עלן statt און; für אין; für אין nicht nur अर्थ auszusprechen, sondern unter Verdoppelung folgenden nach LXX φέροντα κάν zu lesen. Das folger καρπόν kann freie Ergänzung sein; immerhin ist zu beachten, ( vom Pflanzenwuchs, ob eigentlich oder bildlich, sonst nie ol Objekt steht, mit "The Hes. 17, 8. Jo 2, 2. Ohne Zeugen aber w vor b ein DN 'D zu ergänzen sein, was aus der Buchstabengru durch Übergang von dem ersten א auf das zw sehr leicht ausfallen konnte. Der unvermittelte Einsatz der V heißung in b ist kaum erträglich. - Eine harte Nuß bleibt העוד הורע במנורה. Das kann als Nominalsatz nur auf die Geg wart bezogen werden: "Ist das Saatkorn noch im Vorratsraun diese Bedeutung von מגורה zugegeben. Die Zusagen von v. scheinen aber doch lediglich auf die Zukunft zu gehn; dafür ber es durchaus eines Verbums, wie denn LXX mit εί [ἔτι] ἐπιγνι אוס העוד הורע פוח solches herausliest, d. i. אור הורע oder ש Zudem klingt es doch fast abenteuerlich, daß die Aussaat wei mangelnden Regens überhaupt nicht aus der Scheuer kär Ich möchte anheimgeben, ob hinter הזרע etwa ein של übersel ist, im Sinne von keimen, darum, wenn es im Vorratsraum schieht, oder ጋንಥን, auf dem Tennenplatz, was weit vorzuziel wäre, auswachsen, sodaß das Saatkorn zu grunde geht. I

- v. 21. Das Mehr der LXX hat keinen Wert.
- v. 22. Vielleicht ist für das erste מסלכות nach LXX (freilich beiden Stellen) זייסלו zu lesen. Ein Verbum wie ממל am de hinzuzusetzen (Wellhausen) scheint mir bei prägnanter Aufsung von ישנו überflüssig.
- v. 23. Lies לי ist hinter שׁ übersehen worden. l. Jer. 22, 24.

Für die beliebte Annahme, daß das Buch Haggai aus dem sammenhang einer Erzählung über den Tempelbau herausgelöst dürfte die eingehende Untersuchung seines Textes kaum neue haltspunkte geliefert haben, während ihr durch die Herstellung 1, 1, 15 der scheinbarste Beweis entzogen ist.

III. Zum Buche Maleachi. Das Buch vertritt, wie schon gangs bemerkt, die dritte Möglichkeit der Fassung prophetischer cher, einfache Redenfolge, ohne jede Berichtform. Nur 1e Einführung ist deshalb zu besprechen, die Überschrift

Kap. I. v. I. Ihre Fassung אלישראל fällt der von Sach 9, I. 12, I zusammen; LXX בות bietet auch das von Sach 12, I. Maleachi wird damit als dritter Anhang Buche Sacharja, oder ursprünglicher zu der Sammlung in erer prophetischer Schriften, gekennzeichnet. Die re Zeit der Redaktion scheint eben namenlose Bücher nicht geschlossen, sondern am Ende der Sammlung angefügt zu en; erst später gelangte der Grundsatz zur Geltung, daß nenlose Stücke dem letztbenannten Verfasser zuzurechnen Leitsschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. L. 1906.

Das NVD dürste an allen drei Stellen erst nachträge vorgesetzt sein, ebenso wie משא נינוה dem Buche Nahum, dem Buche Habakuk und die sämtlichen Massa-Überschriften Jes 13-23. Es handelt sich um das Modewort einer bestimmt Redaktionsphase. — Für den zweiten Halbvers bietet LXX ursprünglichere, auf 3, I beruhende Gestalt כד מלאכן, aus der de erst ein noch peinlicherer Anschluß an den Buchstaben von 31 den Eigennamen מְלְאָכְי zu Tage förderte. Wäre das nicht & glückt, so möchte wohl zur Auffüllung der Zwölfzahl neben ken noch ein weiterer Prophetenmidrasch seinen Weg in den Prophetes kanon gefunden haben. Nur an die ältere Form "durch seine Engel" schließt sich der Zusatz an, den die LXX bietet, Jeste δή ἐπὶ τὰς καρδίας ὑμῶν — ψατιμ Hagg 2, 15. Zusatz will wohl nicht, wie Torrey vermutet, Haggai als Vefasser ansprechen, sondern zu besonders ernster Beherzigung mahne weil hier der Engel Jahwes selber rede.

v. 2. Marti will hinter הוה פאם ein בנאות ergänzen, um ei volles Versglied, das letzte seiner ersten Strophe, zu gewinnen Dagegen ist zunächst zu bemerken, daß in 2a אמר יהוה auch ohne steht. Dazu kommt aber, daß sich הוה Buche im Buche Maleachi nur dies einzige Mal findet; man dürfte also viel eher fragen, ob es nicht ganz zu tilgen ist, zumal so dicht hinter dem אמר יהוה, das mit oder ohne צבאות rund zweidutzendmal vorkommt, überall genau in dem Gebrauch, der הוה eigen ist. להוה dürste eingeschoben sein, um die dem Buche eigene Form der Wechselrede zwischen Jahwe und menschlichen Personen an dieser ersten Stelle sofort deutlich herauszuheben. — Es muß gleich bemerkt werden, daß dies keineswegs das einzige Mal ist, wo bei Marti metrische Beweggründe, besonders das Strophensuchen, das Urteil über den Text Maleachis in bedauerlicher Weise beeinflussen. Wie schwach es um das gesuchte Vers- und Strophenmaß bestellt ist, kann gleich an unsrem Verse gezeigt werden. Mit soll die zweite vierzeilige Strophe beginnen! Und während DK)

r Genau diese Übersetzung bieten dort bei Swete κα-b AQΓ, während B είς statt ἐπὶ hat. Schon Hieronymus leitet den Zusats von dort her.

- עם drei Hebungen ergänzt wird, werden שול und שש שיר אחדעקב ohne jede Bemerkung als Versglieder von ausreichender nge verrechnet. Die beiden Sätze bilden zusammen eine Zeile vier Hebungen, so gut 2aa deren vier hat, ohne daß Martin daran stößt. Man gebe doch die Kleinkrämerei mit der trischen Wage auf, da man damit überall die Erstgeburt für ein asengericht verkauft!
- v. 3. Den zweiten Halbvers auf die Zukunft zu beziehen, e kürzlich wieder v. Bulmerineq auf dem Orientalistenkongreß Algier vorschlug, halte ich für unmöglich. Will man es, so reche man wenigstens שלאלו. Von den vielen Vorschlägen האלון scheint mir der Martis, לחלון besonders glücklich sein.
- v. 6. Richtig schiebt man seit Smend (bei Wellhausen) nach m Zeugnis der LXX ein אדניו und אדניו und אדניו ein; ein bsches Beispiel für den Ausfall durch Ähnlichkeit der Buchben. Man lese aber ferner durch Wiederholung des folgenden chstaben או statt des ersten או אניי
- v. 6f. Der Text ist hier schwer zu Schaden gekommen, was ilich auf den ersten Blick nur an v. 7 klar wird. Mit Recht därt Wellhausen es für ungenügend statt גאלנוך nach LXX

<sup>2</sup> Nicht der Unzialen bei Swete, der φοβηδήσεται nur für Rc. 2 bucht, wohl 7 der Minuskeln 22. 36. 51. 62. 68 usw.

zu lesen (so Torrey und Marti), weil sich doch die Beleidis gegen den Altar, nicht gegen das Brot richte. Noch schu wiegt, daß die Priester in 7aa geradezu beschuldigt werden, würdige Speise auf dem Altar dargebracht zu haben, und d 7b dahin abgeschwächt wird, daß sie nur gesagt hätten, Tisch Jahwes werde verachtet oder sei gering zu achten. Daß dann vollends die dargebrachte Jahwespeise selbst soll ut gemacht oder gar beschmutzt haben, läßt sich gar nicht begr Leider bringt aber auch Wellhausens Vorschlag (von Nowack geb keine volle Heilung. Er streicht אמרתם במה נאלנוך und übe dann v. 7: "Ihr bringt unwertes Brod auf meinen Altar dar, i ihr denkt (באמרכם), der Tisch Jahwes sei gering zu achten". geht darum nicht an, weil dasselbe באמרכם in v. 12 und nicht die Entschuldigung sondern die Schuld selber bezeit Bei der formelhaften Haltung des ganzen Buches ist darau scheidendes Gewicht zu legen. Vielmehr ist zu beachten, da von Wellh. ausgeschiedene Satz die beiden ersten Worte mit letzten Satze von v. 6 ממרחם במה gemein hat. Davon is erste nur einmal zu setzen, im übrigen aber 7aβ samt b mit 1 an v. 6 anzuhängen, worauf dann vor v. 7 mindestens noc ו gehört. So entsteht der Text: ם במה בוינו את שמך [ו]במה י באפרכם שלחן יהוה נכוה הוא ווןפגישים על מוכחי לחם פגאל וכי תגשון ונו'. Das hat auch den nicht zu unterschätzenden Vo daß dann der erläuternde Satz v. 8, וכי חגשון ונו", unmittelbe die Aussage מנישים ונו' folgt. Die Umstellung ist vielleicht erklären, daß zunächst ein Schreiber von dem נו את שמך Ende von v. 6 auf das גבוה הוא zu Ende von v. 7 hinglit Der übersehene Absatz wurde deshalb mit 7\u00e1\u00e4\u00e4 fortfuhr. Rande mit der verdeutlichenden Einleitung אמרתם nachget und eben um dieser neuen Einleitung willen als neues Glie-Zwiesprache hinter der ersten Antwort wiedereingefügt. F kann man noch, ob vor מנישים zu Anfang von v. 7 statt bloßen i ein Dan ausgefallen ist. Dann wäre der Sinn: "Ihr i daß der Tisch Jahwes [von Andern] verachtet werde, und selber bringt auf meinem Altare unwertes Brot dar". Nöt

meh die Einfügung des zweiten Vorwurs, gegen den die Priester wir verteidigen, in v. 6. Vor מווים dürste לאשון ausgesallen ausgesallen vielleicht mit Bedacht gestrichen, als 7 aβ. b verloren gemagen waren.

- v. 8. Von hier an streicht Marti bis zu Ende des Kapitels Echt weniger als sechs אמר ידוד מכאות und läßt nur das eine am ichluß von v. 13, nach LXX ergänzt, stehn. Von den 5 in Kap. 2 fällt nur eins, von den 10 in Kap. 3 nur 4 oder 5, weil er die übrigen für seinen Vierzeiler ebenso nötig hat, wie jene ihm wege stehn. Wenn man sieht, wieviel außerdem noch mitsehn muß, und wie fragwürdig manche "Strophen" dennoch ausiellen, kann man es nur beklagen, daß diese Rücksicht, obwohl birgends geltend gemacht, doch überall unbewußt die entscheidende st. און ist mit Wellh. usw. vorzuziehen.
- v. 9. Vor מדכם dürfte שְ übersehen sein. אדענו spricht LXX mit dem Suffix der 3. Person; in dieser Gestalt würde es hinter שנים gut am Platze sein.
- v. 11. Es scheint mir fraglich, ob zu zu streichen oder vielmehr pp in konkreter Bedeutung zu sprechen ist.
- v. 12. An der Stelle von וניבו wäre אַקוּלְחוּ vortrefflich, könnte wich vor בנוה etwa in der Schreibung ומובחה
- v. 13. Der erste Absatz scheint mir zu eigenartig, um ihn mit Wellhausen für müßige Wiederholung zu erklären; allerdings fürfte in dem אות ein Schaden stecken, der durch den Vorschlag אווא (Graetz, Nowack, Marti) nicht ausreichend geheilt wird. Ob nan an אות מוחד לבולים denken darf? Im weiteren Verlauf wird Wellומוש שווח אות מוחד הוא das Richtige getroffen iaben. Am Schluß kann man mit Marti nach LXX דקאור.
- v. 14. Für שי wäre bloßes בי zu erwarten; ונוְדָרוֹ ist schon nehrfach nach LXX verbessert. Auffallend bleibt die Gegenübertellung von männlich und schlecht, wo man ein tadelloses nännliches Stück auf der einen Seite, ein schlechtes weibiches auf der andern erwarten würde.
  - Kap. 2. v. 2. Mit ברכַתְכם scheint mir das Nötige getan zu sein.

- v. 3. Lies mit Wellh. אָרָוֹיְכָם und אָרָוּיְכָם in דְּנִילָם in דְּנְילָם in דְּנִילָם in דְּנְילָם in the control in ausgefallen oder nach Eintritt der Verderbeit gestrichen sein. Eine Erläuterung für die derbe Drohung ist keiner wegs überflüssig. Weiter ist דְּנְשְׁאַתְּנְם (Nowack) gut; aber nick ausreichend dem folgenden אַלִּין (Nowack) gut; aber nick aus ישׁ in als Wiederholung des folgenden Buchstaben und wiederholt statt dessen das vorhergehende בין, so ergibt sich ישׁ אָרָט, was leick aus ישְּאָשׁ entstanden sein könnte. Und ich werde euch forttun aus meiner Gegen wart wäre ein guter Abschluß; etwas Ähnliches jedenfalls ist am Schluß dieser Bedrohung der Priester gamicht zu entbehren. Besser noch wäre freilich ישְּלָּיָב. Mit einfacher Streichung unter Hinweis auf Am 4,2 (Marti) scheint mir nichts getan zu sein.
- v. 4. Für להיות ist an מְקוּנות zu denken: weil ein Bund zwischen mir und Levi besteht.
- v. 5. Hier wird der Bund nach seinen zwei Seiten auseinandergelegt. Die göttliche reicht bis אתגם לו. Unrichtig ist e מורא durch vorgesetztes ל dazu zurückzuziehen (Oort), auch bleib es dann noch kühn zu übersetzen opdat sij mij mochten vreese Eher mag man fragen, ob das schließende ז vor ציי zu wieder holen ist. Jedenfalls aber bedarf מורא des Suffixes, und zwa besser מוראי (vgl. 1,6) als מוראי. Das ist dann das Gegenstück z החיים והשלום. Das folgende Verbum wird man imperfektisc sprechen müssen, שוראני, weil Gottes Anteil zwar Tat und Gab des Menschen aber nur Versprechen und Pflicht ist. Also: "Lebe und Heil, die gab ich ihm, und meine Furcht, daß er mic fürchten sollte." Danach muß auch חות geschrieben werden, wen man nicht auf גמת zurückgehen und unter Wiederholung des vorher אָרָה daß er sich demütige lesen darf. Für impersel tische Haltung spricht auch das היתה in v. 6, das nur bei Änderur der Zeitsphäre einen Zweck hat.
- v. 9. פנים für לנים zu lesen (Torrey, Marti) scheint mir eben unnötig wie unmöglich.
  - v. 10. Natürlich ist גבלד, Impf. Kal, zu sprechen.
  - v. 11. Das Verbum בגד wird beibehalten, der Vers schlie

an, als wenn er nur die Ausführung des vorigen wäre. Das aber nicht der Fall; denn v. 10 rügt die Untreue der der untereinander, v. 11 die gegen Jahwe, vgl. bα. Das hervorgehoben gewesen sein; für Textverlust spricht auch die ze des ersten Gliedes, das nur aus zwei Worten besteht. Erze [בַּהָהָה] בּנוֹה הֹהה [בַּהָה]: Aber vollends ward Juda gegen we treulos, und Sakrileg ist verübt in Jerusalem. wird mit Recht gestrichen. Unmöglich ist בשל wird mit Recht gestrichen. Unmöglich ist בשל שול שול בעול בעול בעול בעול בעול בעול צעול צעו lesen, der ihm Liebe ersen, vgl. 1, 2. Leicht könnte dahinter ein על יש vor לעול שונה sein.

v. 12. Die Frage, ob ער וענה zu halten ist, will ich nicht von em erörtern; jedenfalls muß betont werden, daß alle Gegenide gegen üb hinfällig sind. Denn nicht um Zeugen und läger für oder gegen den Übeltäter handelt es sich, sondern rechtsfähige Nachkommen in kommenden Geschlechtern. Wellsen's Erklärung ist durchaus richtig. Die Verse 11 f. Maleachi isprechen (Marti), liegt gar kein Grund vor; im Gegenteil, man ubt damit den Propheten eines sehr bezeichnenden, seiner Zeit inders eignenden Zuges.

י. וז. שנית — LXX & ἐμίσουν, d. i. שנית — ist gut. Das aber muß sofort das Verbrechen bezeichnen; es kann sich er nicht um das Weinen und Klagen der schuldigen Männer deln, was ohnehin wunderlich klingt; sondern in der Tat, was neuerdings allgemein ablehnt, um das der verstoßenen Weiber, durch die Schuld der Männer vor Jahwe kommt, auch wenn die iber das Heiligtum nicht betreten. Alles wird klar, sobald man den ihen Vokalbuchstaben von שנות beseitigt und שוו liest, er [Jahwe] gert sich. Auch התור hinter שנות (Oort) wird dadurch überflüssig. v. 14. Hinter שמור שמור שוו erwünscht, nicht nötig. — Von העיד l das ה als Wiederholung zu streichen und einfach עו zu lesen; das Verbum kommt in der übrigens so häufigen Wendung ends vor.

v. 15. Das erste Glied muß den Sinn haben, daß Einer t) der Schuldige ist, die Andern (משאר) Mitschuldige; jede Her-

v. 16. Die erste Person für אנא ist notwendig, ent Wellh.'s און און oder etwa און און, wodurch das Glied ver und der Ausfall erklärt würde. Von allen Bekräftigungsse in dem Buche könnte das אכר יהוה אלהי ישראל am ersten : sein, wie Wellh. anzunehmen geneigt ist. Das Zusammenstr der Verse, wie Marti es übt, ist unberechtigt.

Kap. 3. v. 1. Wie immer man den מלאך הברית möge, die Schwierigkeit des Verses beruht nicht in desse führung an sich, sondern darin, daß in Ia der Engel Ja als Wegbereiter für Jahwe selber verheißen wird, in ba der in eigener Person in seinen Tempel einzieht, und wieder der Engel des Bundes an seine Stelle tritt, von Kommen und Eingreisen dann zweisellos die Verse 2-4 Nur Stade hat diese Schwierigkeit bemerkt und einen Vor zu ihrer Beseitigung gemacht, vgl. Bibl. Theol. d. A. T. I S Statt מלאך הברית liest er מֶלְהְ im Sinne des Köni, Gemeinde, d. i. natürlich Jahwe. Dann gelten alle Aussage Ib an nicht einem Engel oder Boten sondern Jahwe selbst. die eigentümliche nähere Bestimmung מלך הברית dürste dock schwerer zu erklären sein als הברית, weil als Köni Einer in Betracht kommen kann. Jedenfalls sind das blo herrlichende מלך הכבוד Ps 24, 7—10 und das einfache מלך, oder מלך ישראל Jes 33, 17. 22. Zeph. 3, 15, die Stade anfü

auch Jes 6, 5 — keine ausreichenden Seitenstücke. Dazu penmt, daß Jahwe selbst im letzten Gliede die Ankunst des Veroder dgl., דְּנְנְי בָּא Denen in der 3. Person zusagt, statt eines אָן oder dgl., in den folgenden Versen doch wohl Jahwe, nicht der Prophet won ihm unterschieden, von dem Erscheinen und Eingreisen Verheißenen redet. Das sieht doch sehr bestimmt danach daß erst von dem Wegbereiten die Rede ist, das in 1a Em Engel Jahwes zugewiesen wird. Ich möchte daher vermuten, vielmehr in dem אל־היכלו הארון der Fehler steckt. Die leichteste שלהיכלי וורין, Und plötzlich wird kommen zu Tempel der Richter (I Sam 24, 16. Ps. 68, 6, auch wohl Hi 19, 29), den ihr verlangt, und der Bundesengel, den ihr be-שביין וני Dann ist in dem הדין וני deutlich auf die Klage 2, 17, man den Gott des Rechtes vermisse, zurückgewiesen, und gibt die auf 1a zurückgreisende nähere Bestimmung. Dieses richtenden Engels Amt geht dann auf die Reinigung des Eleiligtums, insbesondere der Priesterschaft (3a), wodurch das in v. I erst seinen vollen Sinn erhält. Vielleicht ergibt sich daraus vollends auch die richtige Erklärung für den rätselhaften "Engel des Bundes". Denn mit großem Nachdruck ist in 2, 4. 5. 8 das besondere Bundesverhältnis hervorgehoben worden, in dem Jahwe zu den Priestern und nur zu ihnen steht. Dieses Bundesverhältnis wird von den Priestern andauernd verletzt und steht in Gefahr von Jahwe gelöst zu werden. Statt dessen wird er den Engel senden, der über diesem Bunde wacht und ihn durch Heimsuchung und Läuterung der Priesterschaft wieder zu voller Geltung bringt. Das Ergebnis wird sein, daß Jahwe wieder würdige Priester erhält (3b) und darum von neuem wie vor Alters Wohlgefallen an den Opfergaben haben kann (v. 4). Dann erst wird er selber nahen und das Gericht am Volke fortführen (v. 5 f.).

י Man könnte statt dessen auch וְחָלֶּאָן הַלּיְאָלָּהְ vermuten oder diese Worte hinter אל־היכלְי א. Aber nicht nur würde das Versglied damit gar zu lang; auch die Wiederholung des אמלאדן wäre ungeschickt.

- v. 2. Lies nach LXX εἰσπορεύεται אין לא כאש; der Aι ist leicht erklärlich.
- v. 3. Das falsche אוים wird aus einem איין oder שוב stam das hinter ישוב seine Stelle hatte. ליחות zu streichen (Marti, wesentlich des Metrums wegen) ist ganz unzulässig; aber Metrum wäre auch geholfen durch Änderung in ליחות, was durch Zusammenhang geboten erscheint. Es ist irrig zu ישוב שייל פון worden.
  - v. 4. Auch hier ist ליהוה herzustellen.
- v. 5. Mit Recht streicht Wellh. איכר Hinter אים ist ביים (LXX κρίσιν) ausgefallen.
- v. 6f. Wellhausen sagt zum Schluß von v. 6: "ליתם, steh ich nicht und weiß ich auch nicht zu bessern." Etwas Br bares ist auch anderwärts nicht geboten. Der Fehler schwerlich in dem כליתם. Ausgesagt muß sein, daß, wi Jahwe der Gegenwart noch der der Vorzeit ist, so auch das der Gegenwart nicht anders geworden ist gegenüber der gangenen sündigen Geschlechtern. Mit diesen muß es als glichen, von ihnen daher unterschieden werden. Das אבתיכם dagegen faßt das Israel der Gegenwart mit jenen zusammen. ' scheinlich ist also למים nicht richtig. Dafür bietet LX2 άδικιῶν und damit genau, was wir brauchen. Sähe nun Schl recht mit seinem Sine dubio legit למוקי, nam מום est vitiz wäre darauf gar nichts zu geben. Aber DID wird bei LXX ni zu ἀδικία. Die richtige Rückübersetzung ist τιλίου, vgl. Jes und Lev 16, 22 LXX. Das wird im hebräischen Text überspi sein, vielleicht durch einen Hörsehler, und als Lückenbüßer is das למיםי (vgl. Esr. 9, 7) eingesetzt. Man darf also למיםי שמרתם für den richtigen Wortlaut halten. — שמרתם (Well nicht eben nötig, weil sich das Objekt von selbst ergänzt. gerechtsertigt sind auch hier Martis Streichungen.
- v. 8. Das erste Glied an den Anfang von v. 9 zu ver (Marti), liegt kein andrer Grund vor als der Vierzeiler, der nicht wohl mit der Frage bei קבענוך schließen konnte. Mit rhetorischen Frage beginnt dagegen Jahwes Antwort auch

Auffallend abgerissen klingt die Antwort "Am Zehnten und der Abgabe!" LXX hat dafür δτι τὰ ἐπιδέκατα καὶ αἱ ἀπαρχαὶ ὑμῶν εἰσιν. Das klingt einerseits zu steif, um als freie Austung der LXX zu gelten, und anderseits wird es sachlich besigt durch die Forderung v. 10 "bringt den ganzen Zehnten in Schatzhaus!" Ein אַרְאָלָנוֹ konnte hinter בוּ בּמּעשׁר וֹבָהּרוֹמוֹ Der so gewonnene Wortlaut "Weil ihr für euch behalten Zehnten und Abgabe!" klingt doch viel wahrscheinlicher jene hervorgestoßenen Worte, für die obendrein במעשר וֹבְהּרוֹמוֹ erwarten wäre.

v. 11 f. Wieder sind die Streichungen Martis ganz unberechtigt.

Der Gegensatz zwischen Juden und Heiden, gerade in der Versiung irdischen Segens, ist allerdings bei Maleachi deutlich genug unsgesprochen, und zwar gleich in den ersten Versen 1, 2ff. —

Sehr fein weist Wellhausen zu השלק in v. 11 auf השלק Hi. 15, 33

Lin; doch bleibt es fraglich, ob das ohne Objekt (dort השלק)

Döglich ist.

v. 14. מפגי יהוה צכאות (Marti) ist nur durch das conchete Vers- und Strophenmaß bedingt.

v. 16. 18 ist schon durch das folgende Perfektum verdächtig and gibt auch sonst keinen brauchbaren Sinn. Daß gegenüber den kleingläubigen Reden v. 14f. hier die Frommen sich untereinander besprächen und stärkten (so wieder Marti), müßte ganz anders und klarer ausgedrückt sein; auch entspricht das נדברו genau der Frage in v. 13. Daher sind in der Tat die Redner von 16a die gleichen wie die in v. 13-15: man vergesse doch nicht, daß sie ausdrücklich unsträflichen Wandel für sich in Anspruch nehmen. Das ταῦτα der LXX für ነង ist somit dem Sinne nach richtig; hebräisches תו dafür wird aber von Wellhausen mit Recht nur mit einem Fragezeichen vorgeschlagen. Der richtige Ausdruck wäre לה oder עוֹאת. Unmöglich ist es nicht, daß wir es mit absichtlicher Änderung in der Richtung des u. a. von Marti vertretenen Verständnisses zu tun haben. Jedenfalls ist auch für נדברו יראי יהוה ein bloßes נְרְבָּרְאַם zu vermuten, das dann aus dem Schlusse des Verses sein explicitum erhalten hat. Beginnt man

mit ייכתב einen neuen Vers, wie Wellhausen richtig rät, so so Warnung keineswegs ganz, daß man sich in kleinmütigen nicht zu weit solle fortreißen lassen. — Für ולחשבי liegt (Deut. 33, 3) näher als אָלְהָבָי (Wellh.).

- v. 19. Nach LXX mag man אין für לשה lesen. nach LXX משה (Wellh. usw.).
- v. 21. MDD wird von LXX nicht übersetzt; es könnt falls aus einer Wiederholung von MM entwickelt sein. Die Str gen Martis sind nicht gerechtfertigt.
  - v. 24. Für בנים lies בְּנֶיהָם.

### אלידי

#### von C. Brockelmann.

Die dunkle Redensart של לאל די "ich vermag, bin imstande" ihr Gegensatz אין לאל די findet sich im AT. nicht nur im obenen Stil wie Mi 2, I (שין לאל ידך), Dt 28, 32 (שין לאל ידי) und in abhängiger Form בהיות לאל ידי) und in abhängiger Form בהיות לאל ידי Prov 3, 27, dern auch in schlichter Prosa Gn 31, 29, יש לאל ידי wenn man leicht auch Neh 5, 5 אין לאל ידינו nicht als selbständiges Zeugnis en lassen will. Es muß also eine im gewöhnlichen Leben che Redensart gewesen sein.

Ihr ursprünglicher Sinn ist aber offenbar schon früh dunkel rorden. Unter den alten Auslegern scheint die Meinung, daß "Kraft" bedeute, verbreitet gewesen zu sein. Die LXX setzen rdings nur Neh 5, 5 direkt das Wort δύναμις dafür, Sir 5, 1 t dessen αὐτάρκη; sonst bringen sie meist das "können" zum sdruck: Gn 31, 29 καὶ νῦν ἰσχύει ἡ χείρ μου, Dt 28, 32 οὐκ ύσει ἡ χείρ σου, Prov 3, 27 ἡνίκα ἄν ἔχη ἡ χείρ σου βοηθεῖν. verfährt meist auch die Pešīṭā: Gn 31, 29 καὶ ἐξὰ Dt 28, 32 la abl le Prov 3, 27 μαρι μαρι lea μαρι Οnkelos dagegen t Gn 31, 29 und Dt 28, 32 geradezu das Wort Kraft (κήτη), l so erklärt auch Raschi zur Gn.stelle.

Aber diese Auffassung war doch nicht die allein herrschende. deke macht mich auf Hiob 12, 6 (לאשר הביא אלוה בידוי) und זו, 11 (אלהווי), aufmerksam, wo wahrscheinlich auf diese lensart angespielt, in ihr also אל als "Gott" gefaßt ist. Ebenso en es die LXX gedeutet Mi 2, 1 (ούκ ἦραν πρὸς τὸν θεὸν τὰς κας αὐτῶν)² und Sir 14, 1 (καὶ προσφορὰς κυρίφ ἀξίας πρόσ-

Beide Redewendungen sind übrigens nicht etwa ad hoc gemacht, sondern sonst ganz üblich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mit willkürlicher Ergänzung einer Negation.

Die Neueren, die אל als Gott gefallt haben, übersetzten ( Redensart wohl durchweg: "meine Hand ist zum Gott - wie ( oder der) Gott". Nöldeke macht mit Recht darauf aufmerksa daß dies היתה (לי) ידי לאל hätte heißen müssen. In den MBI 1880, S. 775 deutete er die Möglichkeit an, das st auch hier i ,voran sein" abzuleiten. Jetzt möchte er sich, allerdings ni ohne Bedenken, für die Ausfassung: "es ist (gehört, ist im Be von) der Krast meiner Hand" entscheiden. Mit Recht beme er, daß ל wegen der Verbindung mit שי und אין rein dativi genommen werden muß. Für die zunächst auffallende Form Abstraktums verweist er auf מַן "Lärm" und "Feuer" so auf syrisch باها "Falschheit" und مبلط "Gewalt". Nun gibt aber meines Wissens keine sicheren Beweise dafür, daß אול Bedeutung "Stärke, Krast" gehabt habe. Die möglichen I mologien von אָלָה "heiliger Baum" und אַלָּל "Widder" wird ו als Belege dafür nicht gelten lassen. אַל Ps 88, 5 heißt ח "Kraft", sondern "Hilfe", wie das aramäische Wort, aus den entlehnt ist (Lagarde Or II, 8); dafür sind aber auch noch and Etymologien als von der Bedeutung "Kraft" her denkbar. arabisch آلات nicht als Beleg für diese Bedeutung angeführt wer darf, hat ja schon Nöldeke a. a. O. der MBBA gezeigt.

Da mithin für das Wort keine andere Bedeutung als "G nebst seinen Vorstufen "Geist, Numen" nachweisbar ist, so

so genommen אל יודי so genommen rden. Es fragt sich nun, was unter dem "Gott bezw. Geist der und" zu verstehen sei. Vielleicht darf man daran erinnern, daß ch dem Glauben verschiedener Völker neben und außer der rentlichen Seele im Menschen noch mehrere Geister leben, von men die Tätigkeit der einzelnen Gliedmaßen abhängt. Siehe die schweise bei J. G. Müller, Geschichte der amerikanischen Urligionen S. 66, 207 ff. und Tylor, Primit. Cultur. I, 392 ff., zitiert i Rhode, Psyche S. 42, n. 1, wo auch darauf hingewiesen ist, A die Unterscheidung von 5 im Menschen steckenden seelischen räften im Avesta (Geiger, Ostiranische Kultur S. 298ff.) auf das-4be hinauskommt. Besonders instruktiv sind die Mitteilungen, e Preuß über diesen Glauben bei westafrikanischen Stämmen im lobus LXXXVII, 383 zusammengestellt hat. Nach den Angaben 3 Missionars Spieß richten die Ewe an ihren in Menschengestalt irgestellten Schutzgeist "luwo" morgens die Worte: "Mache ark meine Kniegelenke, meine Armgelenke". Und nach einem ücklichen Handel sagt man zu ihm: "Ich danke dir, daß du mir sholfen hast, daß man von mir die Sache kaufte". Noch deuther sind die entsprechenden Geister der benachbarten Yoruba, n denen einer im Kopf, einer im Magen und einer im großen h wohnt. Der erste Geist wird olori - oni-ori "Eigentümer oder err des Kopfes" genannt, bisweilen auch ori "Kopf, Fähigkeit, alent". Etwas Blut der ihm geopferten Hühner mit Palmöl wird ıf die Stirn geschmiert. Er verschafft dem Manne Glück. veite im Magen verursacht unter anderm das Hungergefühl. Der itte Geist im großen Zeh erhält nur Opfer, wenn man eine eise antreten will. Dann salbt man den großen Zeh mit einer ischung aus Hühnerblut und Palmöl (H. Schurtz, Zaubermittel er Evheer, Int. Arch. f. Ethn. XIV, 9ff., Ellis, The Yoruba speang peoples 1894, S. 125ff. cit. bei Preul.). Nach diesen Anagien wäre es vielleicht nicht undenkbar, daß auch bei den Hebräern sehr alter Zeit einmal der Glaube an einen besonderen "Geist" r Hand bestand, dem man die Fähigkeit, dies und jenes ausführen dankte. Da dieser Glaube sich mit den religiösen

Zuständen, wie wir sie im ältesten Israel kennen, schon nicht mehr vertrug, so erklärte sich leicht, daß eine Redensart, die auf im anspielte, schon früh nicht mehr verstanden wurde; daß sie trotsdem in der Sprache weiter lebte, dafür fehlt es ja nicht an Analogien.

Auf semitischem Boden kann ich allerdings keine gename. Parallele, sondern nur eine undeutliche Spur verwandter Anschauung aus dem Arabischen anführen. Wie die Yoruba sich als Ursache des Hungergefühls einen Geist im Magen denken, so führten es die Araber auf eine im Bauche des Menschen lebende Schlange zurück. Daß Schlange und Geist zusammengehören, hat ja Nöldeke, Zeitschrift für Völkerpsychologie 1860, S. 412ff gezeigt, vgl. Wellhausen, Reste, 2. Ausg. S. 152ff. Es ist nicht bloß "poetische Ausdrucksweise", wenn der Hudalit Abū Hinstibn Murra sagt:

أَرُوَّ شَجَاعَ ٱلْبَطْنِ قَدْ تَعُلَمِينَهُ ۖ وَأُوثِرُ فَيْرِى مِنْ مِيَالِكِ بِٱلطَّعْمِ "Ich wehre der Schlange im Bauch, du weißt es, und gebe liebe deinen Kindern als mir zu essen" (Ibn Qotaiba, Adab al Kāth, ed. Grünert, S. 339, 1 und n. i.) LA, XV, 257 bemerkt dam: "Die Schlange des Hungers (er liest شجاع الجوع), dafür wird auch die Schlange des Bauches überliefert, das ist eine Schlange, vot der man sagt, daß sie im Bauche lebt, as Safar genannt wird und den Menschen quält, wenn er hungrig ist." Den Namen Safer gebraucht al A'sā vom Stamme Bāhila in einem berühmten Klage-Und auf seine, ولا يَعَضَّ عَلَى شُرُّسُوفِهِ ٱلصَّغَرُ :liede auf al Muntašir Rippenspitze beißt der Safar nicht mehr." (Mubarrads Kāmil, 752, I, vgl. die Erklärung ib. 756, 2: "Safar ist hier die Schlange des Bauches." LA, VI, 131, wo nach S. s. v. derselbe Halbver mit dem ersten Halbverse des vorhergehenden Verses in der Qaside bei Mubarrad angesührt ist, sagt: "Der Sasar ist eine Schlange, die sich an die Rippen hängt und sie beillt".) Dall später zu einem einfachen Ausdruck für Hunger werden konnte, ist leicht zu verstehn (s. Lane s. v. und Addad 208).

#### Zur Zahl der biblischen Völkerschaften

von

#### Samuel Krauss in Budapest.

Es ist mir sehr lieb, daß mein Freund S. Poznański das unteressante Thema von der Zahl der biblischen Völkerschaften um neue Daten bereichert hat (ZATW 24, 301—308). Nicht die Zahl 70, respektive 72, die dabei zur Verwendung kommt und die dieses Thema zu einem Kreise ähnlicher symbolischer Zahlen gehörig erscheinen läßt, macht dieses Thema, wie es von Prof. M. Steinschneider jüngst wieder gezeigt wurde<sup>1</sup>, unerschöpflich, sondern die bloße Behandlung der biblischen Völker an und für sich, ein Gesichtspunkt, der in dieser Zeitschrift allein am Platze ist, ist dermaßen über ein weites Feld der Literatur zerstreut, daß man sich, um konzis zu sein, auf wesentliche Momente derselben beschränken muß.

Wir können es dem alten, gelehrten S. Bochart nicht genug danken, daß er auch zum Gebäude dieser Forschung die hauptsächlichste Grundlage niedergelegt hat. Er ist es, der bereits den Unterschied zwischen jüdischer und christlicher Exegese, daß nämlich jene 70 Völker und Sprachen, diese 72 Völker und Sprachen ählt, constatiert. Wie diese Zahl durch Lukas X, I auch in die Feschichte des Urchristentums hineinspielt (s. ZATW XX, 41),

z ZDMG 57, 474—507. Bei den vielen Kleinigkeiten, die Steinschneider assammengetragen, ist ihm etwas Wichtiges und sogar Biblisches entgangen, ich zeine die Angabe des Midrasch, daß in Lev. 19 gerade siebzig Gebote entalten seien, die ich in Revue des Etudes Juives 47, 36 f. aufgezählt habe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Geographia Sacra, Phaleg, 3. Ausgabe. f. 53 ff. Zeitschrift L d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. L. 1906.

hat ebenfalls schon Bochart bemerkt. Die fast dogmatische Natur dieser Zahl finde ich auch in Strauss' "Leben Jesu" gewircht der aus den Kirchenvätern interessante Stellen beibringt". Einstelle herrscht freilich nicht, denn so gut wie die Juden gelegente auch von 71 oder 72 Völkern sprechen, so sprechen umgelest

auch die Christen hie und da von 70 Völkern und Sprachen. Die von Poznański in dankenswerter Weise zur Diskus gestellte Erläuterung der biblischen Völkertafel in dem jüngst veöffentlichten Midrasch ha-Gadol ist in der judischen Literatur, weit wir sie jetzt besitzen, die ausführlichste Behandlung unsers Thema, allein auch diese steht weit zurück hinter den mannigfache Schriften, die das Frühchristentum und später die byzantinische ud mittelalterlich lateinische Chronistik über dieses Thema gezeitigt bet. A. von Gutschmid hat in einem Aufsatze, betitelt "Untersuchungen über den Διαμερισμός της γης und andere Bearbeitungen der Mosaischen Völkertafel", 3 Licht in diese weitverzweigte Literatur gebracht. Gutschmid zählt nicht weniger als 24 Bearbeitungen des "Diamerismos", eine Zahl, die durch neu erschlossene Quellen sich leicht vermehren liesse. Von Gutschmid's Verweisungen habe ich bloß drei Quellen - und das sind die wichtigsten - nachgeprüft: 1. Den liber Generationis, angeblich von Hippolytos, und zwar in lateinischer Bearbeitung, wie er von Du Fresne in der Pariser Ausgabe des Chronicon Paschale abgedruckt ist; 2. das Chronicon Paschale, dessen Autor sich seinerseits auf Epiphanius beruft; 3. den Eutychios oder Sa'îd ibn Baţrîk, der schon fast am Ausgange der byzantinischen Chronistik steht. Andere Untersuchungen habe ich nicht angestellt, denn besser als v. Gutschmid könnte ich das Ding ohnedies nicht machen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Strauss, Leben Jesu, Volksausgabe, 9—11 stereotype Auflage, Bonn 1895, S. 349. Er führt an Clemens Homil. 18,4. was ich verificiert habe und woraus ich weiß, daß unter Anspielung auf Deut. 32,8, dem Ausgangspunkt, gans in jüdischem Geiste von 70 Nationen und Sprachen geredet wird. Das andere Citat, Recogn. 2,42, entspricht der christlichen Anschauung, denn es spricht von 72 Völkern; s. darüber REJ. 46, 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andere patristische Stellen findet man bei Bochart a. a. O.

<sup>3</sup> Kleine Schriften, Leipzig 1894, V, 585-717; siehe auch daselbst 240-273.

Der Diamerismos enthält folgende Rubriken: I. Einleitung, in elcher a) die Grenzen der Erbteile der Söhne Noe's, b) die drei ossen Flüsse, welche sie durchfließen (Euphrates, Geon-Gichongris, Nil), genannt werden, c) eine kurze Notiz über den Turmu und die Sprachverwirrung gegeben werden. II. Der eigentliche amerismos, enthaltend a) die Söhne und Enkel eines jeden der ei Brüder und die von den einzelnen Stammvätern entsprossenen Siker, b) die Völker nach Erdteilen geordnet; c) die Völker in n drei Gruppen, die die Buchstabenschrift kennen; d) Grenzen s Erbteils; e) Verzeichnis der Länder desselben und f) der reln, wo solche da sind (Ham und Sem), g) Grenzfluß. Diese ıbriken kehren bei allen drei Söhnen wieder, u. z. wird erst das bteil 1. Japhets, dann 2. Hams und 3. Sems durchgenommen. 2 . Verzeichnis der 72 Sprachen. IV. Übersicht über die Teilungen d Auswanderungen der Völker. V. Wohnsitze minder bekannter VI. Verzeichnis der Berge und VII. der Flüsse, endlich III. vielleicht ein Verzeichnis der Städte nach den sieben Klimas. ie anderen 24 Bearbeitungen des Diamerismos enthalten alle oder sen Teil dieser Rubriken.

In Anbetracht vieler Quellen hätte Gutschmid noch eine Rubrik inehmen können, und zwar die ausdrückliche Summierung der maanitischen Völker auf 12. So heißt es z. B. im Liber Genetionis (—G): Chananeorum sunt patriae cum patre eorum XII. hnlich auch im Chronicon Paschale (—P). Bekanntlich legen dische Exegeten im Namen des Midrasch die Stelle Deut. 32, 8 ihin aus, daß gemeint sei, es hätten in Palästina 12 kanaanitische ölker gewohnt nach Anzahl der Kinder Israels. Ich habe früher esen "Midrasch" vergeblich gesucht (ZATW 19, 3). Poznański it nun diesen Midrasch im "Midrasch ha-Gadol" (—M) wiederfunden (ib. 24, 303). Auch verweist er richtig auf den Ausspruch

z Diese Reihenfolge ist wichtig, denn in anderen Bearbeitungen, z. B. im ordium Chronicorum ed. Schoene (in Euseb's Chronik), ferner bei Hamartolus, Ilux, Theodosius und in den Ἐκλογαι Ἱστορῶν, wie auch bei Eutychius, wird m zuerst angeführt, nicht so im Midrasch hagadol, der also, genau die en besseren Quellen kopirend, den jüdischen Standpunkt nicht hervorkehrt.

des R. Simon ben Jochai (2. Jahrhundert), der den ähnlichen Gedanken von einer Relation zwischen kanaanitischen Völkern und israelitischen Stämmen voraussetzt. Ich meine sogar, daß die 12 kanaanitischen Völker von dem Rabbi in ähnlicher Weise aufgezählt wurden, wie es in den Bearbeitungen des Diamerismos geschieht, denn noch finden sich im Texte des Midrasch die Worte 127 1281, was den Beginn einer Aufzählung darstellt, nur hat es die Trägheit der Kopisten zustande gebracht, hier die namentliche Aufzählung ebenso zu unterlassen, wie ich es früher in Bezug auf die 70 Völkerschaften dargetan habe. Wir sehen nun, wie diese rabbinische Auslegung von Deut. 32,8 in den griechischen und lateinischen Bearbeitungen des Diamerismos weiterlebt.

Ein anderer Midrasch, der in diesem Zusammenhange austritt, mag gleichfalls Erwähnung finden. Unsere Quellen unterlassen es nicht anzumerken, daß Kanaan, als zu Cham gehörig, mit des übrigen Brüdern eigentlich in Afrika sein Erbteil bekam, daß er aber aus Raublust sich im südlichen Syrien, also in Palästina den Wohnsitz erkor. Diese Anschauung begegnet uns zuerst im Buche der Jubiläen (c. 10), und Gutschmid sagt mit Recht, daß es eine Theorie sei, erfunden, um den Besitz Kanaans durch Israel zu legitimieren. Was aber Gutschmid nicht gegenwärtig war, ist der Umstand, daß das ein genuin jüdischer Midrasch ist. So heißt es

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sifre Deut. \$ 39 p. 78a ed. Friedmann. Zur Begründung seiner These, daß es 12 Länder waren, merkt noch R. Simon b. Jochai an, daß der Geschmack der Früchte eines jeden Landes ein anderer war; die Übersetsung Posnański's also (24, 304): wobei aber der Geschmack etc., ist irreführend.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Worte dürfen also weder umgedeutet, noch etwa gestrichen werden, wie es Friedmann zu tun versucht.

<sup>3</sup> Anläßlich der Behandlung der kanaanitischen Völker steckt in diesen Schriften noch ein alter "Midrasch" oder alte Legende: Girgaši sei nach Afrika ausgewandert (vgl. jerus. Talmud Sebiith VI, 36 c, Racher in Jewish Quarterly Review III, 354 und Krauß in MGWJ 39, 6). Der hebräische Wortlaut scheint mir noch hervorzuschimmern aus des Synkellos' Sprache: Χαναναιοι (nicht Girgaši) . . . οὖτοι ἔφυγον ἀπὸ προσώπου τῶν υἰῶν Ἰσραήλ. Ich weiß nicht wie Gutschmid (V, 623) sagen kann, die Quelle sei Prokop, De Bello Vandal. II, 10, 1, wo doch schon Hieronymus in *Onom. Sacra* ed. Lagarde 6, 24 p. 33 die Notis hat: Gergesaeus, colonum eiciens . . ., die offenbar auf jener Legende beraht (12 und 🕊 12).

B. in dem hier öfters erwähnten M: "In welcher Eigenschaft samen die Kananäer darin? Sie waren Platzhüter, bis die Israeliten kamen" (col. 180).

Sind wir nun zur Genüge vorbereitet, daß sich unser M in vielen Punkten mit den Bearbeitungen des Diamerismos berührt, wo werden sich auch dessen Angaben über die schreibkundigen oder literaten Völker mit den anderen Quellen decken müssen. Den Sinn jener Midraschstelle in dieser Richtung zu suchen, fiel Poznański gar nicht ein, und darum stand er einem unlösbaren Rätsel gegenüber. Es wird sich aber zeigen, daß in einem späten jüdischen Midrasch ein Stoff enthalten ist, der im Mittelalter die Grundlage einer jeden kirchlichen Chronik gebildet hat.

M hat folgende Rubriken: 1. Provinzen aller drei Noe-Söhne; ihre Zahl ist 104 (im Diamerismos werden 118 Länder gezählt)<sup>2</sup>.

2. Inseln, ihre Zahl ist 69<sup>2</sup>. 3. Alle Sprachen sind 72<sup>3</sup>. 4. Alle Schriften sind 16. — Das ist, was wir die Einleitung nennen könnten, dann kommt das eigentliche Thema. Also selbst das äußere Schema deckt sich vollkommen mit dem, was oben in Bezug auf den Diamerismos mitgeteilt wurde. — Detailsummen a) von Ländern b) Inseln c) Schriften L des Japhet, II. des Cham, III. des Sem. M folgt also in der Reihenfolge der Noe-Söhne den besseren Bearbeitungen des Diamerismos und nicht denjenigen, in denen Sem an erster Stelle figuriert. Daß dem Autor eine christliche Quelle vorlag, folgt schon aus der Angabe, die Sprachen seien 72, eine Zahl, die so sehr aller jüdischen Tradition zuwiderläuft und sogar

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Verschiedenheit beruht in einer falschen Auflösung des Zahlzeichens in der einen oder der anderen Quelle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Detail werden allen drei Noe-Söhnen je 33 Inseln gegeben, zusammen also 99 Inseln, weshalb denn Poznański den Text des M in diesem Sinne emendiert. Das ist aber unberechtigt, denn die Uniformierung zu je 33 Inseln kann ummöglich richtig sein, während die Gesamtsumme überliefert sein kann. Übrigens ist es in diesen Quellen eine häufige Erscheinung, daß sich die Summe mit den Details nicht deckt, wie ich es schon in meinen früheren Aufsätzun gezeigt habe. Leider geben uns die griechisch und lateinisch geschriebenen Bearbeitungen keinen Aufschluß, denn in diesen werden zwar die Inseln namentlich aufgeführt, aber nicht summiert.

<sup>3</sup> Das gibt zu denken, denn das ist christliche Ansicht!

in M selbst einen Widerspruch involviert, da oben die Zahl der Völker auf 70 angesetzt wird 1, und wo doch Völker und Sprache correlate Begriffe sind.

Wir kommen nun zum hauptsächlichsten Thema unserer Unter. suchung, zur Erklärung der Namen der schriftkundigen Völke. Zuerst gebe ich den überlieferten Text von G, von P, von E endlich von M; dann werde ich gewisse Permutationen und Um setzungen vornehmen, wie sie in diesen Texten nach Gutschmit Vorgange unbedingt notwendig erscheinen, um die Quellen is Einklang zu bringen.

Qui autem eorum (Japhet) noverunt litteras, hi sunt: Hiberi, Latini<sup>3</sup>, Hispani, Graeci, Armeni = 5. — Von Cham: Fenices, Ägyptii, Pamphyli, Fryges - 4. — Von Sem: Judaei, Persae, Medi, Chaldei, Indi, Assyrii - 6.

P. Οι δε επιστάμενοι αὐτῶν γράμματα . . . Von Japhet 4: Iberes, Latini, Hispani, Hellenes, Medi, Armeni - 6. - Von Cham: Phoenices, Pamphyli, Phryges - 3. — Von Sem: Hebraei<sup>5</sup>, Persae, Medi, Chaldaei, Indi, Assyrii - 6.

Graeca, Romana, Armeniaca, Hispanica, Jarzanica, = 5. Aegyptiaca, Punica, Francica<sup>8</sup>, Kankelica<sup>9</sup> Ebraïca, Syriaca, Persica, Indica, Chaldaea<sup>10</sup>, Arabica<sup>11</sup> - 6.

Ich führe noch an den hebr. Text des Testamentum Naftali, herusgegeben von M. Gaster in Proc. of the Soc. of Bibl. Archeology, 16, 115; 70 Engel, 70 Völker, 70 Sprachen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eutychios, Contextio Gemmarum, nach v. Gutschmids Auszug.

<sup>3</sup> Mit dem Zusatze: qui vocantur Romani.

<sup>4</sup> Ich schreibe der leichteren Übersicht wegen lateinische Lettern.

<sup>5</sup> Mit dem Zusatze: Οί και Ίουδαΐοι.

<sup>6</sup> Ich ordne auch E in der Reihenfolge der anderen: Japhet, Cham, Sen; im Texte steht Sem an erster, Japhet an letzter Stelle. 7 Darüber siehe unten.

<sup>8</sup> Nach Gutschmid ist das statt phrygisch gesetzt.

<sup>9</sup> Statt pamphylisch; es ist ein Volk nördlich vom kaspischen Meere (Guschmid p. 691).

<sup>10</sup> Mit dem Zusatze: quae et Babylonica.

II Statt medisch; E hat noch Sinensis, Hamyarensis, die ich, als unnötig, nicht aufgenommen habe.

M. מדי ,יוני , קפרקי ,רדומי ,יבוסי – 5.
 פקפילי ,צרדי ,אפירקי ,אנגי ,פרסי – 5.
 נומאזכי ,כשדי ,עברי ,אשורי ,הלבני ,מצרי – 6.

Hier bemerkt man zuvörderst den Unterschied zwischen GPE, wie 15 Schriften zählen, und M, der 16 Schriften zählt. Nachdem If für nötig findet zu bemerken, daß Sem um eine Sprache, u. z. Sie hebräische, mehr erhielt als die anderen zwei, so scheint das Zusatz zu sein, und indem wir bei Cham das Wort הלבני zusatz zu sein, und indem wir bei Cham das Wort הלבני Sprachen, stellen wir die ursprüngliche Zahl von je 5, zusammen Is Sprachen, wieder her.

Die Osterchronik hat zwar für Japhet 12 Schriften, darunter Cappadoces, die wir später brauchen werden, allein Gutschmid stellt fest, daß nur 6 ächt zeien.

acien.

a אלכני könnte, neben Ägypten, nur Libyen sein, das aber in keinem Texte erscheint.

<sup>3</sup> Cappadoces wie in P bei Japhet. Über MPNDP — Kappadokia im Talmud und Midrasch siehe meine Lehnwörter II, 558 u. meinen Artikel "Cappadocia" in Jewish Encyclopedia III, 558.

<sup>4</sup> Ähnlich verschrieben im Midrasch Threni Rabba I, 5; s. meinen Artikel in REJ. 46,223.

<sup>5</sup> Es wurde wegen der Nähe von Pros, das ihm ähnlich sieht, verstümmelt.

<sup>6</sup> Garzan—Tiffis; ersetzt die iberische Schrift (s. Gutschmid V,691)

<sup>7</sup> Syrisch ausgesprochen, wie MT-MTM-Hand.

und in der Tat nannten die Perser das ganze Land nach Hauptstadt Cparda . Es wären also drei untrügliche Zeid daß der Compilator des Midrasch ha-Gadol in diesem Sti irgend eine orientalische, syrische, arabische oder persi Chronik benützt hat: das Wort יכורי und יכורי syrisch, כי arabisch, צרדי persisch; dabei müssen die ersten Qu christlichen Standpunkt vertreten haben, wie die Angabe 72 Sprachen beweist. Bei dem Umstand, daß uns M im Je erhalten geblieben ist, darf die Benützung von orientalis Quellen von vorn herein wahrscheinlich scheinen. Noch ist Verhältnis des M zu seinen Quellen nicht untersucht worde es ist ja erst der Teil zu Genesis herausgegeben worden der Editor, S. Schechter, verspricht die Einleitung erst Schlusse der ganzen Ausgabe zu geben - und so ist der von erschlossene Sachverhalt für die Beurteilung des ganzen Werkes tig. Unterdessen ist auch Einiges zu Exodus erschienen s. D. mann, Mechiltha de R. Simon ben Jochai. Frankfurt a. M. 19

Jetzt erst sind wir in der Lage, die hier besprochenen 4 . so zu ordnen, daß deren Gleichförmigkeit offenbar wird. Zu d Zwecke werde ich die vier Texte so in einander verweben nicht alle drei Noe-Söhne, sondern immer nur der eine So allen vier Texten behandelt wird. Kleine Umsetzungen inne der einen Zeile sind nötig, wie ich bereits angedeutet habe. Reihenfolge ist Japhet, Cham und Sem (I, II, III).

- I. G. Hiberi, Latini, Hispani, Graeci, Armeni
  - P. Iberi, Latini, Hispani, Ellenes, Armeni\*
  - E. Jarzan, Rom, Hispani, Graeci, Armeni
  - M3. Iburi, Rhomi, Cappadoces4, Javani, Gursaki5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gutschmid V, 596.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hier folgt noch Medi, offenbar am unrichtigen Platze.

<sup>3</sup> Ich transcribiere das Hebräische mit lateinischen Lettern, der (förmigkeit wegen.

<sup>4</sup> Wir erinnern uns, daß auch P Cappadoces hat. Der oriental Chronik scheinen die Hispani nicht bekannt oder wichtig genug ge zu zein.

<sup>5</sup> Garsan kann der geographischen Lage nach sehr gut statt Armeni 1

- G. [Persae]<sup>1</sup>, Fenices, Aegyptii, Pamphyli, Fryges
- P. [Persae]<sup>2</sup>, Phoenices, [Aegyptii]<sup>2</sup>, Phamphyli, Phryge.
- E. [Persica]<sup>1</sup>, Punica, [Arabica]<sup>3</sup>, Kankelica<sup>4</sup>, Francica<sup>4</sup>
- M. Parsi, Aphenki, Mizri, Pamphyli, Aphirgi
- L G. Judaei, Medi, Chaldaei, Assyrii, Indi<sup>5</sup>
  - P. Hebraei, Medi, Chaldaei, Assyrii, Indi<sup>5</sup>
  - E. Ebraica, Sinensis?, Chaldaea, Syriaca, Indica
  - M. 'Ibri, [Medi]6, Khasdi, Ašuri, [Sardi]7

Es wird irgend ein alter Kanon sein, daß man gerade 15 erate Völker annimmt; es ist ein Schema, das zu irgend einer it eine Berechtigung hatte, und das dann beibehalten wurde, ch nachdem sich die Verhältnisse anders gestaltet hatten.

Es ergibt sich aus alle dem, daß man vom frühesten Mittelter an in kirchlichen Kreisen fünfzehn Völker für gebildet hielt, e also eine eigene Buchstabenschrift besassen. Das eröffnet uns Ilturhistorisch eine weite Perspective, und schwerlich besitzen wir s alten Zeiten eine ähnliche Notiz, die die Völker nach dem sentlichen Kulturelement der Schrift taxieren würde. Daß alte Ilturvölker wie Juden, Griechen, Römer, Assyrer etc. als im sitze eigener Schrift geschildert werden, nimmt uns weiter nicht under, wie kommen aber solche halbbarbarische Völker wie erer, Phryger, Meder etc. unisono zu dieser Würde? Poznański t sich redlich Mühe gegeben, die in M erwähnten Schriftarten derwärtig nachzuweisen, da ihm aber die Bedeutung einiger ölkernamen unbekannt geblieben ist, mußten auch diese seine ersuche fehlschlagen. Ich muß jedoch auch noch einem anderen tume entgegentreten. Poznański (S. 305) hätte nicht übel Lust,

Aus der dritten Zeile, weil sonst Cham zu wenig hätte, und M hat die Perser sächlich an dieser Stelle. Es ist interessant zu sehen, daß Perser und Meder in en Texten getrennt stehen, trotzdem in der Bibel אוני ביים ביים אוני ביים אוני ביים אוני ביים אוני ביים ביים אוני ביים א

<sup>2</sup> Erganst

<sup>3</sup> Andere Zeiten; in Ägypten herrschen bereits Araber.

<sup>4</sup> Siehe die Erklärung oben.

<sup>5</sup> Der geographischen Richtigkeit wegen habe ich Assyrii und Indi umgestellt.

<sup>6</sup> Aus erster Zeile!

<sup>7</sup> Aus sweiter Zeile, wenn nicht הלכני hierher zu setzen ist.

die Notiz des Talmud (Aboda Zara 10°), die Römer hätten w Schrift noch Sprache, Ernst zu nehmen. So blind gegen o kundige Tatsachen waren selbst die talmudischen Köpfe n Ich habe bereits vor Jahren dargetan, wie jene Notiz zu verst sei; die Juden verwunderten sich, daß in dem von Rom beherrsc Palästina, wie überhaupt im ganzen Orient, nicht die römis sondern die griechische Sprache herrschend war<sup>1</sup>. Darauf g aus auch andere Daten, die im Talmud und Midrasch über Inferiorität der Sprache Roms zu finden sind<sup>2</sup>. Zu weiterer N anwendung sei hier noch folgender Satz aus dem Talmud angef "Vier Sprachen gibt es, deren sich die Welt mit Recht bed des Griechischen (1975) zum Gesange, des Römischen (1977)<sup>3</sup> Kriege, des Syrischen (1970) zur Klage, des Hebräischen (2017)<sup>3</sup>

Andere wichtige kulturhistorische Daten, die uns im Ta erhalten sind, führen uns noch näher zum Ziel, und ihre Mitte an dieser Stelle darf um so eher gestattet werden, als sie mit dem Schicksale der Heiligen Schrift zusammenhängen. In l auf die Esther-Rolle, deren Lection am Purim in der Syn: bekanntlich obligat ist, lesen wir in einem alten tannaiti Ausspruch:

"Hat er sie gelesen ägyptisch (koptisch), יפוא, 'elar medisch, griechisch, hat er sich seiner Pflicht nicht entl war es koptisch für Kopten, עברית לעברים, 'elamisch für 'Elar medisch für Meder, griechisch für Griechen's, so hat er sich Pflicht entledigt" (bab. Megilla 18<sup>a</sup>).

In Bezug auf die Thora, d. i. den Pentateuch, lesen wir analog, jedoch in einer andern Frage, wie folgt:

"Waren sie (die Thora-Rollen) geschrieben koptisch, me

Lehnwörter, Einleitung, I, XX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacher, REJ. XXXIII, 189; Agada der pal. Amorāer III, 172.

<sup>3</sup> Einmal heißt die römische Sprache geradezu "Sprache der Sol (Lehnwörter p. XXI).

<sup>4</sup> Lehnwörter p. XIX.

<sup>5</sup> Dieser Passus nur in alten Editionen und Mss.

Dieser Passus gehört schon ganz zu unserm Thema, denn es von der Schriftart darin die Rede. Dazu kommen noch Sätze, "War sie (die Thora) in welcher Sprache immer, in welcher hrift immer geschrieben, darf man aus ihr nicht praelegieren" (in netwas späten Traktat Sefarim—Bücher, I, 8). Anderswo heißt wieder: "Man darf sie nicht schreiben weder "Man darf sie nicht schreiben weder "Tody, noch aralisch, noch medisch, noch griechisch" (Soferim—Schreiber, I, 7). ner: "War sie in welcher Sprache immer, in welcher Schrift mer geschrieben, darf man aus ihr nicht praelegieren; sie f nur assyrisch geschrieben sein" (ib.). Es muß noch merkt werden, daß statt aramäisch eine andere Version 'elaisch hat.

Alle diese Stellen sind von W. Bacher in einem Aussatze sammengestellt worden, und Bacher ist der Ansicht, daß מברית, welches im Obigen unübersetzt gelassen wurde, Fehler sei für מובית, mbisch. Dem gegenüber habe ich bereits vor Jahren behauptet, daß iberisch gemeint sei3. Der Umstand, daß in den besseren Ausgaben immer מוברית plene geschrieben ist, läßt die Emendation in מוברית nicht aufkommen. Im Syrischen ist die Orthographie von iberisch dieselbe, mit dem interdialektischen Unterschiede jedoch, daß hier n steht. So מוברית (Payne Smith. Thes. Syriacus col. 20), מוברית (ib. col. 136). bei Bar-Ali: מוברית והברית והברית והברית המיכות המביח 
Im Schriftartenkatalog der Bearbeitungen des Diamerismos fehlen die Iberer nirgends, und so ist es ganz richtig, wenn neben medisch und 'elamisch im Talmud noch die iberische Schrift genannt

eines Ortes bei Assemani, Bibl. Orient. I p. 406 no. 76 und daraus

bei Wright, The Chronicle of Joshua the Stylite p. 24.

z Bekanntlich wird die jetzige hebräische Quadratschrift im Talmud "assyrisch" genannt.

<sup>2</sup> In der ungarischen Zeitschrift Magyar Zeido Szemle XI,520 L.

<sup>3</sup> Ib. XII,491 f.

wird. Es ist überaus bedeutsam, daß unter den 15 Schriftarten, doch erst aus 70 respective 72 Sprachen ausgesucht sind, diberische immer und zwar an erster Stelle erscheint. Es in uns sehr überraschen, daß die Iberer, die wir als ein am Kauken hausendes wildes Volk uns vorzustellen gewohnt sind, auf eine als ein Kulturvolk erscheinen. Unser Wissen vom Altertum wissehr mangelhaft sein, wenn uns solche Überraschungen gebet werden können. Gleichwohl ist an dem Kulturrange der Iber nicht zu zweifeln, so sehr sind sich hierin alle und disparate Quelle gleich. Im Folgenden gebe ich einige Daten, die ich über diberer sammeln konnte.

Die Iberer leiteten sich bekanntlich von König David ab Armenische Autoren führen sie teils auf Noe (also im Wege de biblischen Völkertafel), teils auf die von Nebukadnezar exportient Juden zurück<sup>2</sup>. Im biblischen Stammbaum werden die Iber au Thubal gehängt (Josephus Ant. I, 6, 1)<sup>3</sup>. Er meint, wie Gutschmit richtig sagt (p. 601), die georgischen Iberer; schon Hieronymus in ihn aber mißverstanden und an die europäischen hispanischen Iber gedacht. Isidorus setzt den Irrtum fort: Tubal, a quo Iberi, [qui et Hispani]<sup>4</sup>, licet quidem ex eo et Italos suspicentur (IX, 2,29).

Die Iberer wurden frühzeitig für das Christentum gewonne Schon Rufinus um 401 oder 402 erzählt die Legende von ihm Bekehrung durch die heilige Nonne, dann erzählt sie Sokrates w 440, noch weiter ausgebildet begegnet sie uns bei den armenische Schriftstellern. In einem Auszuge der Kirchengeschichte oder Chron graphie des Theophanes werden Iberer und Inder zusammen als sold genannt, die das Christentum bereitwillig angenommen haben (Anasta Hist. Eccl. ex Theophane p. 35; II p. 47 Bonn). Demgemäß g es eine georgische oder iberische Evangelien Übersetzung bere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe Note 2 . . . auf vorhergehender Seite.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Const. Porphyrog., De admin. imp., ed. Bonn p. 197.

<sup>3</sup> Siehe auch Cassel, Magyarische Altertümer S. 280. Die Rabbinen sei Thubal mit Bithynien gleich (MGWJ. 39, 10).

<sup>4</sup> Die eingeschlossenen Worte bilden gewiß eine späte Zutat.

<sup>5</sup> Dieselbe Legende auch in Jemen, s. R. Basset, Les epocryphes this IV, 3 (Paris 1890).

4. Jahrhundert. Wenn jedoch unsere Deutung jener talmudien Notizen auf die Iberer richtig ist, so gab es eine iberische selversion Alten Testaments bereits im 2. Jahrhundert. In der t haben frühzeitig Juden in jener Gegend gewohnt, und das immer die Voraussetzung einer Bibelversion. Es braucht uns mehr weniger zu überraschen, wenn Epiphanius die Iberer und ythen zu den Semiten zählt (Ancoratus c. 113)<sup>3</sup>. Wir finden mer um 406 sogar in Edessa<sup>4</sup>. Demnach verdient es vollen muben, daß die Iberer ihre eigene Buchstabenschrift hatten. Das erische oder georgische Alphabet hatte zwei Gattungen: die heilige mzialschrift oder Chutzari und die später daraus entwickelte Cursiv-brift Ukedruli (Justi, Gesch. des alten Persiens S. 196).

Außer der iberischen finden wir noch durch den Talmud eine gene medische, 'elamische und koptische Schrift auf das beste zeugt; von diesen kennen wir die koptische noch heute; wenn Talmud die altägyptische meint, ist es ja noch besser. Ferner mute ich, daß in dem rabbinischen Text, in welchem neben Dy, also iberisch, "aramäisch" steht, dieses in "armenisch" gelert werden müße (תוכנית) für מוכנית in Soferim I, 7). Damit re auch die armenische Schrift im Talmud bezeugt. Es ist merhin ein Gewinn, wenn man den Schriftartenkatalog jener zete durch anderweitige Belege bestärken kann. Von den 15 priftarten des Katalogs sind im Talmud nicht weniger als 5 zeugt: koptisch, medisch, iberisch, armenisch, griechisch; zu sen kommt natürlich noch hebräisch, aramäisch, lateinisch, von zen der Talmud in einem anderen Zusammenhange spricht; neu 'elamisch, was ungefähr dem Pamphylisch oder Phrygisch des

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Swete, Introduction to the Old Testament in Greek, Cambridge 1900 120. Siehe noch den Artikel "Urtext u. Übersetzungen der Bibel" aus RE prot. Theol., 3. Aufl., Sonderausgabe, Leipzig 1897 S. 161.

<sup>\*</sup> Nach einem Artikel von Ripley über die Anthropologie des Juden, aus Globus" reproduciert in "Österr. Wochenschrift" 1899 No. 40 S. 736.

<sup>3</sup> Vgl. Epstein, Eldad ha-Dani (hebrāisch), Presburg 1891 p. XXXII Anm. I. Curios ist die Behauptung Ewald's (Gesch. I, 381), "Hebrāer" und "Iberer" n namensverwandt: arab. ששל deutlich reden, opp. של. Siehe aius su I Sam. 4,6.

<sup>4</sup> Chwolsohn, Stabier I,382.

Diamerismos entsprechen mag . Das meiste Gewicht lege is jedoch auf den Umstand, daß jüdische und christliche Literati quellen auch in diesem Punkte in eins fließen.

## Nachtrag.

E. Nestles Ausführungen von den schreibkundigen Völken is Genesis 10 (ZATW 25, 211f) lagen mir noch nicht vor, als ist meinen den gleichen Gegenstand behandelnden Artikel absten. Im Punkte des Hinweises auf den Liber Generationis begegnet wir uns beide in erfreulicher Weise; das ist nämlich der Punkt von dem man ausgehen muß, wenn jener Schriftenkatalog eine Erklärung finden soll. Auf den Syrer (bei Lagarde, Praetomissorum libri duo, Göttingen 1879, 244—249) bin ich erst durch Nestle aufmerksam geworden. Bezüglich dieser Quelle möchte in zunächst bemerken, daß sie sich in der Erklärung der Völker- und Ländernamen mit der jüdischen Tradition, wie ich sie andersvertabellarisch dargelegt habe<sup>3</sup>, nahe berührt<sup>4</sup>.

Dem Syrer zufolge gestaltet sich der Katalog der schreikundigen Völker wie folgt:

1. Von Japhet 6:

יוניא ואבידיא ורהומיא וארמניא ומדיא ואלפיא

2. Von Cham 4:

מצריא וכושיא ופוניקיא והנדויא

3. Von Sem 5:

עברייא וסורייא ובבליא ופרסיא ועילמיא

Der Syrer gehört zu den besseren, weil älteren, Autoren, wa denen ich früher bereits hervorgehoben habe, daß sie mit Japket

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pamphylisch und phrygisch redende Juden in Apostelgesch. II, 10; daselbe auch Elamiter.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Vermeidung einer Konfusion will ich bemerken, daß die von Nestle berührten Excerpta Latina Barbari von Th. Mommsen (Monumenta Germania Historica IX, Chronica Minora 1, 98 ff.) Chronicon Alexandrinum genannt werden.

<sup>3</sup> Monatsschrift für Gesch. u. Wissensch. d. Judent. 39, 1—11 und 49-63,

<sup>4</sup> z. B. Gomer — Gothia (Germania, Sarmatia); Thubal — Bithynia (Asia, Assyria); Thiras—Thrakia; Erech—Orrhoe; Akkad—Nisibis; Kalneh—Ktesiphonet.

1 nicht mit Sem beginnen; auch zählt er, in Übereinstimmung t sämtlichen Quellen, 15 schreibkundige Völker, und nicht 16, e der diesbezüglich allein stehende M (-Midrasch ha-Gadol). ir finden bei ihm die Orthographie דהומיא für Römer, auf Grund ssen ich auch in M רהומי (nicht רהומי) lese, wie ich oben ausgeführt be. Da nun alles das dr stimmt, das der Syrer (- S) die geanlichen Wege wandelt und nichts Extravagantes hat, so dürsen ige Fehler seines Textes mit Hilfe der anderen Texte verbessert rden. In sämtlichen Texten figurieren, wie aus dem früher sagten bereits feststeht, die Iberer in erster Linie; das unverindliche אבידיא des S muß also אביריא (mit r) oder איבריא lauten; 1. die Formen, die ich aus dem Thes. Syr. angeführt habe 1. uch bei אלפא hilft nur eine Emendation, und wer die mitteilten Kataloge vergleicht, wird finden, daß hier Spanien am atze ist, weshalb ich denn אספניא lese . Die im Texte darauf lgende Notiz: דמתמשקין הכנא (die so erklärt werden): אלניא חלף ist mir nicht recht verständlich, ebenso wenig was hernach n den Arabern gesagt wird. אלניא bedeutet jedenfalls Hellenen; i. in demselben Texte: יון ליוניא ואלניא etc. (Javan bedeutet nier und Hellenen), warum die aber statt אלפיא stehen sollen, nicht klar. Vielleicht hat der Autor den Zustand vor Augen, von 554 an wenigstens nominell die griechischen Byzantiner Spanien herrschten; hernach kamen die Araber, und das würde ch die Erwähnung der Araber begreiflich machen. Im Zeitalter s Autors, im 8. Jahrhundert, konnten die Araber in keiner schichtsbetrachtung sehlen.

Die anderen vom Syrer genannten schreibkundigen Völker id dieselben, die auch in den übrigen Texten figurieren, und id ihre Namen ohne weiteres verständlich. Der kulturhistorische ert all dieser Angaben kann nicht hoch genug bewertet werden.

Der frühe Aufenthalt der Juden in dem asiatischen Iberien, den ich Eh Ripley ohne genaues Zitat angenommen habe, wird in "Globus" 1899, 76 p. 21—27 behandelt.

In der syrischen Schrift ist die Korruptel leicht zu denken. Vgl. auch ine Annahme, אומצית stehe statt ארמציח, also gleichfalls das Fehlen eines '2.

Leider sucht man sie vergebens in den gangbaren Darstellungen der Kulturgeschichte, so z. B. hat Ph. Berger kein Wort darüber. Ich muß jedoch gestehen, daß mich Bergers Buch in meiner früher ausgesprochenen Ansicht, die Iberer unserer Texte seien die kankasischen Iberer, ein wenig schwankend gemacht hat. Berger hat ein schönes Kapitel über die Schrift der Iberer, es sind das aber die spanischen Iberer, auch Keltiberer genannt. Strabon (III, 1, 6) sagt von einem Zweige derselben: "Verglichen mit den anderes Iberern, werden die Turdetaner für die weisesten gehalten; # haben eine Literatur, Poesien und Gesetze in Versen, die, wie maa sagt, sechstausend Jahre alt sind (nach einer anderen Version: die 6000 Verse umfassen); aber auch die anderen iberischen Nationen haben ihre Litteratur, richtiger gesagt ihre Literaturen, denn sie sprechen nicht alle dieselbe Sprache." Nur würde man bei dieser Annahme nicht recht verstehen, warum die Spanier nicht blok separat, sondern auch durch mehrere Posten von den Iberern getrennt genannt werden. Auch ist die Schrift der Keltiberer der phönizischen verwandt, so daß man sie nicht zu den Japhetiten, sondern zu den Semiten zählen würde.

Man muß übrigens dem Syrer eine gewisse Superiorität über den Liber Generationis<sup>2</sup> einräumen, denn er hat eine viel vernünftigere Reihenfolge, die zugleich eine Wertschätzung der betreffenden Schriften involviert: Griechen, Iberer, Römer, Armenier, Meder<sup>3</sup>, Hispaner, während die übrigen Texte fast alle mit den Iberern anfangen und auch dann in der Aufzählung keine Gradation erkennen lassen. Es bleibt da also noch manches aufzuklären.

<sup>1</sup> Histoire de l'écriture dans l'Antiquité, Paris 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man hat ihn auch armenisch; s. Wiener Zeitschr. für die Kunde des Morgenlandes, 17, 182.

<sup>3</sup> Eine äußere Bezeugung der medischen Schrift besitzen wir auch im Buche Esther, wo die Völker des persisch-medischen Reiches auch nach ihrer Schrift differenziert werden.

# Ober die babylonisch punktierte Handschrift No. 1546 der II. Firkowitschschen Sammlung (Codex Tschufutkale No. 3).

Von Johannes Weerts.

Die hier zu behandelnde Handschrift gehört mit zu denen, die Abraham Firkowitsch in Tschufutkale (auf der Krim) bei seinem Tode hinterließ. Von seinen Erben wurde die Masse der Manuskripte der russischen Regierung zum Kause angeboten, und diese entsandte im Jahre 1874 Dr. A. Harkavy und Dr. Hermann L. Strack zur Untersuchung der Handschriften nach Tschufutkale. Auf das Gutachten dieser beiden Gelehrten wurde die Sammlung von der russischen Regierung angekauft. — In der Baerschen Textausgabe des Buches Hiob wird die hier in Betracht kommende Handschrift als Codex Tschufutkale No. 3 bezeichnet; "Kurzgefaßten handschriftlichen Verzeichnis der biblischen Pergamenthandschriften der II. Firkowitschschen Sammlung" der Kaiserlichen Öffentlichen Bibliothek in St. Petersburg trägt sie jedoch diese Bezeichnung nicht mehr, sondern ist als No. 1546 einregistriert. Der Kaiserlichen Öffentlichen Bibliothek in St. Petersburg bin ich für die Übersendung des Manuskriptes sehr zu Dank verpflichtet, ebenso Herrn Professor von Kokowzoff in St. Petersburg für überaus freundliche Auskunftserteilung.

Die ersten Berichte über die babylonisch punktierten Bibel-Handschriften aus Tschufutkale gab H. L. Strack in der Zeitschrift ür die Lutherische Theologie und Kirche von 1875. Er sagt dort ber sie pag. 606: \_Sechs Nummern [der Firkowitschschen Sammlung] Zeitschrift [ d. almest. Wiss. Jahrg. zf. l. 1986.

folgen in Lesarten und Punktation den Babyloniern. Zwei enthalt Stücke des Propheten Ezechiel, geben also zu interessanten Va gleichungen mit der St. Petersburger Handschrift Gelegenhei die übrigen vier bieten Abschnitte aus andern biblischen Büche (Exodus, Deuteronomium, Hiob [nämlich Cod. 1546], Chronik) u sind als Unica zu bezeichnen, da dieselben Stellen mit gleiche Punktation sonst nirgends existieren. Noch ein anderer Code enthält, vor mehreren Blättern mit den gewöhnlichen Zeiche Hiob 35, 10 — Hiob Ende sowohl nach babylonischer Weise (m. sprünglich) als auch in der üblichen Art (wie es scheint w späterer Hand) punktiert. Auch er gibt, so weit ersichtlich, & orientalischen Lesarten. — Die erstgenannten 6 Nummern haben das babylonische Punktationssystem nicht in derselben bis ins Detail durchgebildeten Form wie der Cod. Babylonicus von 916/17."-Weitere und genauere Mitteilungen über unsere Handschrift et hält die Baersche Textausgabe des Buches Hiob, wo Franz Delitze in der Vorrede S. IV f. über sie folgendes berichtet: Inter ille codices in oppido Tschufutkale coacervatos inveniebat [Herman Strack] duo fragmenta Jobi suo in genere singularia. Cod menbraneus No. 8a, formae maximae, 10 folia Jobi, 5 Proverbiorum, 12 quinque Voluminum (Megilloth) exhibet etc. Alius codez Firkowicianus (Tschuf. No. 3) quattuor folia Jobi continet, unde Strackius nobis varias lectiones ad cap. II-VII enotavit; interpunctio est babylonica, sed ab usitata ratione multifariam remota multoque imperfectior, desunt enim Dagesch et signa vocalium composita: שאנת, כאשר et similia sic scribuntur, ut primae literae Pathach tiberiense, alteri Pathach babylonicum imponatur et, quod adhuc inauditum, w superne appicto pusillo w, w appicto pusillo D insignitur. — Franz Delitzsch hat diese Handschrift nicht selbst gesehen, und so kommt es, daß diese Mitteilung nicht vollständig korrekt ist (s. S. 4).

## 1. Beschreibung und mutmaßliches Alter.

Cod. 1546 enthält 4 Pergamentblätter in Quartformat. Die Höhe der Blätter beträgt 26 1/2 cm, die Breite 21 1/2 cm. Jedoch

t

t

:

die Blätter an der Seite beschnitten, so daß sie nicht mehr ursprüngliche Breite haben. Auf jeder Seite stehen 24 (ein-23) Zeilen Schrift, jede Zeile ist 16<sup>1</sup>/<sub>s</sub> cm lang. Der innere and ist etwas über 21/2 cm, der äußere 11/2 cm breit, die Breite betragt ca. 1 1/2 cm, die des unteren Randes cm. Die Blätter haben durch den Aufenthalt in der Geniza an der untern Ecke ist ein großes Stück ausgebrochen, sonst finden sich manche Löcher und Brüche. Der Inhalt ab bis Hiob 9, 32a. Die Schrift namentlich auf den Hinterseiten z. T. sehr verblaßt, z. T. auch Flecken überdeckt. Jedoch hat sich die Tinte so eingebeizt, fast überall die Schrift, soweit sie erhalten ist, erkennbar ist. Vokale stehen meistens links hinter ihren Konsonanten, zwar stehen u und o stets über dem Zwischenraum zwischen Konsonanten, zu dem sie gehören, und dem folgenden; e und Pathach stehen meistens noch über der linken Ecke Konsonanten, dem sie in der Aussprache folgen; das Qameș \* let seine Stellung nicht selten sogar mitten über seinem Konso-Wenn i, e, o, u plene geschrieben werden, sind die Vokalzeichen der beiden ersteren meistens, der beiden letzteren stets über die mater lectionis gesetzt. Der Schreiber des Konsomantentextes, der auch der Naqdan ist, hat nicht alle Worte vollständig vokalisiert und durchaus nicht alle Accente gesetzt. Wo die Vokalisation sich mit Leichtigkeit ergab, hat er längeren Worten nicht alle Vokale beigefügt, z. B. אֹמֹרתי יֹדֹעתי, אִמֹרתי יֹדֹעתי, אִמֹרתי יִדֹעתי, etc. Kleinere, besonders תבוא ,שדי ,ימים , בשער , כשרי , לחמי einsilbige, oder bekannte Worte bleiben vielfach ganz unvokalisiert ב. B. כי, את, אלא, ולא ,עד, עד, עד, אם, אם, אשר, האת, האת, המים, גפשי ,גפשי ,אם, אין etc. An diesem ursprünglichen Zustand der Handschrift haben mehrere Hände, namentlich durchgehend 2, eine mit schwarzer

Tinte, die andere, spätere, mit hellbrauner Tinte, geändert. In dunkler Tinte sind eine Menge Vokale und namentlich auch Schwas, sowie auch Accente nachgetragen; mit hellbrauner Tinte, die seltener auftritt, sind wesentlich Accente, weniger Vokale geschrieben. Auf die Herstellung des ursprünglichen Textes habe

ich viele Mühe und Zeit verwandt, und hoffe, soweit als mögi die Zutaten richtig ausgeschieden zu haben. Metheg fin sich in der Handschrift nie, ebenso kein Paseq; Verbindu striche wie Maqqef (s. S. 16) kommen sicher einmal, viellei zweimal, vor. wund wisind bisweilen durch ein übergesetztes und unterschieden, spätere Hände haben diese Unterscheid noch an manchen Stellen nachgetragen. Einmal findet sich übergesetztes ä für Mappiq; ob es von erster Hand ist, ist fraglich. Zur Füllung der Zeilen sind langgezogene Finalbuchstat nicht verwendet, sondern eine Reihe Punkte zwischen den letz Worten oder ein paar Häkchen dienen diesem Zwecke. Eine Sm tiberiensischer Punktation, von der Delitzsch 1. c. S. V redet, wa er sagt, dall שאנת, כאשר und ähnliche Worte beim ersten Buchstab ein tiberiensisches, beim zweiten ein babylonisches Pathach haben, nirgends zu finden, sondern die Punktation ist rein babylonisch

Über sein Alter enthält das vorliegende Fragment keine A gabe. Der Schriftcharakter hebräischer Handschriften bietet meisten nur sehr unsichere Kriterien zur Datierung (cf. Kautzsch, Hallesch Osterprogramm 1893 S. VIII; König, Einleitg. ins A. T. S. 1861 einige Stützpunkte für die ungefähre Bestimmung des Alters lasse sich jedoch in unserem Falle, wie ich glaube, aus der Eigentünlichkeit der Konsonantenschrift beibringen. — Die Konsonanten schrift hat durchgehends eine kleine Neigung nach links. Die Konsonanten zeigen zumeist eckige Formen. 3, 3 und 7 beginnet mit einem starken Haken; der Oberstrich wendet sich, namentlich bei den beiden letzten, von dem Haken aus schräg aufwärt und zeigt rechts eine dicke Ecke. Der untere Strich des 2 überragt rechts den Vertikalstrich. Das 7 ist unten einwärts gekrümmt, zuweilen ziemlich weit. Das 7 hat vorne einen Haken, ober rechts eine abgeschrägte Ecke; der linke Fuß ist mit dem Obestrich nicht verbunden. Das 1 wendet sich unten etwas nach Das 5 hat oben ein kleines Häkchen (Strichlein) und läuk von ihm aus nach rechts abwärts; das Mittelstück steigt etwa und bildet mit dem untersten Teil eine scharfe Ecke. Das Diet oben einen tiesen Einschnitt, der linke Strich ist meist ziemlich

, der untere Strich ist abwärts geneigt. Beim b finale ist der : Strich geschweist, links unten ist eine Ecke, dagegen rechts Rundung. Der mittlere Teil des 3 ist etwas gekrümmt, der re Teil schließt sich in einem breiten Bogen an und ist ziemlich Das D hat unten links und oben rechts eine Ecke, der rstrich ist etwas aufwärts gerichtet. Das b steigt von dem eren Teile aus schräg nach rechts abwärts und bildet oben e oder nur eine leichte Ecke. Der linke Teil des 3 ähnelt m 1, der rechte Arm tritt in der obern Hälfte desselben an. langgezogene Bogen des p beginnt mit einem nach rechts ärts gezogenen Haken, steigt dann wieder aufwärts und bildet ts eine scharfe Rundung; die Vertikallinie tritt nahe oder auch : an denselben heran. "zeigt unten eine Spitze, der Mittelh setzt sich im obern Teile des linken Armes an. Das n hat rechts eine Ecke, der linke Fuß ist gewunden, und der dicke re Ansatz reicht tiefer als der rechte Fuß hinab.

Unter den Schriftproben, die Eutings Schrifttafel zu Chwolsons us inscriptionum Hebraicarum bietet, finde ich keine, die ichere Züge aufweist, als die der Papyrusfragmente von Fajjum lte 97; vergl. die Tafeln von Chwolson im C. I. H. und von ischneider in der Zeitschrift f. ägypt. Sprache u. Altertumsle 1879), welche Steinschneider ins VIII. Jahrhundert verlegt und von denen Chwolson die älteren sogar ins VII., die jüngeren en Anfang des VIII. Jahrhunderts setzt. Die Ähnlichkeit des ens des p aus dem Ms. mit dem in diesen Fragmenten war geradezu überraschend; ähnlich sind auch 3, 7, 3, die beim ren Teil alle charakteristische Formen aufweisen, und 5. Auch re Buchstaben zeigen Übereinstimmungen. Überhaupt ist die the schräge Richtung aller Ober- und Unterstriche im Ms. und Fragmenten auffällig. Das i scheint mir mehr dem von te 98 und 108 gleich. Verschieden von den Buchstaben der agschen Spalte 97 und jünger sind N und D, die aber im 5 bei Chwolson (3 bei Steinschneider) andere Gestalt haben, Buting nach Faks. I angibt; auch 3 und D haben abweichende Wenn nun auch das Ms. den Fajjumischen Papyrusfragmenten an Alter bedeutend nachsteht, so weist sich de Petersburger Cod. Babylonicus gegenüber der ganze Chankt der Schrift als älter aus. Demnach dürfte das Ms. vielleicht; 9. Jahrhundert anzusetzen sein. — Auf keine spätere Zeit schein auch die Punktation und Masora zu weisen. Diese entsprech — wie die des Berliner Ms. or. qu. 680, welches Kahle in seine Buche: "Der Masoretische Text des Alten Testaments nach dÜberlieferung der babylonischen Juden" behandelt hat — im wese lichen dem, was die alten Nachrichten über die Punktation u Masora der alten babylonischen Schulen berichten (s. u.), was udem Cod. Babylonicus von 916/17 nicht mehr gelten kann. Al in Punkten, welche die alten Nachrichten nicht berühren, zeigt Ms. ältere Formen als der Cod. Babylonicus. Nach alledem die das Ms. vor dem Cod. Babylonicus geschrieben und seine setzung im 9. Jahrhundert nicht unberechtigt sein.

#### 2. Die Punktation.

a) An Vokalen kommen im Ms. nur die einfachen Vo 1, 1, ", ", 1 vor. Es ist jetzt von den meisten anerka daß ein seines linken Fußes beraubtes &, ein y ist. In di Handschrift — und für mehr noch in Cod. 5 (Tschuf. 8a), der auch untersucht habe — ist die Ähnlichkeit dieser beiden Vo mit den beiden Buchstaben unverkennbar. Wenn Margoli (Proceedings of the Society of Biblical Archaeology 1893 ( S. 172 u. 199) vermutet, daß ' nichts anderes sei als das chische w, welches in frühen syrischen Ms. statt des jal tischen Zeqofo (-) gebraucht wird, und daß das - das jal tische Pethocho (+) sei, so ist das m. E. ein Zeugnis dafür, in den jemenischen Texten diese Vokale von der ursprüngli Gestalt sich ziemlich weit entfernt haben. Sicher ist ferner, dal von der mater lectionis i hergenommen ist. Dieses i ist nicht für das defektiv geschriebene u, sondern auch, oberhalb der n ectionis stehend, für das plene geschriebene u verwandt wor Die übrigen Vokalzeichen haben vermutlich im Syrischen ihre bilder. Vergl. darüber Praetorius' Aufsatz in ZDMG 1899 (53), S. 1

ir das Qameș chațuf und das Chațef-Qameș der tiberien-1 Punktation, die in dieser Handschrift wie im Berliner Ms. . 680 fehlen, stehen die Vokale u und o. Cf. Kahle S. 25 f. las Qames chatuf ist hier in unbetonter geschlossener Silbe /okal ' gesetzt, z. B. שוני 3, 19; אוני 4, 12; בחכמה 4, 21; 2 5,13; הֹנהֹלתי 5,23; אורחוֹת 5,23; הֹשׁלמה 7,3; בי 5,13; השׁלמה 5,23; אורחוֹת 5,23; השׁלמה 9, 27. Das 7 (7 fehlt in diesem Falle zufällig) gibt am usse einer Silbe festen Silbenschluß und wird daher hier wie Nichtgutturalen behandelt, z. B. ההלה 4, 18; בֿצהרים 5, 14; א 5, 24. Ähnlich (s. u.) (יוֹלל 7, 2. Wo dagegen ein tonlanges n der tib. Punktation beim Fortrücken des Tones sich verkürzt i durch Qameş chatuf ausgedrückt wird, behält es hier das ichen ', z. B. אֹהשׁך פּר 3,5; אֹכֹר גֹא 7,11; vielcht soll hier kein Aufgeben des Wortakzentes beabsichtigt sein. ir das Paradigma [2] kommt keine Form vor. Auch statt des tib. hațef-Qameș werden hier die Vokale u und o geschrieben. Bei alautender Gutturalis steht hier ursprüngliches u in offener Silbe, . B. ארבות 3, 14; ebenso auch in שרשיו 8, 17, wo ja auch bei den Riberiensern volles Qames chatuf steht. In אֹנֹילת 9, 26 ist von päterer Hand der vordere o-Laut zu u geändert. Das Festhalten ines kurzen o-Lautes zeigt sich - entsprechend dem Chatefameș der Tiberienser in אָלָן etc., Kautzsch § 10h — in en Imperfectis Qal vor Suffixen, z. B. יֹדוֹשׁהוֹ 3, 4; (מַקְדֹעׁוֹ 3, 4; וֹתוֹ(פַקְדֹעׁוֹ 7, 18 ron dem im Ms. nur die Vokale stehen, die Konsonanten ausebrochen sind); אוֹבה . 9, 27; ממבלני 9, 31. Ebenso ist ein üchtiger o-Laut festgehalten in בילוֹף) 7, 18 (von dem wieder ie ersten Konsonanten ausgebrochen, die Vokale aber vorhanden ind).

Statt des Segol, welches der babylonischen Punktation fehlt, tehen die ihm zugrunde liegenden Vokale , , , . In den neisten Fällen entspricht dem Segol ein , welches ja nicht bloß wie , sondern auch wie ä, e gesprochen worden ist. steht in allen legolaten in der zweiten Silbe (dementsprechend auch in dem mperf. cons. 1777 4, 5) und in der ersten Silbe derer nach der Form

קפל היית Ebenso findet sich - in dem Afformativ בא, z. B. בּאָלה 6,21, in den Suffixen בם und זה, z. B. מניכם 6, 28, עיניהם 2, 12. Weite haben - die Suffixa Verbi mit dem sog. Nun energicum, z. R. קוברלנו 5,27; הגרלנו 7,17; auch die entsprechend verstärkten Suffize der Partikeln, wie אַרָּעֹי 3, 21; אַטֹּטֹ 6, 13. Ferner steht für ursprüngliches ai, so bei den יראה : ל"ה 3,9; אהרה 3,16 und bei den Pluralsuffixen der 2. ps. masc. u. der 3. fem., z. B. אָלים 4,4, אָלים 4,5; לדיה 6, 20. Weiter für das tib. Segol beim Suffix der 2. ps. sg. masc. in Pausa, z. B. למלהן 4,6 und für das Segol, welches in der tib. Punktation vor Gutturalen mit Qameș bei aufgehobener Verdoppelung eingetreten ist, z. B. in לעמר 7, 21, לעמר 6, 10 Auch in אָלוֹהוֹ 4, 12 (tib. מְלָהוֹן) findet sich י. — " steht für des tib. Segol, wo dasselbe durch Maqqef oder Zurückziehung des Tones aus ursprünglichem ē entstanden ist, z. B. in 5,27 (tib. 7); ישׁ 6,6 (tib. ישׁד 8,2 (tib. הְּמֶלֶל ); קְּמֶלֶל 3,23. Ob hier (wie bei o S. 7) ebenfalls keine Enttonung beabsichtigt ist, läßt sich nicht entscheiden. - Endlich wird für das tib. Segol · geschrieben. So werden die mit 7 anlautenden Verba im Imperf. Qal fast stets mit geschrieben, z. B. יחשור 3,9; אמרו 5,24; החפרו 6,20; החשור 8,17; und die I. pers. sing. hat wie die andern, z. B. אשקם 3, II; אשקם 3, II; אשקם 3, II; בֹאָלוֹל 5, 3 etc.; ebenso im Hithp., z. B. אותונן 9, 15. Ferner steht in den mit Gutturalen beginnenden Nominibus, z. B. מחוינות 4.13; אביין 5, 15 etc., sowie in der Präposition אל (Ausn. 5, 5 אביין).)

Eigentümliche Lautbezeichnungen finden sich in einigen Formen. In אָלְילִה 5, 5 ist beim Suffix der 3. ps. sg. masc. eine Neigung nach u angedeutet, die sonst nirgends hervortritt. Bei אַלְילֹה 6, 29 (dagegen 6, 30 אַלִּילֹה) und אָלָילָה 8, 3b (dagegen 8, 3a אַלִּילֹה) kommt die halbvokalische Natur des ז zum Ausdruck. Ebenso bei אַלְילִילָּיל 6,2, welches dem tib. אָלְילִייִ לְּיִלְילִי (Kt. אָלִילָּה) entspricht. — Cf. Kahle S. 26, 3. — Eine Besonderheit der Schreibung — abweichend auch von der Schreibung des Berl. ms. or. qu. 680 — zeigt sich ferner, wenn ' mit Schwa mobile am Anfang eines Wortes stehen sollte. Anstatt des Schwa mob. findet sich dann stets ein i

b) Das Zeichen für Schwa ist ein horizontaler Strich über der linken Seite des Konsonanten, zu dem es gehört; bei 5 steht es z. T. links, z. T. rechts. Hierzu cf. Kahle S. 29 f. Das Schwa ist bei weitem nicht so häufig gesetzt, wie in der tiberiensischen Punktation. Oft ist es von späterer Hand nachgetragen, und die neuen Zeichen sind nicht mit voller Sicherheit von den alten zu scheiden, namentlich wo die Schrift verblichen ist. Der Strich steht für Schwa mobile und auch für Schwa quiescens. Weitaus am meisten bezeichnet er allerdings Schwa mobile, aber in einer Reihe von Fällen kann er doch nur Schwa quiescens sein, so in י (3,19; יוֹמֹאָם 3,26; מֹשׁרִישׁ 4,17; ימֹהֹר 4,12; מֹשׁרִישׁ 5,3; מֹשׁרִישׁ 5,17; יוֹשׁלֹם 5,18; הֹדּשְׁלֹם 5,24; יבֹבֹר 6,3; הֹנְחֹלְתֹי 7,3; פֿישׁלֹם 9,4; אָהֹדֹלָתִי 9,12. Im ganzen fehlt aber auch das Schwa mobile noch häufiger als es gesetzt ist. Eine Regel ist bei seiner Setzung, so weit ich sehen kann, nicht beobachtet; denn allen Fällen, in denen es steht, lassen sich solche, in denen es nicht steht, gegenüberstellen. So ב. B. זֹכוֹר 3, 17 und בנרוֹ 6, 15; זֹכוֹר 4,7 und זֹכוֹר 7,7; זֹכוֹר 3,9 und וֹיִחֹלַבּרהוֹ 2,12; piñn 4,3 und אַמֿלל הַ 8,2; הֹחֹה 6,13 הֹיוֹת 3,21 und ידֹכאוֹם 4, 19, אֹדֹברֹה 7, 11, אֹדֹבאוֹם 7, 17; הֿמֿמֿלאים 3, 15 und לובים 3,21; הֹמחֹכים 6,6 und שֹאֹלֹת 4,10 und שׁאֹלֹת 4,10 und שׁאֹלֹת 6,8; 6,30 הֿיש (6,19 הליכות 9,5 und הֹפֹבֹם (7,13 תנֹחמני 2,11 ולנֹחמוֹ und ל ,כ ,ז. Auch bei den Praefixen ב, ל kommt es bald vor, bald fehlt es, so daß ich keinen einzigen Fall habe konstatieren können, in dem es regelmäßig oder überwiegend steht. Dagegen

unterbleibt, wenn von zwei zusammenstoßenden Schwa mobile da erste zu Chireq wird, regelmäßig die Schreibung des zweiten Schre z. B. בנפלי , למני , בנפלי etc. Ebenso fehlt der Schwastrich stets bei 1 "und" vor dem Substantiv, Adjektiv, Pronomen, Adverb und der Präposition; die einzigen Ausnahmen sind: אוֹעבוֹן 3,21, בוֹחֹל 4,6 und הוֹהֹלה 6,2. Auch beim ו consecutive Persecti findet es sich nur zweimal, in hym 5, 24, 25; serner nur in 4 Fällen beim 1 copulativum des Imperfects, nämlich in ប៉ារ៉ាត់ 3,11, זיאל 3,21, זיחלרהו 6,9 und העלביר 7,21, wogegen das ו come cutivum des Imperfects meist (aber nicht immer) sein charakteristisches - beim 1 hat. Bemerkenswert scheint mir noch, daß in

הראו 6, 21 (tib. קיראוּ) das Schwa fehlt, (es ist allerdings nach-

getragen).

Die Copula 1 wird genau so behandelt wie im Berl. Ms. or. qu. 680. (Cf. Kahle, l. c. S. 26 f.). Vor jedem Konsonanten, die Labialen eingeschlossen, der einen vollen Vokal nach sich hat, hat das 1 kein Zeichen über sich, ist also wohl mit Schwa gesprochen, z. B. חֹרוֹם 4,9, הֹחֹם 5,2, הֹפֹאֹרֹם 5,6, דֹפוֹם 5,15, חֹרוֹם 8,2 etc. Dagegen wird vor jedem Konsonanten mit Schwa, auch den Labialen, das 1 mit kurzem i gesprochen, z. B. וֹלנֹהֹם 2,11, וֹדְעָהָה 4,14, לבמל 4,18, ובמלאביו 5,22, ולכמן 4,18 ובמלאביו 4,18 ובמלאביו als unvollständig vokalisiert zu betrachten. Eine irrtümliche Punktation liegt wohl vor in וֹכִימה 9,9. Daß die letztere Behandlung des i copulativum die altbabylonische ist, ergibt sich aus einer Bemerkung des babylonischen Juden Isaak ben Eleazar, der nach L. Dukes (Literaturblatt zur Zeitschrift "Der Orient" von 1846 No. 45) am Anfang des 13. Jahrhunderts gelebt haben soll, in seinem Buche ספר הרקמה. Ich zitiere diese Stelle in der berichtigten Kahleschen Übersetzung: "Wenn 1, das mit einem Worte verbunden ist, neben einem mit Schwa mobile punktierten Konsonanten steht, so hat dies 1 die Aussprache eines mit Schureq versehenen א, wie z. B. in אָמֶרְהָם, וּשְׁמֶרְהָם. Dies ist die Lesung der

Sefardim; aber die Babylonier lesen es (das 1) entsprechend seinem

gewöhnlichen Klange" (s. dazu auch Kahle S. 4).

c) Die Behandlung der Gutturalen ist dieselbe wie im Berl. 28. or. qu 680. (Cf. Kahle S. 30 ff.)

Am Silbenanfang steht bei k und y der volle kurze Vokal a offener Silbe. So bei א z. B. in אלוה 3, 18, אלוה 4,9 u. ö., לווי 5, 6, מווענה 5, 26, אולף 5, 8, אולף 5, 17 u. ö., אולי 5, 8, אוליש 5, 26, המוויים 6, 7. So ndet sich volles " in der i. ps. sg. Imperf. Piel, z. B. אוֹחֹל 6. 11, etc. lauten würde); אוֹדֹברה 7,11 (wozu die 3. ps. אוֹדֹברה etc. lauten würde); a bink 5, 2, 3 hat sich sogar das I in offener Silbe (in der Schrift) chalten (N. F. qitil, s. Barth, Nominalbildung § 29a). Weiter ויעצ" ,3, 5, העלודיים ,3, 5, ערומים ,14, ויעצ" ,3, 6, העלודיים ,3, 5, עננה :ע ei ערומים ,3, 14, ערומים ,3, 14, 6, 27 etc. Daß hier der volle kurze Vokal in offener Silbe teht, weist auf eine frühere Stufe der Vokalentwicklung vor Ausvildung der Chateflaute, cf. Lagarde, Übersicht über die im Aram.; Arab. und Hebr. übliche Bildung der Nomina S. 11 Abschn. 18. Kahle, I. c. S. 27. Bei 71 und 71 steht dagegen im Silbenanfang schwa mobile; dasselbe ist auch da vorauszusetzen, wo es nicht eschrieben ist. Z. B. מֹמֹמֹם 5, 13, מֹחֹמֹה 6, 4, הליכה 6, 19, מֹחֹיה 6,21, , 9,4 הֹכֹם ,16, הדֹל ,14, 7 בֹחלֹמוֹת ,13, תנחׁמני ,22, 6 שהדוֹ ,11, 6, התוֹ ק ה המב פ המבחלה 9, 5, המב Verschieden behandelt ist הו interrogativum. ו הלא ,17, האנוש ,4,6 הלא ,4,2 הבלא 4,17 הללה 4,17 האנוש 4,6, 6, 30, היצל 6, 5, הינה 6, 1, הינה 6, 22, היאכל 6, 26, הינה 6, 26, הינה 6, 30, אינאה 7, 12, הלא 7, 12, הלא 8, 10, הלא 8, 11. Die Regel, nach der s behandelt ist, ist offenbar die, daß es mit Schwa mobile verehen ist, wo ihm ein kurzes Wort folgt; dagegen hat es den ollen Vokal, wenn der Wortaccent weiter zurückliegt. 6,6 ist unvollständige Vokalisation anzunehmen. — Steht or w und y, wenn sie in der tib. Punktation Chatef, hier also len vollen Vokal in offener Silbe haben, ein Konsonant mit Schwa nobile, welch letzteres in der tib. Punktation zu dem vollen im Lhatef enthaltenen Vokal umgebildet wird, so bleibt hier das Schwa nobile bestehen, z. B. שאנת 3, 24, ואשר 3, 25, ואשר 4, 8, שאנת 4, 10, אַלֿהֿ (, 3, 1 רעצֿבֿרֿין , 4, 2 ועצֿר , 3, 23 בעדו אין 7, 1 לאנוש ,6, 3 כאפֿיס ,4, 2 שאלה 4, 18, 5, 13, בעלות 5, 26, בערי 5, 26, בערי mit Schwa mobile hat

in dem einen vorliegenden Falle das vortretende Praefix ב den Vokal a erhalten: בחלמת 7, 14; für ה findet sich kein Beispiel.

Am Silbenschluß bleibt Schwa quiescens beständig bestehen bei ה und ה; bei ה z. B. in ההלה 4, 18, בצהרים 5, 14, ההלך 5,24; bei ח in יוֹחה 2, 11, החשבות 5, 12, המול 6, 10, יחמול 6, 20, שיחות 6,24 החשבו ה, 26, אוושר 7, 11, אוושר 8, 15, 20 etc. Bei א und א am Schluß der Silbe tritt der Silbenvokal meistens hinter diese Konsonanten. So steht der Silbenvokal hinter א in 3,25, אמין 4, 18, אוין 9, 16; ausgelassen in der Schrift ist das - hinter dem א in אוֹענֿע 3, 18. Die 1. Person sg. lautet אוֹענֿע 9, 16; und 6, II (mit Auslassung des ' in der Schrift beim Praefix) Tikk. Auch in den Formen ויאמר 3, 2, (דיאמר 4, 20, אבלל 5, 5, האבל 8, 13 hat der Vokal seinen Standpunkt hinter den M. Hinter y steht der Silbenvokal in סַּלְלוֹר 5, 12, בֹשְׁבֹע הַ 5, 19, יערכוני 6,4, (1) פֿעלוו אַ 6,4, (1) פֿעלוו אַ 6,4, (1) יעלה 7,9, יעלה 7,21, המעבר 9,5, המעבר 1. Pers. sing. lautet אָלְנְנוֹ 9, 27, אֹעְנְנוֹ 9, 32, ferner mit fehlendem - beim א in אענוה 9, 14 אענוה 9, 15. In 7, 21 sollte man statt התעברי, da das ת mit Schwa mob. zu denken ist התעבור erwarten, wie auch nachpunktiert ist. Wenn sich auch einmal bei n am Schluß der Silbe die Nachsetzung des Vokales findet, in 3,9, so ist das wohl nicht anders zu beurteilen als in den Formen יוֹקרעו u. יוֹקרעו 2, 12, לושנישל 5, 14, wo überall der betr. Vokal zuweit nach links geraten Eine besondere Merkwürdigkeit bei y ist ferner, daß ihm wenn es nach langem ' am Schluß der Silbe steht, in einigen Fällen ein Pathach nachgesetzt wird; so in yiin 3, 11, yo(vn) 4, 16. Anderswo fehlt dieser Zusatzlaut, z. B. רֹע 5, 19, למפנע 7, 20, צֹדֹע 20, צֹדֹע 8,9, ארשע 9, 29 (in 7, 20 u. 9, 29 ist er nachgetragen). Es kommen aber auch eine ganze Anzahl Formen vor, in denen der Silbenvokal der gewöhnlichen Schreibung gemäß vor N u. y steht, so vor א in יאברו 4,9, וצאצאין 5,25, וואברו 6,18; vor y in den Perfectformen des Qal (wie im Berl. ms. or. qu. 680, nach Kahle S. 52) הַלֹּעָתי 5, 24, ושֹׁבֹעָתי 7, 4, ferner in אָנֹת 4, 5, ושֹׁבֹעָתי 5, 15, יוֹלְעָל, 5, 15, יוֹלִעָּל דע 5,27, אורע 6, 18, אורע 9,21.

Wie ist nuh die merkwürdige Behandlung des N und y zu klären? Wenn das y als ein durch starke Annäherung der immbänder an einander hervorgebrachter stimmhafter Reibelaut tarker Kehlkopfpreßlaut) gedacht wird, kann es sich anhören, s ob der Silbenvokal hinter ihm und vor ihm ein Schwa stände. asselbe berichtet A. Socin (Diwan aus Centralarabien, 3. Teil 19. 206 (§ 171)) über die Aussprache der Beduinen in solchen ällen, besonders bei y, aber auch bei anderen Gutturalen. Ähnlich ie y muß auch ni diesem Falle gesprochen sein, nämlich als immloser Kehlkopfexplosivlaut. Auffällig jedoch ist es, daß auch Formen wie 55k, die erst durch Aufhören des Konsonanterts des nentstanden sind, der Silbenvokal z. T. hinter dem nischrieben wird.

Das Pathach furtivum nach einem heterogenen langen Vokal rd hier nirgends geschrieben z. B. ה'לגוֹע , ושלה , ה'לגוֹע , ושלה etc.

Über die Annäherung der Gutturalen an die andern Konnanten durch Schreibung von Pathach und Chireq bei ihnen statt stib. Segol s. unter Segol. Als Ausnahmen sind hier noch hinzufügen, als den gewöhnlichen Bildungen analog, die Formen 📆 3, 6, or 6, 10.

Daß diese von der der tiberiensischen Punktation stark abzichende Behandlung der Gutturalen nach den Bemerkungen Saads im Kommentar zum Buch Jeşira IV, 3 über die 42 Eigentümlichiten der Tiberienser bei den Gutturalen und die 17 der Babylonier

die altbabylonische ist, hat Kahle l. c. S. 31 ff. wahrscheinlich gemacht. Ich begnüge mich mit dem Hinweis auf die eingehende Kahlesche Erörterung.

d) Auffallend selten ist der Gebrauch von Dagesch und Rafe. Dagesch kommt von erster Hand nur 9 (vielleicht 10) mil Rase II mal vor. Das Dagesch wird durch den Buchstaben 11 bezeichnet. Auch für das Rafe wird, was sich sonst noch nirgends gezeigt hat, ein Buchstabe verwandt und zwar p. Es ist dies p offenbar der Anfangsbuchstabe des Wortes NDP, welches hier wie in dem noch zu erwähnenden masoretischen Codex aus Tschufuttale und der Masora des Berl. Ms. or. qu. 680 zur Bezeichnung des Rase gebraucht wird. Aus diesem Rase wird sich die Gestalt des Rafe, wie sie in den südarabischen Handschriften sich findet (1), entwickelt haben. Sobald man das Zeichen häufig brauchte, wie schon im Berl. Ms. or. qu. 680, fing man an, es in einem Zuge zu ziehen. In dem Berl. ms. or. qu. 680, welches ich daraufhin verglichen habe, kann man den Übergang stellenweise noch ekennen. Meistens ist dort allerdings das Rase oben rund und der Bogen kurz; zuweilen ist aber der Bogen etwas länger und auch an der Stelle, wo beim p der Bogen und der Vertikalstrich an einandertreten, eine Ecke geblieben, vereinzelt ist auch abgesetzt und so das P noch zu erkennen. Auf diese Weise hat sich der Übergang vom Buchstaben zum freien Zeichen vollzogen.

Von den 10 Dagesch stehen 9, von den 11 Rafes 10 bei einer hörig. Ein wesentlicher Zweck beider Zeichen dürfte also der gewesen sein, die verschiedene Aussprache dieser Konsonanten anzuzeigen: die Aussprache als Spiranten bezeichnet Rafe, die als Explosive Dagesch. Dementsprechend steht Dagesch auch für Dagesch forte und Dagesch lene. Daß aber Dagesch und Rafe nicht bloß diese Bedeutung hatten, zeigen die 2 Fälle, wo sie auch bei andern Konsonanten stehen: 4, 8 Dagesch bei D, 4, 9 Rafe bei b. Bei ihrem seltenen Vorkommen erwartet man, daß diese

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich erinnere mich, in einem Aufsatz Strack's das Wort, dessen Anfangbuchstabe das 1 ist, gelesen zu haben, habe die Stelle jedoch nicht wiederfinden können.

Zeichen nur da gesetzt werden, wo die Aussprache besonders sweiselhaft sein konnte. Das trifft aber nur in beschränktem Maße, בער Verdeutlichung der Form steht Dagesch 5, 4 bei אידכאוו, sind als solche Fälle anzusehen. In אַלבאום 4,19, wo das ז der Gestalt nach von jüngerer Hand zu sein, der Farbe der Tinte nach aber mit der der Konsonantenschrift übereinzustimmen scheint, wird die unrichtige Lesung aus 5.4 stammen. In einem unvokalisierten Texte würde weiter das Dagesch bei נשמו 3,9 und ג'דוה 6,13 bedeutsam sein, auch bei 6,7 mehr Berechtigung haben als es jetzt bei der Seltenheit des Dagesch hat. Schwer erklärlich ist die Bedeutsamkeit des Dagesch in עלבריש 2, 12, und auch in עלבריש 8, 14 sollte man die Verdeutlichung selbst in unvokalisiertem Texte nicht für nötig balten. Andererseits fehlt das Dagesch da, wo man es für zwecknäßig erachten sollte; so ist es z. B. אווד 6, 3 (tib. און) erst von päterer Hand nachgetragen, es fehlt beim Artikel, z. B. in הכאב 2,13, neistenteils auch beim 1 cons. Imperf., wenn das charakteristische nicht geschrieben ist, z. B. 3, 26; 7, 15 etc. — Eine besondere, icht mehr zu erkennende Bedeutung muß das Dagesch bei 4,8 ehabt haben. Das D dieses Wortes ist, abgesehen von 3, 10, wo as ganze Wort unvokalisiert ist, auch sonst, wo vorkommt, on späterer Hand mit Dagesch oder auch Rase versehen; so hat as 2 5,6 und 7,3 späteres Dagesch, 5,7 späteres Rafe.

Ähnlich wie mit dem Dagesch verhält es sich mit dem Rase. Für die Verbalform bedeutsam ist das Rase in 1960 6, 27. Statt laß dem 1 copulativum beim Impersectum Schwa übergesetzt ist, at der solgende Buchstabe Rase erhalten in 4,5; auch in 4,9 wäre, da der Text nicht vollständig vokalisiert ist und las Präsormativ des Piel lautet, ohne das Rase ein Irrtum möglich. In unvokalisiertem Text wäre das Rase bei 1960 6, 10 wichtig. Kaum oder nicht mißverständlich auch in unvokalisiertem Text ind solgende Formen, bei denen Rase steht: 1960 3,8; 1960 4,7; 1960 6, 18; 1960 6, 24. Von einer verschiedenen Aussprache der 1960 200 nach einem st. cs. aus e, die Kahle l. c. S. 37

Nach einer festen Regel ist also der Schreiber dieser Ha schrift bei der Anwendung des Dagesch und Rafe nicht verfahr sondern er hat diese Zeichen nur gelegentlich nach Gutdin gesetzt. Daß daher Dagesch und Rase in dem Maße, wie es Ki l. c. S. 35 vermutet, in dem vormasoretischen Texte gestan hätten, ist nach der hier vorliegenden Textgestalt nicht a nehmen. Es scheint vielmehr, als ob der Gebrauch des Dage und Rafe zu der Zeit, wo diese Handschrift geschrieben ist, im Aufkommen begriffen ist, und der unpunktierte Text wird kein Dagesch und Rase enthalten haben. Denn auch die F in denen diese hier vorhandenen Zeichen für einen unpunktie Text wichtiger wären, sind sehr wohl erklärlich in einem Te in dem die Vokalisation nicht vollständig durchgeführt ist, v auch die betreffenden Stellen vollständig punktiert sind. fällig aber ist es, daß diese Handschrift, die sonst dem Ber Ms. or. qu. 680 so nahe steht, in diesem Punkte so weit von sich entfernt. Das legt die Vermutung nahe, daß im Berliner ein geschickter Naqdan bei der Setzung des Dagesch und nach einer selbstgemachten Regel verfahren ist.

inglich ist, weiß ich nicht, was er bedeuten soll, denn eine enge bindung der beiden Worte, zwischen denen er steht, kann t beabsichtigt sein. Wenn er nicht ursprünglich ist, könnte r ihm P? ausgelassen sein, wodurch hätte ausgedrückt werden m, daß die Worte in dieser Verbindung sonst nicht vorkommen. f) Die Akzente sind nicht regelmäßig gesetzt. Sie dienen noch t zur Bezeichnung des Worttones, sondern stehen an beliebiger le bei dem Worte, zu dem sie gehören. Die Konjunktivi sehlen ständig. Der Versschluß ist durch ein kreisähnliches, dickgeschrie-25 Zeichen bezeichnet, welches in der Höhe der Konsonantenschrift t und halb so groß wie die Konsonanten ist. Dasselbe Zeichen t auch in der Masora magna am Ende jeder Bemerkung. Vielleicht dieses Zeichen ein D - PYDD 11D bedeuten; aber die Gestalt des D o wenig ausgeprägt, daß man ohne den naheliegenden Gedanken das Sof pasuq kaum ein D aus dem Zeichen herauslesen würde. halb halte ich es auch nicht für angebracht, es durch D wiederben. Auch in alten arabischen Handschriften (man vergleiche die dergaben der Palaeographical Society) finden sich solche Kreise stens mit Verzierungen, bei welchen aber die runde Form viel auer innegehalten ist als bei diesem schnell geschriebenen Zeichen. Für die Untersuchung stelle ich zunächst die wenigen prosaen Verse zurück und beginne mit den poetischen.

Der Hauptteiler des Verses ist hier ^ (— Athnach), wo bei Tiberiensern Ole wejored steht, ' (— Zaqef), wo bei den . Athnach steht. Auch in 3,26; 9,9,21, wo in der tib. Textesension Rebia mugrasch steht, ist hier ' als Haupttrenner des ses gesetzt. In der Überschrift 4, I findet sich nur ' (— Tebhir) n ersten Wort; hinter ihm ist der Hauptaccent ausgelassen. 9, wo nur die Worte אוֹכי אוֹלי erhalten sind, steht ' an Stelle tib. Athnach; vielleicht ist hier die Hauptteilung hinter למה לא מדר שות ungewöhnliche Teilung zeigt der schon erwähnte Vers 3, 11 מות לא מדר ל

Im Druck ließ sich nur ein mangelhaftes Zeichen dafür einsetzen. sitzehrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. I. 1906.

Die Worte sind als eng zusammengeschlossen und schnell sprochen zu denken. Dies " entspricht an Trennungskraft de Rebia mugrasch der Tiberienser. — Der letzte Teil des Verstvon ' bis zum Schluß, hat gewöhnlich gar keine Accente. Sinist nirgends gesetzt. Nur in wenigen Fällen, nämlich 5, 10, 2 6, 3, 11; 7, 16 steht " als Haupttrenner in diesem Versteil, wiedem tib. Rebia mugrasch entsprechend.

Der Teil des Verses, der vor ^ steht, wird durch \* (— Tithe) geteilt, so 3, 4, 6; 7, 11; 8, 6. In 7, 20 ist ' der Hauptteiler vor ' und hat als Unterteiler \* nach sich (besser als die Teilung in der tib. Punktation durch Zarqa mit vorhergehendem Pazer). In 7, 20 und 8, 6 ist \* nach ^ als selbstverständlich folgend ausgelassen.

In dem Versabschnitt, der vom Anfang des Verses bis ! reicht. in größeren Versen von ' bis ', sind die Accente am regelmäßigsten gesetzt. Hier ist die Trennung der einzelnen Teile häufig auch de eingetreten, wo in der Accentuation der Tiberienser Konjunktist stehen, wie ja auch unter genau analogen Verhältnissen I Chron is häufig getrennt ist, wo in den entsprechenden Psalmen 105, 96, 166 die Trennung fehlt; vergl. ebenso 2 Sam. 22 mit Ps. 18. So i hier h vor ' — tib. Konjunktivus vor Athnach in 3, 4, 8, 21, 22, 4, 9, 17 etc.; hier ', h vor ' - tib. Konjunktivis vor Athnach i 3, 20; 4, 21; 5, 23; hier h, h vor - tib. Konjunktivis vor Athad in 4, 2. Anderseits fehlen auch vor 1 die Accente, wo in der th Accentuation Distinktivi stehen oder fehlen, z. B. 3, 9; 5, 26; 6,7, 16, 18, 19, 24, 25, 30; 7, 3, 13 etc. In diesen Fällen ist es fraglich ob Auslassungen der Distinktivi anzunehmen sind, oder ob Verbindung beabsichtigt ist. Sichere Auslassungen liegen vor z. R. 6,24; 7,3, 13; 8,8,9. Oft stehen die kleinen Trenner auch bei anderen Worten als in der tib. Accentuation, z. B. 4, II; 6, 27 u. å; besonders gilt dies, wenn Worte wie בה, או, הלא, שם, הלא, כאשר , הלא am Anfang stehen und durch einen Distinktivus abgetrennt werden, während in der tib. Accentuation die Pause meist weiter von Anfang fort liegt. — Als Untertrenner steht vor ' gewöhnlich ein h, z. B. 3, 4, 6, 8, 12, 14, 19, 21, 22, 23; 4, 3, 4, 9, 10 u. s. w. Wo zwischen ' und ' eine kleinere Pause nötig ist, tritt ' (- Leביר היים (א. ב. B. 3, 10, 15, 16, 17, 20, 24; 4, 7, 21; 5, 17, 23; 6, 2, 3; ל. Vor dem ist häufiger das hals bekannt ausgelassen, so 13, 25; 4, 8; 5, 27; 9, 14. Öfter geht dem hein voran, so 7, 26; 4, 2, 19; 6, 4; 7, 5. Dies steht dem folgenden han dennungskraft nach; z. B. הלאלה הלאלה ליים ל. 2; אול הלאלה הלאלה הלאלה ליים ל. 2; אול הלאלה הלאלה ליים ל. 3, 5; so auch 4, 19; 7, 5. In 3, 7, 6 läßt es sich nicht entscheiden. Es ist also dies Rebia ein leineres, welches von dem größeren in 3, 11; 5, 10; 6, 3, 11; 7, 16 arschieden ist, und welches in der tib. Punktation nicht vorkommt. has hist in 3, 5 nach h, wiederholt; zwei stehen 7, 4 vor!

In den prosaischen Versen stehen die Accente bedeutend ahlreicher als im Berl. ms. or. qu. 680, aber auch hier nicht igelmäßig. Leider ist die Zahl der erhaltenen Verse zu gering, is daß sich namentlich über die kleineren Distinktivi Genaueres mitteln ließe. — Der Haupttrenner des Verses ist ^, welches 12, 13 nach dem es ankündigenden \* ausgelassen ist. Die letzte ershälfte hat in 2, 13 " (— Segolta) als Haupttrenner, in 2, 11, 12 '. em ' folgt vor dem Versschluß in 2, 12 h, in 2, 11 h; hinter iden ist wohl Tischa zu ergänzen. Die erste Vershälste teilt is Haupttrenner in 2, 12, 13 ', dem in 2, 13 als Untertrenner hrausgeht. Auch in 2, 12 wird über phino ein hausgelassen sein; r diesem zu ergänzenden h steht hier ein ihm unterzuordnendes h. em ' folgt als Untertrenner vor ^ ein '.

## 3. Besonderheiten der Formbildung.

Aus der Formenlehre sind folgende Formen abweichend von r tiberiensischen Bildung:

Die 3. Person pl. masc. des Personalpronomens lautet 6, 7 (2) und 8, 10 in der kürzeren Form (2). Das Pathach wird nach zu gesprochen sein (cf. bibl. aram. (2), syr. (2).

Im Imperfectum Qal hat אַבְּׁלֹי 5, 5 in der Pausa a, ebenso אָדְּאָ 8, 13. In diesem Falle kommt zuweilen a auch in der tib. nktation vor (auch abgesehen von אָמָר und אָאָר Kautzsch § 68c).

Ich erwähne hier nur das, was im Vorhergehenden noch nicht angeführt ist.

הלאח 4,2 hat das vermutlich wie ä gesprochene in de Pausa zu ä gedehnt.

Im Infinitiv Qal hat ב'לעי 7, 19 das a behalten, gegenübe tib. אָלְאַי.

Im Piel ist das ursprüngliche a geblieben, z. B. in בּבּוֹלוֹ אַנְּינֹ 3, 8; desgleichen im Impei Nifal, z. B. אַנְּינֹל 3, 3, אַנְינֹל 4, 5 (Pausa), אַנְינִיל 6, 2 etc., dagega אַנְינִיל 8, 12 mit e in Pausa. Ferner ist a eingetreten im Jussiv da Hifil in אַנְינִיל 6, 9; im Partic. Hifil bei אַנְינִי 5, 12. Langes a sular der Pausa findet sich in der Hithpaelform בּבּינִים 6, 16.

Zu i verdünnt ist das ursprüngliche a vor verdoppeltem Kossonanten im Partic. Hif. אוני 5, 4.

Die Nomina mit präfigiertem nahben das ursprüngliche vorn fast stets erhalten, während es in der tiberiensischen Über lieferung zu i geworden ist. So שלבים 3, 6; 5, 9; 9, 10; שלבים 7, 13; שלבים 8, 3; 9, 19. In אונים 8, 14 ist außerdem da kurze a, welches sich im Berl. ms. or. qu. 680 in der Form המלו findet (cf. Kahle l. c. S. 70), auch vor dem Suffix festgehalten. Bei dem na findet sich i nur in אונים 8, 7.

המאונים 6, 2 hat u hinter dem N. Kahle führt 1. c. S. 73 d Formen מאונים und מאונים an.

In אָלְהוֹאָה 4,6, (תְּיוֹ) אָה 5, 16, תְּיֹהָה 7,6 hat das Präfix ת, wie ob מ, das a festgehalten.

בּעֹעת 2, 13 hat in erster Silbe a. Langes a ohne Paus

gent zeigt win 8, 12 statt des zu erwartenden nach e zu geochenen.

# 4. Lesarten und Qeres.

An Lesarten, die sich nur auf die Punktation erstrecken, finden h folgende:

- 3, 21 אוֹם statt tib. אוֹשָּלְי, אוֹ statt tib. אַרְאָּרָהָן:
- 3, 25 יְחַלְיּתְי statt tib. פַתַר פָּתַרְאָי.
- 4, 5 וֹתְבָּהֵל statt tib. וְתִּבְּהַל
- 4, 19 1015 statt tib. 1924.
- 6, 19 wahrscheinlich הַבִּישׁוֹ statt tib. הָבִּישׁוּ.
- 6, 27 האברו (Hi.) statt tib. Qal. In der tib. Punktation ist das rbum immer nur im Qal gebraucht.
- 7,7 לשה statt tib. אָלְשׁה. Dabei steht die masor. Bemerkung: בּוּב. Ein Jussiv kann die Form nicht sein. Kahle verzeichnet se Form genau so, cf. l. c. S. 57.
  - 7, וּבְעֻתַנִי statt tib. אָבְעָתַנִי
  - 8, 14 איף statt tib. איף:
- 9,4 אַ ישׁלָם statt tib. רַשְׁלָם. Die Bedeutung ist: so daß es sgeführt (vollendet) wurde. Es kommt das Hof. von שלם aller-

dings nach der tib. Punktation nur einmal in anderer Bedeutung vor, aber diese Bedeutung ist möglich und dem Context nicht unangemessen.

## 5. Masora.

Die ganze Terminologie der Masora ist hier - wie im Betine Ms. or. qu. 680 — eine andere als die der tiberiensischen. I Verschiedenheit der babylonischen Masora von der tiberiensische wird in den alten Erwähnungen der babylonischen Punktation de öfteren hervorgehoben. So zählt Gaon Zemach (am Ende des 9. Jahrhunderts) bei der Anführung der Unterschiede in der Pulk tation des Landes Babylonien von der des Landes Israel die Mason mit auf (s. Strack in Z.L.T.K. 1875 S. 622; Kahle, S. 3), und de um 1200 lebende Verfasser des Chilluq ha Qaraim weha Rabbenin sagt u.a.: וכן מסורת הרבה אחד למערבאי ואחד למדנחאי (Strack Le S. 623; Kahle S. 3). Diese Nachrichten dürften als babyle nische Masora wohl eine solche Masora voraussetzen, wie sie auß dieser Handschrift bisher nur das Berl. ms. or. qu. 680 und d masoretische Handschrift, von der Strack 1. c. S. 615 f. bericht (aus der Ginsburg in seiner Masora compiled from Manuscripts I S. 207-268 ein Stück veröffentlicht hat), geboten haben, währen die Masora des Codex Babylonicus nicht als solche babylonisch Masora gelten kann, weil ihr Sprachgebrauch wesentlich mit de tiberiensischen übereinstimmt.

Die Masora parva steht hier, genau wie im Berl. ms. 0 qu. 680 über den Worten, zu denen sie gehört. Gehört eir masoretische Bemerkung zu mehreren Worten, so werden dieselbt durch ein oder mehrere Striche mit einander verbunden. Ni zweimal finden sich, abgesehen von den Qere's, größere B merkungen am Seitenrande: 2,5 und 9,18. Die Masora magi steht auf dem unteren Rande. Die gesamte Masora, ausgenomme die Qere's, bei denen nicht das Gegenteil bemerkt ist, stammt ve späterer Hand.

a) Masora parva.

דקראה – דקראה – nur einmal gelesen, findet sich häufig. Verbindung mit einer Zahl ב דק etc. – 2 mal gelesen etc.

סח - חסר - defektiv. Oft auch חחר - stets defektiv. במוש ב Di - defektiv in den Ketubim; so 5, 15 zu אַישׁית.

בול של ,דק ושל — plene. Oft auch כול של ,דק ושל. Nicht verständlich ה'וֹר mir של ופול, 6,30 bei ה'וֹרֹת,

חט – בחים d. h. so wird es (das betr. Wort) geschrieben, לת ודק בשין כת 15, שערת 3, 3. Zu שיערת 4, 15 בשין כת דק d. h. mit geschrieben.

im Buche. Dies scheint außer "Buch Hiob" ch das dem Schreiber vorliegende Manuskript zu bezeichnen. גים אם הסל בסים kann man das בסים bei השוב אין, השוב אין אין אין שאוב או או אין אין אין אין אין אין אין אין אי whl nur auf das vorliegende Manuskript deuten.

ya hat verschiedene Bedeutungen. 1. bezeichnet y den zweiten Radikal. So 5, 12 חיפון, bei חיפון, bei קות אישנה 9, 9 (א als mater lectionis של בע של בע bei אובי היים bei אובי היים bei אים bei אים של בע bei אים של בע של בת בע 14; 8,10 לל bei איליים bei איליים. So ferner איל בת בע 14; 8,10 לליים bei ליי bei בת בע של d. h. so geschrieben beim 2. Radikal; auch כת בע של bei 8,8 wird in nicht ganz korrekter Weise so gemeint sein. bedeutet y den Buchstasen y; so 3, 8 ya an bei Thy; 3, 16 an שלף בע bei בעללים. In 4,5 wird אלף בע bei אלף bedeuten sollen, an Stelle von y steht, welch letzteres stellenweise in dieser Form vorkommt (s. Kennikott zu d. St.). Dem Masoreten scheint demnach hier das y geläufiger gewesen zu sein.

בפת במת 2, 13 bei היל – mit Pathach

דק דינרא, welches 5, 13 bei היילו und 7,5 bei האביר steht, muß wohl bedeuten: Die Form kommt in Pausa nicht mehr vor. عن 9, 21 bei الله weiß ich nicht zu deuten.

9, 12 bei משתנשין – מי אמר d. h. man weiß nicht genau Bescheid, ist in Verwirrung.

Bei הלמות 6,6 ist bemerkt: דק ושל ודיגש ובחית, d. h. nur einmal vorkommend, plene, mit Dagesch und mit Cheth. (Das Dageschzeichen hat der Masoret nachgetragen).

Bei אים 8, 19 steht: בסים מוג רחוילה יצמח, d. h. in einem korrekten Buche steht das zu erwartende מצמח.

Bei 3, 4 steht zu אוֹם die Randbemerkung אינ דק עליו כמו אצל בחר חם. D. h. אצל בחר חם . D. h. אצל בחר חם . N. D. h. אצל בחר חם Das letztere ist defektiv.

ס ווא ist zu ישביעני ממרוים am Rande bemerkt: ממרוים מחודים Diese Bemerkung scheint eine Korrektur sein zu solle. Statt des Impersekts des Verbums setzt der Glossator, vid leicht wegen des Suffixes, das Perfektum und konstruiert a mit ב. Statt ממררים scheint er den Plural von שריף bitter, einseten zu wollen, oder er hat ein Dausgelassen. Auf das erste Wort, das er punktiert hat, kam es ihn an; dazu gehört auch das 30.

## b) Masora magna.

Ich gebe zunächst die Masora magna im Zusammenhage möglichst in der Form (auch bezügl. Gestalt und Stellung), in der das Ms. sie bietet, und bespreche dann die Bemerkungen einzeln. השמימה בבכתיבי וישאוכי עשהיי ישי ה לארץ ג' דק על הארץ ישבו וואוב יבתתף אלו לארץ ישבו לארץ . . . . . . . פיהו נ דק אחרי כן ואיוב יבתתף יצשת ב דק וחם כפרירי צר ומצוקה יבא נ חם בפים ירחים ז..... נשור פתשבן ותמ בתר עתידים כתי קדם בעפעפי בתר כעפעפי בך סימוי ויעצי ליעצי כ. . . העתידים ערר הגף יתערר והתעררתי כי מצאן שנאה תערר חם בעי

הُנֹסָה בַ דַּק אוהנסה דַבר ואיפה ב הי בסים וכר נא הייתי יתפרדו ב ובני לביא יתלכדוי שُמץ ב דק. . . . . . בעי אלי גיי גיל אלי קבר אלי מים דקף ואלי ב בריש פסן יגנב יאספוף

כעש ד בשין כי לאויל לו שקול ותרב ותכהי . . . . צמים ב דק ישאף יחוקי קדם ואין נפלאת. . . . . . . . .

..... זל סימן בלילו ג דק אם ינעה שור תשכון באהלו בשדה בלילוי בלילו חדא מילתאי ויתר ב דק תמי. . . . .

הלהזכח הוכח לחכם דק ושלי ריעכם דק ושלי לענין רע ולענין כול לישני תוֹבֹא ויהביפו תֹבֹא. .... מלים יא בסים הלהוכת הלא הם הוכיח אתבירה תוניון אדעה שרים תחקרון כי מלתי כתר° . . . .

בלא בצא. . . . . דקי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Zeichen am Satzschluß s. S. 65.

xden war.

על הארץ ז'שבר / ישבר אדר אדר אינו אדר אינו אינו לארץ / שבר דק /על הארץ ישבר / ישבר אדר אינו אדרץ אינו אורץ ז'שבר בעור soll Abkürzung von ישבר sein; das letzte Zeichen, elches genau wie ein 'gestaltet ist, bedeutet den Abkürzungsich. Dann heißt die Bemerkung: Die Form ישבר kommt in erbindung mit ארץ und ארץ dreimal vor. Die Stellen, die der asoret anziehen will, sind Ez. 26, 16, Hi. 2, 13 und Thren. 2, 10. השבר לארץ לארץ מובר לארץ אונו לארץ אונו אינו לארץ kommt nicht vor.

Zu 3, 1: 'מדור כן (ואדב /יבמדה D. h. אדם kommt eimal (im Buche Hiob) vor, nämlich Hi. 3, 1; 35, 16; 40, 23. — ier bedeutet פון ohne Zusatz: "kommt in diesem Buche vor"; enn שוד kommt in der Bibel sonst noch 12 mal vor.

Zu 3,5: יבשׁתהו בי ומצוקה בי רק וחס/ כמרירי/ צר ומצוקה D. h. יבשׁתהו בי סדותה (in der Schrift) 2 mal, und zwar defektiv, vor; die Stellen nd Hi. 3,5 und 15,24.

Zu 3,6: . . . לבא ל חס בסים ידווים י D. h. אב kommt 3mal efektiv vor in diesem Buche. Die Stellen sind: 3,6; 3,25; 4,18. as Stichwort der zweiten Stelle, ינרתי, ist beschädigt, das der ritten ist ganz ausgebrochen.

Zu 3,8: עורר פתרים כתר עתידים לורר Das soll wohl eißen: 3mal kommt עורר (hier plene, im Text pefektiv geschrieben n Buche vor, und du wirst es geschrieben finden nach עתידים. שבי findet sich am Schluß der Seite als Anfang folgender emerkung: / העתידים ערר / חגף יתערר / והתעררתי כי מצאן / שנאה תערר / חגף יתערר / חגף יתערר / חגף שנאה מצרן. Hier werden die Stellen aufgeführt, in denen אום בי לובר אונה מצור אונה המצרים ערר / חגף יתערר, המשונה אונה מצרים בי לובר שנאה מצרים ערר / חגף יתערר אונה מצרים ערר / חגף יתערר / חגף יתער / חגף יתערר / חגף יתער / חגף יתערר / חגף יתער

2 mal im Buche Hiob vor: 9,27 und 10,20. Das Stichwort! letztere Stelle ist NWI, wo der abendländische Text NWI als Keth als Qere bietet. Eine Abweichung der Orientalen ist in der offiziellen Listen nicht vermerkt.

מועבוני D. h. ותעבוני ל של שלפותי/ כל פתי D. h. חועבוני kommt 3 mal vor: 9, 31; 19, 19; 30, 10.

#### Text.

יֹתֹרו לבוֹא לנוד לו ולנותם י וישאו את עיניהם פרהם ולא הבירותו ישו קוֹלם דיבלנו דיקולנו איש מעילו דיורקו עלבר על רשיהם השביבורי וֹלֵבוֹ אֹתוֹ לֹאֹרֹץ שׁבַעֹּת יֹפִים. . . . . . . לִילוֹת ואין דבר אליו וֹנֹי בי רֹאוֹ כי נַרָּלִי הכאב פאוֹיף אחרי כן פֿתות איוֹב את פיוֹתוֹ וְיקְלְּלֹל 2

| 117 1 212 121 211 122 P 121                  |                               |            |
|----------------------------------------------|-------------------------------|------------|
|                                              |                               | את יוֹפוֹי |
| ב ויאפרי                                     | ויען איוֹי                    | 2          |
| יהלילה אפר הרה גבריי<br>והלילה אפר הרה גבריי | אָבר יוֹם אוֹלֹד בוֹ          | 3          |
| בת ודק<br>אל ידר שתו אלות ממעל               |                               | 4          |
| יק הפ<br>ינאלהו חשר וצלמות                   |                               | 5          |
| יבערנדנו כפרירי יום י<br>                    | תֹשׁבֹן עליו ענֿנ <i>ו</i> ת  |            |
| אל <sup>דק</sup> יחור בימי שנה               | הُליֹלה הُתוֹא יקֿתהו אֹפֿל   | 6          |
| הנה הלילה ההוא יהי גלמור                     | במשמר ירוזים אל יבאי          | 7          |
| יקבהו אררי יום<br>יקבהו אררי יום<br>דה דה דה |                               | 8          |
| רק.<br>יחשכו כוכבי גשמו                      | יק הפכע<br>השתידים שרר לויתוי | 0          |

9

10

11

ים לאור ואין

לפה לא מרחם אמות

ואל יראה בעפעפי שהרי

ויסרור עמל מעיניי

מֹבُמֹן יצאתי ואֹנוֹעֹי

Zum Versschlußzeichen cf. S. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vokale nicht zu erkennen.

wird verschieden gelesen in den verschiedenen madschriften. In 6,5 scheint בלילו tüberwiegen (so auch Baer). Is, 15 scheint am häufigsten בלי—לו gelesen werden (so auch Ber). In 24,6 findet sich בלילו, בלילו, בלילו, בלילו, בלילו (Baer בלילו). Diese Insora will das Wort an allen 3 Stellen בלילו gelesen haben und merkt deshalb:

Zu 6, 9: . . . . ל מתי D. h. ייתר ב דק מתי kommt 2 mal vor: Sam. 22, 33 und Hab. 3, 6.

Zu 6, 26: יולרויכח/ הוכח לחכם/ דק ושלי Gemeint ist, dall - Give Form הוכח nur hier und Prov. 9, 8 plene geschrieben vor-

Zu 6, 19: • .אמא ויהבישו Die Notiz ist unvollständig und so nicht zu verstehen.

Zu 6, 26: אובידה/ תוניון/ הלא המי הלחוכה הלא המי חוניון/ בי מלחי/ כחבי מי מלחי/ כחבי מלחי/ כחבי חוניון/ בי מלחי/ כחבי D. h. die Form מיים findet sich remal im Buche Hiob: 6, 26; 8, 10; 15, 3; 16, 4; 19, 2; 23, 5; 29, 9; 32, 11; 32, 18; 36, 2. Die Masora liest demnach in Hi. 32, 11 מלין, gibt also die orientalische Lesart im Unterschied von dem abendländischen מלין. So sind aber erst 10 Stellen aufgeführt; die fehlende Stelle dürfte wohl 32, 15 sein.

Zu 9, 16: ריענני קים מת כולי D. h. הענני hat stets verborgenes Rafe (קיםא סתימא). Nichtsdestoweniger ist im Ms. über dem ersten das p nachgesetzt.

Zu Q, 27: ∘ואבלינה ב בסים אעובה/ ושיתי D. h. ואבלינה ב בסים אעובה/

ובני ילביא יתפרדף . אבד מבלי מרף ילין. הבר ינגב. וֹתֹקֹח אוֹני שֹׁמֹץ מֹנֹדּוֹי בנפל תרדמה על אנשיםי פים מהוינות לילה ורב עצמותי המחידים וֹאֹצוֹי וֹרעֹדׁהֹי. תסמר שערת. . . . . יולף יולף יולף תמלנה לננד שני . . . . . . אביר פראהו האנוש מאלוה יצוק ்ற். . . . . . . . . . ה הן בעבוריו לא יאפין אם מעשות יפות נברי יק מים יבמלאכיו ישים תחלהי אֹף שֹּׁכני בֹתי חֹם. . • אשר בעפר יסודם מלשל +ידכאום לפני עשי מבקר לערב יכחו מבלי משים לנצח אוב . . . הלא נפג יתדם בם ימותו ולא בחכמה? קרא נא הדש עונך ואל מי מקדשים תמבהי ומת תמית קנאהי כי לאויל יועל כעש אני ראיתי אויל משריש וֹאֹקבׁ נוֹהוֹ מֹתאֹם׳ ירתקו בניו מישע וידכאו בשער ואין מצילי אשר קצירו רעב יאכל ואל מצנים יקחתי מיות ישאוף צמים חולםי כי לא יצא מעופר און כי אֹדם לעמל יולד ומאדמה לא יצמח עמלי ובני רשף ינבידו עוף · אוֹלם אֹני אדרש אל אֹל

ואל אלהים אשים דברתיי

נפלאות עד אין מספרי

הצלהן משר על פני ארץ

עשה גרלות ואין חֹפֹר

Strich vielleicht nicht ursprünglich.

Schwa nicht sicher.

<sup>3</sup> nicht sicher.

<sup>4 3</sup> nicht sicher ursprünglich.

| מרוע קדמוני ברכים ומת שורים כי אינקי                                                                                                    | 12   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| מדוק קדמוני ברכים ומת שדים כי אינקי<br>ישל מי<br>כי עוות שבבתי ואושקום השנתי או ינות ליי<br>מל חם<br>עום מלדים וישאי ארץ הליום הדרות לת | 13   |
|                                                                                                                                         | 14   |
| אוֹ עם שֹרים וֹתֹב לחם המפלאים בתיתם                                                                                                    | 15   |
| אוֹ כנֹפֹל פֿמוֹן לא אִרּיהוֹ כעללים לא ראו                                                                                             | 16   |
| שֹׁם רשׁעים חַדלוֹ רבוֹ ושֹׁם ינוֹחוֹ ינִיעֹי                                                                                           | 17   |
| יוֹדֹד אֹסירים שאנגוֹ לא שֹמעוֹ קוֹל                                                                                                    | 18   |
| קַמֹן וֹגדוֹל שֹׁם הוֹא ועבר חֹפַשׁי                                                                                                    | 19   |
| לֹמֹלֹת תֹן לעֹמֹל אוֹר וחֹיים למֹריי נֹפֿשי                                                                                            | 20   |
| המחברים למות ואינגו ויחפרהו מפשמונים                                                                                                    | 21   |
| י מווים אלי ביל ישישו כי ימטאו קברי                                                                                                     | 22   |
| לנבר אשר דרם נסתרה דוסך אלות בעדים                                                                                                      | 23   |
| ר לפני לחמי אנהתי תבא הלכו כמים שאנתיי<br>מי מני לחמי אנהתי תבא                                                                         | 24   |
| כי פּֿתִּדׁ פֿתּדׁתוֹ רִאַתְּינִי ואשר ינרתוֹ יבֹא ליי<br>בי פֿתַדׁ פֿתּדׁתוֹ רִאַתְּינִי                                               | 25   |
| לא שُלוֹתי ולא שֹׁקְפֹּתי ולא בֿתְתִי ויבֿא רְנִיº                                                                                      | 26   |
| יוֹעָן אוֹלִיפֿוֹ ה <i>ֿר</i> וֹימַנֹי ויאמרי                                                                                           | 4, I |
| am an                                                                                                                                   | ••   |
| יק יים יים ייכלי<br>הגוסה דבר אליך תלאה ועצר במליו מי ייכלי                                                                             | 2    |
| ביל של<br>הגה יסרת רבים וידים רפות תחוקם                                                                                                | 3    |
| ין יקישל ז<br>כשל יקימון מליד וביכים ברעות תאמץי                                                                                        | 4    |
| כֵי ערות תבוא אולד ותלא אלף מ תוצע עריד ותבהלי                                                                                          | 5    |
| רביקי ביסלְתֹּדְ מוֹ הִי הִישְׁתְּבְ מִי בּיִבְיִי מִי בּיביקי הְיִבְּי וֹתֹם דּרֹבִיקי                                                 | 6    |
| ואיפה ישרים נכתדרי אבר האיפה ישרים נכתדרי                                                                                               | 7    |
| כאשר ראותי חרשי און וורעי עמל יקצרהוי<br>כאשר ראותי חרשי און                                                                            | 8    |
| מנשפת אלוה יאבדו ומרות אמו יכלוי                                                                                                        | 9    |
| שֹאנת אריה וקול שהל ושני כפירים נהעוף                                                                                                   | 10   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                   |      |

. . . אבר מבלי מרף ובני ילביא יתפרדף יְקְיָּ הבר יגנב. ...... וֹתֹמָת אוֹני שֹׁמֹץ מֹנֹתּי בנפל תרדמת על אנשים יקישל ורב עצמותי המחירי .... פּוֹם מהוינוֹת לילה י בּרֹשׁנִי וֹרעֹדוֹוֹ . . . . . . מֹנֹי יּוֹדּלֹיְ תמונה לענד שיני . . . . אֹכִיר פֹראֹהוֹ האנוש מאלוה ינוים φ́ο. . . . . הן בעבוריו לא יאפין ה אָם מעשותו יפודר נבריי וים מלאברו ישים תחלהי י. אַרְ שִּׂכני בֹתי חֹמ. . . יק ישל יד כאום לפני עשי אשר בעפר יסודם מל של מב'פר לערב יברו מבלי משים לנצח יאב . . ימותו ולא בחכמהי הלא נפנ יתדם בם י מיחק קרא נא דרש עובך ואל מי מקרשים תפנהי יק יים ופתה תבית קנאהי כי לאויל ידור כעש יק ושל אני ראיתי אויל משריש האקב נוהו פתאם ירחקו בניו מישע ויד כאו בשער ואין מצילי אשר קצירו רעב יאכל ואל מצנים יקחתו ישאף צמים הילם. ישאף צמים הילם כי לא יצא מעפר אוון כי אֹדם לענמל יולד ומאדמה לא יצמח עמלי מל של הק ובני רשף ינבידו עוף אולם אני אדרש אל אל

ואל אלהים אשים דברתיי

נפלאות עד אין מספרי

הצהן משר על פני ארץ

עשה גרלות ואין חֹפֹר

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Strich vielleicht nicht ursprünglich.

Schwa nicht sicher.

<sup>3</sup> n nicht sicher.

<sup>4 3</sup> nicht sicher ursprünglich.

| ועתה יהואלו מגו בי ועל פניכם אם אבובי<br>שובו גא אל תהי עודה בהי<br>שובו גא אל תהי עודה עוד צרקי בהי<br>היש בלשוני עולה אם חכי לא יבין הותי | 28<br>29<br>30 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| שובו נא אל תחי עולה משובי עור צרקי בהי<br>ישל של<br>היש בלשוני עולה אם חכי לא יבין הותי                                                     | _              |
| היש בלשוני עוולה אם חכי לא יבין הוות∘                                                                                                       | 30             |
|                                                                                                                                             |                |
| מְ מִי וְ דְּקְּ<br>הלא צֹבוֹא לאנוֹש יעל ארץ וכימי שכיר ימיוי                                                                              | 7,1            |
| בעבר ישאוף צל יכשכיר יקוה נפעל                                                                                                              | 2              |
| בן הנחלתי לי ירחי שווא ולילות עלמל מנו                                                                                                      | 3              |
| אֹם שֹׁכֹבׁתוֹ ואֹפֹרתי פֹתוֹ אֹפוֹם ופֹדֹד                                                                                                 | 4              |
| ושבשתי בודים שווי נשף לבש בשרי רכוה                                                                                                         | 5              |
| עוֹרֵי רֹבֹע דִיםֹאִם יִם בֹּי קֹלוֹ                                                                                                        | 6              |
| ושבשתי גודים עדי נשף לכש בשרי רכה                                                                                                           | 7              |
| לא תשוב עיני לראות מובי לא תשורי                                                                                                            | 8              |
| עוֹנִיד בי ושוֹנני כלה ענן זולך                                                                                                             | 9              |
| כן יורד שאול לא יעלהי לא ישוב עוד לביתו                                                                                                     | 10             |
| ולא יכירנו עוד מקמו נם אני לא אחשר פי                                                                                                       | 11             |
| אוֹברה בצר רוֹחִי אֹשׂהה במר נפשי                                                                                                           |                |
| הֿים אני אם תנין כי תשים עלי משמרי                                                                                                          | 12             |
| כי אַמַרְתי תגֿחמני עורשי ביישיחי משכביי                                                                                                    | 13             |
| רק ה<br>הוום אני אם תנין כי תשים עלוי משמרי<br>כי אמרתי תנחמני עורשי ישא בשיחי משכביי<br>מוסל<br>ודותתני בתלמות ומחזינות תבעתניי            | 14             |
| ותבחר מחנק נפשי מות מעצמותיי<br>האתר מחנק נפשי מות מעצמותיי                                                                                 | 15             |
| מאסתי לא לע ה חדל ממני כי הבל י                                                                                                             | 16             |
| מה אנוש כי הגדלנו וכי השית אליו לבוף                                                                                                        | 17             |

n אבור ist zwischen א und החללו ist zwischen א und החללו von späterer Hand nachgetragen.
t bei ihm vielleicht ursprünglich der Akzent n gestanden.

Hinter ' ist ein ' ausradiert.

ichwa nicht sicher. hrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. L. 1906.

י של מי מאצרה לנגרע נפשר דק ושל דק ושל ודינש ובחית אם יש פֿעם בריר יחלמותי מי יתן תבוא שאלתי יקום היאל אלוה וירכאני . . זה כרווי לחמיי יתוֹ אֹלוֹה׳ הֹני יתוֹ אֹלוֹה׳ ייי דו ויבצענים מיל ותרל עוד בולפותי יק ה בחילה לא יחמול בי לא כחודתי אמרי קוושי. ומה קצי כי אאריך נפשיי י כי אירול ותשיה בדוות מעציי ייראות שוֹדי יעווב∘ ויראות שוֹדי יעוובי יק כאפיק נחלים יעברוי ארד בנדו כמו נחל עלומו יתעלם שלני המדרים מני מרח בחמו נדעכו ממקומם בעת הרבו נצמתו יעלו בֿתֹהוֹ ויאברוי ילפתו ארחות ידרכם יתבימו ארחות תמא הליכת שבא קוו למוף ייק בשו כי בפת באו עדיה ויחמרים באו עדיה า คนา๋าก์ กักก ไหา่ก כי שתה הייתם לו הכי אפרתי הבו לי ומֹכֹּחכֹם שֹׁחֹדוֹ בעֹדיֹי יק מל ומיד עריצים תפרונים ומה שליתי הבינו ליי ומה יוכיח הוכח מכבם וֹלרוֹת אִמרי נֹאִשׁ אף על יתום תפילו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Masoret hat dann : nachgesetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vielleicht hat ein ursprüngliches Schwa über dem 7 gestanden.

<sup>3</sup> So wahrscheinlich vorn mit 🕹

| der II. Firkewitschschen Sammlung (Codex Tschufutkale No. 3).                                                            | 81          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ועתת יהואלו פנו בי ועל פניכם אם אכובי                                                                                    | 28          |
| שובו נא אל תהי עולה ושובי עוד צרעי בהי                                                                                   | 29          |
| היש בלשוני עולה אם חכי לא יבין הות                                                                                       | 30          |
| מַת מעני דק<br>דולא צבא לאגויש יעל ארץ וכומי שבור ימיוי                                                                  | <b>7,</b> I |
| בּ בַּעל בּ בִּיל בִּיל בִּל בִּיל בִּל בִּיל בִּל בִּיל בִּלִיר יִלְּהֹה נִפַּעל בּיל בּיל בּיל בּיל בּיל בּיל בּיל בּי | 2           |
| רק הם<br>כן הנחלתי לי ירחי שוא ולילות עמל מנו                                                                            | 3           |
| אם שכבתי ואפרתי פתי אפום ופודי                                                                                           | 4           |
| מת הק מלוי בשוף לבש בשרי רמה                                                                                             | 5           |
| עורי רוצע וויפואס יפור קלו                                                                                               | 6           |
| חיבלו באנשם תקותי ובר כי                                                                                                 | 7           |
| לא תשוב עיני לראות מובי לא תשריי                                                                                         | 8           |
| שׁנֹבר בי ואינני בלה ענן וילך "                                                                                          | 9           |
| בו יורד שהאול לא יעלה° לא ישוב עוד לביתו                                                                                 | 10          |
| ולא יכירנו עוד מקמו נם אני לא אחשך פּי<br>תריים אוד מקמו מי                                                              | 11          |
| אוֹדְבַברֹּה בְּבֹּר רוְתִי אַשְּׁהֹה בַפר נפשי                                                                          |             |
| ת מונין כי תשים עלוי משמרי<br>כי אמרתי תנתמני עושי ישא בשיתי משבביי<br>מוני מוני עושי                                    | 12          |
| חים אני אם תנין כי תשים עלי משפביי<br>כי אַמרותי תנחמני עורשי יישא בשוחי משבביי<br>וא, מוניל בשמי                        | 13          |
| והתתני בחלמות ומחזינות תבעתני                                                                                            | 14          |
| ותבתר מתנק נפש מות מעצמות י                                                                                              | 15          |
| מֹאُסתֹי לא לעי ה חדר ממביי כי הבל ימיי                                                                                  | 16          |
| מה אונוש כי הערלני וכי השית אליו לבדים                                                                                   | 17          |

In thin ist swischen & und bein von späterer Hand nachgetragen.

Hinter ist ein ' ausradiert.

Schwa nicht sicher.

chrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. I. 1906.

| ימית<br>לרנ <b>קים</b> תבהננוֹ∘                                          | מל זם<br>הול יי יי הים               |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| כת ודק דק דק                                                             |                                      |
| ני ודק דק דק ודק פי לא תרפובי עד בלעי י                                  | בבור לא תשעה ממגי                    |
| רק תם<br>לצר האדם<br>רה                                                  | המאתי מה אפעל לך                     |
| ראהיה עלי לפשאי<br>האהיה עלי לפשאי                                       | למה שפתני למפגע לך                   |
| וֹתעַבֿיר <sup>דק</sup> את עוֹני                                         | ומח לא תשא פשעי                      |
| จรับ กับ กับ กับ กับ กับ กับ กับ กับ กับ ก                               | כי עותה ילעוםר אשובב                 |
| ופות ווכי ואהרלי.                                                        | כי עומו - לעש אשכב                   |
| השותי ויאמרי                                                             |                                      |
| ורות כביר אמרי פידי                                                      | יין תמלל אלה                         |
| ואם שדי יעוות צרקי                                                       | משׁפּבּׁפּ הוֹיִסֹי י י י י י י י    |
| וֹישֹּלִהִם ביר פִשׁעֹםי                                                 | ביך דופאו לו                         |
| יוֹל שוֹדי הוֹתחֹנוֹף                                                    |                                      |
|                                                                          | 4 4 4 4                              |
| יו בי עומו עו ערו אין                                                    |                                      |
| מל מו מצער<br>ווציה ראשיתך מצער<br>מו מי של                              | °                                    |
| וחיה ראשיתן מבער 'מי מי של<br>כי שאלל בא לדר רישון<br>כי המול אנ ולא נדמ | יאחריתך ישנה מארי                    |
| כי תֹמוֹל אֹנ '. ולא בוֹדֹע                                              | וכוֹבוֹן לחֹקר אבוֹתֹם׳              |
| הלא הם יורוך לך                                                          | כי צל יפינו עלי ארץי                 |
| יק<br>הינאה נמא בלא בצה                                                  | פת בני<br>ומלכבם יוצאו מלים∘         |
|                                                                          |                                      |
| עדער באבו לא יקפוף<br>עדער באבו לא יקפוף                                 | ישׁנ <i>ֿה אַחוֹ</i> בֿלי מִים׳      |
| כן ארחות כל שכחי אל                                                      | ולפני כל חציר ייבשר                  |
| אשר יקום כסלו<br>אשר יקום כסלו                                           | ותُקוֹת תְּנֵרְ תַאֵּבֹדִי<br>ביל של |
| ישׁען על ביתו ולא יעמר                                                   | ובית עלביש מבמחוף                    |
|                                                                          | יחוים בו ולא יקום·<br>פל פ           |
| em pr                                                                    | כול חם                               |
| ל שרשיו ייסבכו                                                           | ועל ננהו ינקתו תצאי                  |
|                                                                          | בית אבנים יחוֹתי                     |

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Pathach nach dem ' ist ausradiert und statt dessen Schwa m gesetst.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Überklebt, und daher Punktation nicht zu erkennen.

| der II. Firkowitschschen Sammlung (Codex Tschufutkale No. 3).                                                  |           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| וכהש בו לא האיתיך יהן הוא משוש דרכו בספ מנ האילה משו                                                           | 19        |
| ומֹעַפֿר אַדר יצפֿדרי הן אַל לא ימאָם הם                                                                       | 20        |
| ולא החוים בדר מדעים ער ימלה שחום פיך                                                                           | 21        |
| ושםתיד תרועה שנאיד ילבשו ייני                                                                                  | 22        |
| ראַת אַינֿנוּ אַינֿנוּ אַינֿנוּ                                                                                |           |
| ויען אוֹב ויאמרי                                                                                               |           |
| אמנם ידעתי כי כן ומה יצדק אנוש עם אלי                                                                          | 9, I<br>2 |
| אֹם יִדְפּלְץ לֹריב עִפֹּוֹ לא יענֹגוֹ אֹדֹת מנֵי אֵלֹף ּי                                                     | 3         |
| רק ת' י<br>תֹבֹם לבב ואִמיץ כֹת מי הקשה אוליו וישׁלםּ∘<br>דפרשל י                                              | 4         |
| יק ישל<br>יהמשתיק הרים ולא יְרֹעוֹ אשר הֹפַּכֹם באם<br>יפרשל                                                   | 5         |
| יק ישר<br>המרגיו ארץ נממקומה המרגיו ארץ נממקומה                                                                | 6         |
| האֹפֹי לתורם ולא ייורת                                                                                         | 7         |
| נפה שפים לבדו                                                                                                  | 8         |
| עשה עש כםיל וכיפה ותרי תיפף                                                                                    | 9         |
| עשה גרלות עד אין חיקר ונפלאות עד אין מספרי                                                                     | 10        |
| רון עלי ולא אראה ויחלוף ולא אבין לוי                                                                           | 11        |
| הן יתתף פרי ישיבנו מי יאפר אליו פה תעשהי<br>י הפנסיבי זק                                                       | 12        |
| אלות לא ישיב אׄפוֹ תוֹתוֹ שתתו עוֹרי ההב∘                                                                      | 13        |
| אַף כי אנֹכֹי אעצונו אבחרה דברי עמוֹי                                                                          | 14        |
| אשר אם צדקתי לא אענה בלמשפפי אתחנף                                                                             | 15        |
| אם קראתי ויענני לא אאמין כי יאוין קוליי                                                                        | 16        |
| אשר בשערה ישומני והיבה פוצעי חובם                                                                              | 17        |
| יה המה יה המה לא יתנגי השב רוחי כי ישביעני מפרים מחרים בי ישביעני מפרים בי ישביעני מפרים ביים ביים ביים ביים ב | 18        |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Akzente und Schwas der ersten Vershälften von Vers 19-22 nicht sicher erkennen, vielleicht sind sie z. T. nicht ursprünglich.

Schwa nicht ganz sicher.

<sup>3</sup> Mappiq nicht sicher ursprünglich.

<sup>4</sup> Schwa nicht sicher ursprünglich.

<sup>5</sup> so; wohl Versehen statt 'Di, ist aber unverbessert geblieben

καίεσθαι (pass.) ٦٤٦٠ (Ex 3, 2; De 4, 11; 5, 23 (20); 9,1 Is 30, 33: verbindet בערה mit נחל und lällt aus).

Jd 15, 5 ἐκάησαν vielleicht — אָרָעָר; Α ἐνεπύρωεν = MT. Le 13, 56 B πλυθήναι - B (wofiir zunächst sehk παυθήναι [Λ zu A], sodann καυθήναι, v. s. έκκαίειν, κατακή

Al. ሳንሥ፣ (Le 10, 15). Hebr. יְנְצְרֶב (Ez 20, 47 [21, 3]).

καύμα bh+ בֹוְדֹי (+ Si 14, 27; 43, 3) אָרָב.

De 32, 10 בּלֵל Jb 24, 24 ev καύματι — יְלֵל für MT יְשֵׁשֵׁיִי γ für MT יְשֵׁשִׁי מענון apud Beer. Pr 25, 13 אמדמ אמטאם - ביום für הן ביום apud Baumgartner 220; möglicherweise Zusatz des Übene

 $\Sigma$  für MT  $\pi \gamma p$  (sic). Al בְּנְיָה (Ex 21, 25); און (zweiter Teil des Wortes און ביין (ביי הוא) I Ki 10, 2). Sext. יְקָיץ.

καύσις יַפַּעָר .\*\* אַ λύχνοι τῆς κ. וְיַפַּעָר . λύχνοι τῆς κ.

(+ II Chr ובלת ה' für MT ונלת ה'). ΙΙ Κί 23, 7 Α καύσει και καυθήσεται αισχύνη αυτών =1

בּשְׁבְּע (v. s. καίειν), καύσει ist also nicht 3 sing. fut. (n mutlich Wellhausen 212 u. andere), sondern dat. sing. des Na καύσις; καί ist zu streichen; zur Konstruktion (verbum ς. des nomen actionis zur Umschreibung der hebräischen Konstri verbi finiti c. infin. absol.) vgl. Frankel, Vorstudien, 1421.

'A מוקד.

צ שרפה ב.

אר או Al. ישרפה. καύσος Σ הַּלְבוֹן für נְיִלְבוֹן:).

καύσων שרב יחרב (+ Si 43, 22).

'A קדים für קריפים (+ Jd 5, 21: קדים für קרים). ∑ קרים (Ex 10, 13 bis) מוֹים (Je 4, 11: المحمد). מֿיים (Je 4, 11: المحمد).

ביים (Hb 1, 9; ob wohl Σ das ה am Ende gelesen?). Applied י גָּהִיּתָה (Ps 67 [68], 7).

⊕ להרב (Is 25, 5) קרים (Jb 15, 2; 27, 21; Is 27, 8).

ככל: Beer 167.

<sup>\*\*</sup> αὐτής — MT ភ — π ...

. מַרָבון

αυστή ες. σεμίδαλις Θ πψήγημε.

καυστος ΠΡΑΤΚΌΣ (v. s. εκκαίειν).

vakaisıv הַּבְעִיר יַהַרָּיִם.

ገጀት ' (pass. pro act.).

י לְהַמּ יַנְעָר (intr.) לְהַמּ יַנְעָר (Si 9, 8).

ο 7,6 ἀνεκαύθησαν — 및 (Nowack) oder besser 때문 (Marti) Γ ગુટૂ.

τόκαυμα Σ τοιο:.

3, 17 ἐξέκαυσαν Fehler für A ἔκαυσαν (v. s. κατακαίειν). 10 μὴ ἔκκαιε ἄνθρακας άμαρτωλοῦ für ਜ אל תבלח בנחלח אל מבלח בנחלח β las natürlich אל תבלח בנחלח ygl. Am 5, 6 (Margolis, AJSL, 1901, 171) 6 ἀναλάμπειν mag eine Erweiterung der Wurzel אל . s. καῦμα, καύσων; vgl. auch λάμπειν — און La 4, 7; δών Α, λαμπρότης ΣΘ — און Is 58, 11; λαμπρός Σ Ca 5, 10; La 4, 7; ἐπιλάμψει Is 4, 2 für ξι וודה במח (ידרה במח β in der Sirachstelle durch ב verursacht?); in der sart און על מור מור הוו מור אלהים) על dürste dieselbe Bedeutung passen.

עָּבְיּנִי (Ez 39, 9 + Is 64, 2: תבער [oder תבער] für תבער עובער (בער מובער). אוָא (Da 3, 19. 22 + 3, 19 pass. pro ad. [infin.]). καίεσθαι (intr.) עַבְּיִּנְיּ (+ Ps 117 [118], 12: בְּעָרוּ בּערוּ רִּעָבְיּ עַר עַבְּיִּרוּ (+ Ps 117 [118], 12: בַּעָרוּ בּערוּ בּערוּ בּערוּ בּערוּ בּערוּ (+ Ps 117 [118], 12: בּערוּ בּערוּ בּערוּ בּערוּ בּערוּ (Ps 72 [73], 21: בּערוּ (Ps 72 [73], 21: בערוּ בּערוּ בּערוּ בּערוּ בּערוּ (Si 16, 6) בּערוּ בערוּ ב

<sup>₱</sup>३ imperf. ⊓₱` pass. Kal.

imperf. אָשְׁי wie שֹׁנֵי imperf. שׁנֵי und dgl.

אמוֹבּסטּמו (pass.) אַנְאַר (Ex 3, 2; De 4, 11; 5, 23 (20); 9, 15 Is 30, 33: verbindet בוה mit נחל und läßt בוה aus).

Jd 15, 5 ἐκάησαν vielleicht — της Λ; Λ ἐνεπύρισεν — Λ ΜΤ. Le 13, 56 β πλυθήναι — β (wofür zunächst fehler παυθήναι [Λ zu Λ], sodann καυθήναι, ν. s. ἐκκαίειν, κατακαίε

Al. אַלְרָי (Le 10, 15). Hebr. אַנְרָב (Ez 20, 47 [21, 3]).

кабра в ээп (+ Si 14, 27; 43, 3) г.р. .

De 32, 10 אָ 'לְלְיּצִין'. Jb 24, 24 ἐν καύματι — אַבְּצִין für MT מַבְּצִין apud Beer. Pr 25, 13 κατά καύμα — אַבְּיִים וּשִׁ קּנִבּיוֹן μαρν apud Baumgartner 220; möglicherweise Zusatz des Überset Σ für MT מָרָן (sic).

Al אָנְיָהְיּ (Ex 21, 25); אָן (zweiter Teil des Wortes און דעניה (דו Xi 10, 2). Sext. אָרָיִי (zweiter Teil des Wortes אַרָּייַר ווֹאַ

י אַר. אַבי. אַני. (4 II Chr ווּנָרת ה' ווּנָרת ה' וּנָרת ה' ווּנָרת אַני.).

II Ki 23, 7 Α καύσει καὶ καυθήσεται αἰσχύνη αὐτῶν — ΤΡΗΡ (ν. s. καίειν), καύσει ist also nicht 3 sing. fut. (so mutlich Wellhausen 212 u. andere), sondern dat. sing. des Nor καῦσις; καί ist zu streichen; zur Konstruktion (verbum c. des nomen actionis zur Umschreibung der hebräischen Konstrul

verbi finiti c. infin. absol.) vgl. Frankel, Vorstudien, 142f.

'מוקד A.

ישרים הΣ. ישרים ה

אני שרפה Al. ישרפה.

καύσος Σ הַּרֶבוּן; für קֿהַרבוּן.

καύσων אָרָב י חֹרָב (+ Si 43, 22).

'A קרימים für קרימים). (קרוּמִים für קרימים).

 $\Sigma$  קּדִיּתָה (Ex 10, 13 bis) אַזי (Je 4, 11: בּבּבּב). מֿצּבּשָּט (Hb 1, 9; ob wohl  $\Sigma$  das הוו Ende gelesen?). בֿרַרְּתָּה (Ps 67 [68], 7).

⊖ קרים (Is 25, 5) קרים (Jb 15, 2; 27, 21; Is 27, 8).

<sup>\*</sup> קבף בע קיף wie pan zu p'n u. dgl. V. s. ὁπόκαυμα. Φ las ככל בכל: Beer 167.

<sup>\*\*</sup> αὐτής - MT ភី; - Α;.

מַרְבוּן 'S

καυστή sc. σεμίδαλις Θ πψητιμίτ.

άκαυστος πρική: (v. s. έκκαίειν).

לים יהָבְעִיר לים יהָרְלִים.

 $\Sigma$   $\Sigma$  (pass. pro act.).

ילָהמ יַנְעַר (intr.) אין נומי בּעָער (Si 9, 8).

Ho 7, 6 ἀνεκαύθησαν — τζά (Nowack) oder besser πτρ (Marti) ΓΓ τρρ.

υτόκαυμα Σ τριυ:

יבּגגמנני אַדְּקָּה (Si 51, 4: act. [1 sing.] pro pass. יְהָרְלִיק אַדְּלּ vgl. Schechter 66; v. s. ἄκαυστος) אַגְּלָּי (+ Si 43, 4) (רְּשָּׁהִי (Si 43, 4 mrg. 21). אַנְאָי . Objekt ὀργή יָּהָעִיר. Sub-אָגוסן.

b 3, 17 εξέκαυσαν Fehler für A επαυσαν (v. s. κατακαίειν). אל תבלה בנחלת או פוע מוס מעם מעם מעם מעם אל תבלה בנחלת או פו ווי מיס אל תבלה בנחלת או פוע מיס אל תבלה בנחלת או שלח ; בנחלח vgl. Am 5,6 (Margolis, AJSL, 1901, 171) & ἀναλάμπειν mag eine Erweiterung der Wurzel 🖼 (v. s. καύμα, καύσων; vgl. auch λάμπειν - π La 4, 7; τρδών Α, λαμπρότης ΣΘ - Τίπτης Is 58, 11; λαμπρός Σ ! Ca 5, 10; La 4, 7; פֿתואל (במו בי 15 4, 2 für בי 10; La 10; und auchten, hell werden, aufflammen" bedeuten (ist die transitive ergabe in 6 in der Sirachstelle durch 2 verursacht?); in der וsart על הימ) ללחה רוח יהוה (אלהימ) על dürfte dieselbe Bedeutung passen. י בְּעֵר (Ez 39, 9 + Is 64, 2: תבער [oder תבְער] für תבעה v. αίειν). | κικ (Da 3, 19. 22 + 3, 19 pass. pro ad. [infin.]). באמובסטאמו (intr.) אי בְּעֵר (+ Ps 117 [118], 12: דלקון ב בַּעָרוּ ביל Rlärung Raschis ist natürlich harmonistisch] für MT קלבי בּב, Baethgen אַפָּן (Ps 72 [73], 21: מתחמם יתום (Ps 72 [73], 21: מתחמם mn; wahrscheinlich aber ist & freie Übersetzung Bs: Frankel, udien, 207) אָרָיִי (Si 16, 6) אוָרָיי (Je 1, 14: אָרָד für אָרָה העתח igant apud Graf 10). Subjekt θυμός oder ὀργή τιμ (+ Si 16,6) י עשן \*\*י נפד.

ma imperf. na pass. Kal.

ነውን imperf. ነውን wie ሆኔን imperf. ሆኔን und dgl.

'A p[7] \* (Ps 9, 23; Pr 26, 23). ἐκκεκαυμένη εc. ἐσγώς

⊕ יְּדֶלֶר (Je 10, 8) יְדָלֵר (Pr 26, 23).

י מְבֹעֵרָת (Je 46 [26], 19) — Σ.

ἐκκαίεσθαι (pass.) Ά 📭 (Je 43 [36], 22). έκκαυσις ΣΘ ήτρ.

κατακαίειν 17 48 (+ Le 8, 32; 13, 55. 57; Nu 19, 5; Is 47, 14) Ez 43, 21: pass. pro act.) \$ 784 (Jb 1, 6; Is 43, 2) 784 (+Is 642; תבער (pass. pro act) תבער (pass. pro act) תבער ווייבי (pass. pro act)

י אָרָלּם: Subj. אַנֹיף (> Jb 1, 16 A an verkehrter Stelle 🖭

κατέφαγεν). >IV Ki 23, 5. II (κατέκαυσε Fehler für κατέπαυσε Alex) Da 11, 18 (κατακαύσει AB Fehler für καταπαύσει R) Jd 2,2

(κατακαύσετε A: καθελείτε B - H). Ez 5, 2 (nicht in H: Cornill 202 Toy 48).

Σ ባነው፣ (Ps 73 [74], 8) ጠን፣ (Is 43, 2: act. pro pass.). Al. ארף.

E' ישרף. катакаіводаі (pass.) 🎢 🚧 (+ I Chr 14, 12; Pr 6, 27: act.

pro pass.; Je 45 [38], 23: ሳነየብ Fehler für ብሂብ Hitzig 304) ነ

(Ex 3, 3; Is 1, 31) אַן (imperf.) (imperf.) (+ Pr 6, 28: act pro pass) יְּנְבְּרֶבְ וּ יִּנְבְּרֶבְי (Nu 16, 39 [17, 4]). Nu 19, 17 της κατακεκαυμένης Freiheit für אַרָּטָּן; De 29, 23 καὶ ἄλα κατακεκαυμένον für ψίζη (sic); Is 9, 19 ὑπὸ

πυρός κατακεκαυμένος für 📆 Τζής; 33, 12 κατακεκαυμένα קשורם חוז . AΣ Je 51 (28), 25 kann ich weder in Field noch sonst wo finden. περικαίειν seq. πυρί Σ קַּעָבִיר נָאָשׁ.

προσκαίειν ከក .. πρόσκαυμα γρε (π. χύτρας — Το Τος πίτ ΜΤ φε τος τος

ν. s. χύτρα; ν. καύμα). συγκαίειν הַּדְּלִיק . Subj. καύσων אָבֶּל (pass. pro act.); ήλως

הקה (AS'R; פֿגא. [q. v.] S'). Part. יְּחָרָשׁ (doch vgl. die hebr. Lexika; Marti 257).

'A ካኒካ፣ (vgl. Thesaurus s. v.). Σ הציקתני für בּ השיקתני).



#### d seine hebraisch-aramaischen Äquivalente im Grasismus des A. T. 89

របγκαίεσθαι (pass.) "ម៉ាងូប៉ូ" (doch vgl. die hebr. Lexika)កម្ពុះ , 19 [18]: ករុម្ភា für ជាស្ត្រ): Cheyne 85).

Η Κί 7, 49 συγκαιομένας Α; συγκλειομένας Β — Ε. Is 5, 24 καυδήσεται ὑπὸ φλογὸς ἀνειμένης ΜΤ της τος τος (sic). ὑποκαίειν τιτι (Ez. 24, 5; in diesem Sinne wird das Wort gefaßt auch von 5 Menahem Kimhi Parhon; v. συντιδέναι\*). ὑποκαίεσδαι (pass.) Part. ΓΑΒ):

Am 4, 2 είς λέβητας ὑποκαιομένους MT קָּיִרוֹת, Frankel, orstudien, 201 (ob wohl σ דורה oder ein ähnliches Derivat der Vurzel ווא las?).

<sup>\*</sup> MITO Is 30, 33; Es 24, 9; Šabba I, 11; Tamid I, I und sonst scheint Herd" zu bedeuten; vgl. GOE Raschi Es 24, 9 OC Is 30, 33; auch litef 5Jb 41, 12 — BABB; Ibn Ganih s. v. Wi; Pseudo-Seder Eliahu Zutta, ed. riedmann, 48, muß die LA. DW in den Text aufgenommen werden.

# Helkath Hazzurim, 2 Samuel 2, 12—16.

By L. W. Batten.

This passage has always proved a hard problem for the interpreter; for it is obscure, the text is more or less corrupt or deficient; and its extreme brevity renders it difficult to make any very clear sense. On account of the place-name, explained as derived from the incident which happened there, it has become quite common to regard the story as an etymological saga, a view held by such competent scholars as Budde, Kittel, Nowack and Stade.

In detail there is great diversity of critical opinion, but the outline which follows represents the ordinary view of the event. Abner and Joab with their respective forces were encamped on either side of the pool of Gibeon. Abner proposed a combat of picked men, and this suggestion was readily accepted by Joah. Twelve men came out from each side, and seizing each other by the head, plunged their swords into each other's sides, so that the whole twenty-four champions fell dead together.

That exposition seems to lie on the surface of the narrative; but there are three considerations which tell against it. 1. property, means play and not fight. 2. This view admits of no satisfactory explanation of the name Helkath-hazzurim. 3. It puts an undue strain upon one's credulity; for it is difficult to understand how all the twenty-four champions should fall together. In view of the improbability of such a result we need not be surprised that the story has been denied historic truth and classed as a legend

I shall venture to offer an explanation which has this in its favor that it meets the objections raised above.

After the death of Saul and the scattering of his forces by Philistines, Abner his chief officer retreated across the Jordan, there set the crown upon the head of Eshbaal. This feeble was never more than a figurehead, Abner being the real wer. On hearing of the death of Saul David emerged from wilderness and was crowned king of Judah at Hebron. eptre of Judah was not in feeble hands, and David had no tention of limiting his empire to Judah; accordingly he had alsent an embassy across the Jordan to secure the favor of Banbesh-Gilead (2:4 b ff.). The northern tribes were now for the part under Philistine rule; but David was preparing for a Exetter day, and therefore he sends an efficient officer, Joab, menwatch here for the first time, to the border of Judah, to watch course of events and to check any possible forays into his Territory. Joab pressed beyond the borders of Judah and encamped by the pool of Gibeon in the land of Benjamin.

Abner hearing of David's move, or anticipating such a move, gathered as large a force as he could, and went from Mahanaim across the Jordan to protect Benjamin, the tribe which particularly belonged to the house of Saul. At the pool of Gibeon he came upon Joab and his army. These two forces which thus met accidentally had not assembled for offense, but for defense. They were stationed along their respective borders to keep the peace and prevent incursions.

While in Benjamite territory Abner's troops had been augmented by a number of the clever and tricky people of the famous left-handed tribe. This suggested to the resolute general a ruse, by which he might inspire Joab's army with terror. He therefore proposed that some of the soldiers should amuse the opposing armies by some sort of athletic contest: and this plan was agreed to by Joab. At this point the writer is careful to remark that

That Joab was first at the meeting-place seems to be clear from the construction of v. 13 MM DMM instead of DMM MM; we should render therefore "mow Joab the son of Seruiah and the servants of David had gone out from "Hebron", "from Hebron' being added on the authority of the LXX.

the twelve contestants sent forth by Abner were all Benjamites .

We must now recall the story of Ehud. He was a left-handed Benjamite, and so was able to conceal a short sword on his right side, where no one would look for it. In that way he successfully passed the inspection of the guard, and was able to enter the presence of Eglon, the Moabite king, prepared to inflict a mortal wound. So we must suppose Abner's Benjamite champions to do at the pool of Gibeon. The sport was supposed to be without arms and so harmless. But these men were secretly armed, and at the moment when the contest began, marked by laying hands on each other's heads<sup>2</sup>, they drew the swords according to a previous agreement and drove them into their adversaries' sides; thus the twelve champions of Joab fell dead in a moment.

This so incensed Joab and his host that they rushed upon their treacherous opponents and routed them in a fierce battle, which resulted in the complete defeat of Abner's forces.

Such seems to me the true course of the event. Some notes of explanation are required in justification of this interpretation.

- I. As already stated prite cannot mean 'fight'. It is a word used too often to leave us in doubt about its meaning. It always has the sense of laugh, jest, play or make sport of some kind. The word excludes any armed tournament, and still further bars such a view as that of Nowack that Abner's idea was to impress Joab with the fighting qualities of his army (Handkommentar in loc.).
- 2. In harmony with this is the use of יעהו v. 16. The term could be applied to an opponent in a friendly athletic contest, but would not be employed of an enemy in battle. In the first case

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. 15 1 before Ish-bosheth is rightly omitted by LXX.

<sup>2</sup> It is not easy to see how the writer could say they took hold of each other's heads, if he meant to describe a bloody combat. That is surely not the usual initial attitude in a combat with swords. Klostermann saw this difficulty and ingeniously suggested that BNN is an error for BN T. But BN already stands in the text and a recurrence of the word would add a fresh problem.

<sup>3</sup> This suggestion is made in Brown-Driver's Hebrew Lexicon; it is accepted also by Nowack.

may be a mere distributive pronoun; but the second use can only rendered, "in his opponent's side."

3. It is true that v. 16 does not readily yield the sense given here. But it is equally true that it does not yield any other lear sense. We read "and with his hand each one laid hold f his opponent's head"; so far all is clear. Continuing the text ays, "his sword in the side of his opponent and they fell toether." For the ordinary view we must supply a verb and the each one thrust his sword into the side of his opponent." It is ust as easy to go a little further, and assume: "and the Benjanites each drew a sword and thrust it into the side of his opponent, so that they (the Judeans) fell together."

Ewald seemed to have an unconscious grasp of the true course f things; he refers to the well known trick of the Benjamites, ut spoils it all by adding that "the men of Judah with equal raft and activity dealt in like manner with their opponents, so hat they all fell together" (Hist. of Israel III. 114). It is scarcely onceivable that all the men on both sides should come forth repared to indulge in foul play, and that all should execute their surpose successfully at the same moment.

Graetz seems to imply that the Judeans were successful in his combat. But he mixes this encounter with the battle which bllowed, holding that Asahel was one of the champions (Gechichte, I. 230).

Klostermann interprets אושלו מדוז as meaning the onlookers ashed together into the combat (Samuel in loc.), a meaning the rords do not admit.

That some sort of trickery is meant by the writer is clear on the expression בצר רעהו. In a sword encounter it is not se side which receives the blow. That is the spot aimed at by n assassin.

4. That the text here is defective is shown by v. 17 where ithout any suitable introduction we read that "there was an

From the LXX we add the necessary 1772, not 177 as most scholars say.

extremely hard battle that day "." Evidently some thing has been lost from the text. The Judeans were incensed by the treachery of their adversaries, and inspired with a determination for blood revenge fought with such fury that they won a great victory.

- 5. That the forces were not gathered for war 2 is clear from the termination of the struggle. The dialogue between Joab and Abner at the close of the day's battle (v. 26f.) is not very clear; but Abner points out the wrong in the combat of brothers, and so Joab calls off his victorious army.
- ing the meaning of which many impossible suggestions have been made. There are two explanations, however, which are good. We may read "I", "the field of the sides," referring to the sides into which the Benjamites treacherously thrust their swords. This is

reading is mentioned by Budde, but he goes no further.

A better interpretation is offered by the LXX, which reads μερίς τῶν ἐπιβούλων. That would represent της 'π, "the field of the treacherous fellows." The name then commemorates the knavery of the Benjamites, and also carries a certain scom of the people who were badly defeated in spite of their effort to gain an advantage by a trick.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Budde therefore seems to me to be in error when he says that the bloody struggle of 14—16 has no connection with 17 ff., as the latter passage is a direct continuation of v. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. P. Smith seems to misunderstand the passage completely; he says, "it seems plain however that the proposition was to have a combat of picked men as a prelude to the main battle" (Samuel, in loc.).

## Zu S. 365-7 des vorigen Jahrgangs.

1. Zu S. 365 f. Die Verpflichtung, ein Tora-Exemplar für sich ibst zu kopieren, ist eine talmudische. Sie wird zum ersten Mal in Rabba, einem Amoräer des vierten Jahrhunderts, in Bezug auf eut. 31, 19 formuliert, (s. Babli, Tr. Sanhedrin, fol. 21 b), und türlich auch von den rabbinischen Autoren aufgenommen, so z. B. Maimonides' Mischne-Tora, Hilchot Sefer Tora, VII. 2<sup>1</sup>. Auf seem Wege hat sie Racine durch eine Übersetzung, oder noch ihrscheinlicher durch irgend eine Nachricht eines christlichen Theogen kennen lernen. Heutiges Tages ist aber jenes Gebot, soweit r bekannt, nicht mehr üblich, so daß es Prof. Nestle in der modernen teratur vergebens gesucht hat.

Was den König anbetrifft, ist die fragliche Sitte desgleichen Talmud erwähnt (loc. cit.), und aus dem Schriftwort השנה in eut., 17, 18, im Sinne von "zweisache Kopie" gedeutet, ableitet. Ob sie nur einmal geübt worden ist, mag natürlich hingestellt werden.

2. Zu den von Prof. Nestle angeführten Stellen, wo das His it dem Qal abwechselt, hat Vs. selbst bemerkt, daß der Konsontentext eine gleichartige Vokalisierung sehr wohl zugelassen itte. In dem ersten Beispiel, Gen. 19, 13, fordert sogar die criptio desectiva die Piel-Form. Dieses gibt uns den chlüssel zu den weiteren Stellen. Ex. 2, 2 (nicht 3) kann das is ig gelesen werden (cs. Ps. 56, 7, wo die Schreibart schwankt), zenso Ex. 8, 26, und auch noch 10. 18, wo dieselbe Erscheinung

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Maimonides selbst soll eine, durch ihre Korrektheit berühmte Pentateucholle geschrieben haben. Über Anfertiger solcher Muster-Codices s. Zuns, Zur eschichte und Literatur, 118—119, u. vgl. Epstein, MGWJ. 1904, 608—609.

wiederkommt. Dagegen ist in Daniel 2, I—3, wo es sich aber weine Verwechslung von Nifal und Hitpael handelt, diese Verschiedenheit entweder einem Einfalle des Verfassers selbst<sup>x</sup>, oder einer Zerstreutheit eines Kopisten, oder endlich einer Kombination was zwei Lesarten, zuzuschreiben, da die Vokalisation von den Kompananten aufgezwungen ist.

In den vorigen Stellen aber, wo dies nicht der Fall ist, habe wir augenscheinlich mit der bekannten Verwechslung der Mann zu tun, welche öfter das Hif'il anstatt des Qals, nach dem spä hebräischen Sprachgebrauch, aber auch manchmal das Qal anste des Hif ils setzt. Diese Erscheinung ist wohl bekannte; wie all man aber die in demselben oder in dem nächsten Verse vokommende Auswechslung erklären? Eine "alte Tradition", we sich Prof. Nestle äußert, mag sich kaum erhalten haben; übrigen müßten wir dieselbe rechtfertigen: es wäre nicht eine Lösung, sonden eine Verschiebung der Frage. Mich dünkt, daß die Masora vidmehr keine seste Überlieserung besaß; eben deswegen gebrauchte sie, wenn sie in Verlegenheit war, mit oder ohne Auswahl, eine der fraglichen Formen auf solche Art, daß man auch, wenn s nur möglich war, die andre erkenne. Kam aber dasselbe Verbun zweimal vor, so half sie sich am einfachsten damit, daß in 2 beide Formen benutzte; wenn die eine von dem Konsonantenten s einmal gefordert war, so sorgte sie dafür, daß auch die andre vertreten sei. Einen Beleg dafür könnte man in der Behandlung de Verbums לון resp. לון finden, bei welchem Qr. und Kt. abwechselnd das Nif'al oder das Hif'il geben.

Paris.

M. LIBER.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das würde man am besten erklären, wenn Da. 1,1-2, 42, wie schon vermutet worden ist, eine Übersetzung aus dem Aramäischen wäre.

s Gelegentlich möchte ich auch eine meines Wissens noch nicht angegebene Stelle hinzufügen. In Jes. 7,6 ist wohl הַּלְּמְשָׁהְ st. הַּמְשָׁרָּאָ st. הַמְשָּׁרָּאָ st. הַמְשָׁרָּאָ st. הַמְשָׁרָּאָ st. הַמְשָׁרָּאָ st. הואָריי, st. הואָריי, st. הואָריי, st. הואָריי, st. הוּשְׁרָּאָרָא st. הוּשְּׁרָּאָרָא st. הוּשְּׁרָּאָרָא st. הוּשְּׁרָאָרָא st. הוּשְּׁרָּאָרָא st. הוּשְּׁרָּאָרָא st. הוּשְׁרָּאָרָא st. הוּשְּׁרָאָרָא st. הוּשְׁרָּאָרָא st. הוּשְׁרָאָרָא st. הוּשְׁרָאָרָא st. הוּשְׁרָאָרָא st. הוּשְׁרָאָרָא st. הוּשְׁרָאָרָא st. הוּשְׁרָאָרָא st. הוּשְׁרָאָר st. הוּשְׁרָאר st. הוּשְׁרָר st. הוּשְרָר st. הוּשְר

# ver "Völkerprophet" Jeremia und der jetzige Text von Jer. Kap. 1.

Vom Herausgeber.

Im zweiten Heste des Jahrgangs 1902 dieser Zeitschrift, das Juli 1902 abgeschlossen worden ist, schrieb ich auf S. 328:
"Jer. 1, 4 מַלְּינֵי, lies nach Zeph. 2, 9 "לְּנֵיִי,"

r die Wissenden bedeutete diese Emendation mit der falschen reszahl — es war natürlich 1,5 gemeint — einen Widerspruch gen die Auffassung von der Entstehung des ersten Kapitels des emiabuches, die B. Duhm in seinem 1901 erschienenen Kommatare vertreten hatte. Duhm hatte die Abfassung des Kapitels nachexilische Zeit gewiesen, weil er die in vv. 5.10 enthaltenen prestellungen von dem prophetischen Beruse Jeremias nicht diesem best zutrauen könne, der sich immer nur als israelitischen Proeten empfinde, aber auch nicht Baruch, der Jeremia ebenso als sachen israelitischen Propheten darstelle. Meine Emendation ste dem Leser, daß ich das Bedenken Duhms gegen die Hernsst des Kapitels in seiner jetzigen Gestalt von Jeremia teile, er die Lösung der vorhandenen Schwierigkeiten mit den Mitteln r Textkritik zu erzielen suche.

Seit langem stand mir nämlich fest, daß Jeremia I seine jetzige stalt durch starke Eingriffe in den ursprünglichen Wortlaut ertren habe. Ich hatte das Kapitel wiederholt zum Gegenstand n Seminarübungen gemacht, und im Disput mit meinen jungen eunden war mir immer klarer und gewisser die Lösung der Aninde vor die Seele getreten. Es war mir gewiß geworden, daß Zeitsehrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. I. 1906.

Korrektur beruhen müsse.

der ursprüngliche Wortlaut von v. 1—3 nur eine Einleitung in in Berufungsvision des Propheten Jeremia gewesen war, die der redaktionelle Eingriffe zu einer Überschrift des späteren Buch Jeremia umgebildet worden war. Ich hatte erkannt, daß v. 11—mit der Berufungsvision, die von v. 17 an weiter lief, nichts at tun hatten, und daß v. 10 ein späterer Zusatz sei, gleichfalls bestimmt, die Berufungsvision dem Inhalt des späteren Buches adaptieren. Damit ergab sich von selbst, daß n. 12 v. 5, das de

Propheten Jeremia in Widerspruch mit sich selbst brachte, at

Ich begnügte mich im Sommer 1902 mit jener knappen Note weil der Abschluß des Heftes drängte. Außerdem war meine Ze damals durch die Schlußredaktion des Manuskriptes des erste Teiles meiner Biblischen Theologie des AT. stark in Ansprud genommen. Den Anlaß dazu, auf den Gegenstand im ersten Hele des Jahrgangs 1903, S. 153-157, zurückzukommen, gab mir neba dem von Budde auf dem XIII. internationalen Orientalistenkonkel zu Hamburg gehaltenem Vortrag über I, I-31 das Erscheinen wu Erbt's Buch "Jeremia und seine Zeit" im Herbst 1902. Erbt hatte sich von Duhm über den Wandel der Vorstellungen von dem Beruse eines Propheten nicht belehren lassen. In seinem Buche, bei dessen Lekture man immer wieder bedauert, daß ein so erfreulicher Scharfsinn und so viel geistige Beweglichkeit nicht zum Ziele gelangen können, weil ihnen die zum Gelingen der Aufgabe nötige Fachschulung nicht zu Hilfe kommt, spukt bereits die phantastische, um nicht zu sagen, abenteuerliche Vorstellung vom "Völkerpropheten" Jeremia. Von einem richtigen Instinkt geleitet, sucht Erbt v. 4-10. 17 als Berufungsvision des Jeremia festzuhalten, ohne aus dem oben angegebenen Grunde zu einem reinlichen Resultate kommen zu können. Es schien mir bei der gegebenen Sachlage das Richtige zu sein, meine Auffassung von dem Kapitel ohne jede Rücksichtnahme auf Duhm, Budde und Erbt festzulegen. Der Grund dazu war freilich noch ein anderer. Ich mußte mich knapp

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. S. 3, Anm. 2 dieses Jahrgangs.

denn es zeigten sich, als ich im Winter 1902 meine Geniederschrieb, bereits die leider damals von mir nicht ben Vorboten des Augenleidens, das hernach meine Kraft fast
1 Jahr lähmen und das Erscheinen des ersten Bandes der
chen Theologie bis zum Frühjahr 1905 hinausschieben sollte.
glaubte das "ultra posse, nemo obligatur" für mich in Anh nehmen zu dürfen.

Wenn ich nun hier nochmals auf den Gegenstand zurückgreise, veranlaßt mich dazu die Art, wie C. Cornill in seinem Herbst 5 erschienenen Kommentare zu Jeremia, einer Erneuerung des afschen, meine Ausstellungen und deren Argumente zu widergen sucht. Denn sie ist ein typischer Ausdruck der neuerdings ch bei anderen alttestamentlichen Theologen zu beobachtenden eigung, die sekundären Bestandteile der prophetischen Literatur ar dann auszuschalten, wenn sogenannte literarhistorische Erwäungen dazu zwingend nötigen. Es ist mir das neben anderen Erscheinungen des Tages ein Beweis dafür, wie wenig bisher meine

Es scheint mir z. B. nicht angängig, den Abschnitt Jes. 2, 2 ff. (-Micha ה בון יָהְיָת הַר בְּיתדיְהוְה ונו' ein literarhistorisches Coment einen "terminus, post quem" finden hilft, Jesaia abzusprechen, ihm aber -6 su belassen. Ebensowenig kann der Am. 9, 15 für Amos festhalten, der Bicha 5, 1 dem Micha abspricht und in exilische oder nachexilische Zeit vervetst. Das schwungvolle Jubellied der messianischen Gemeinde über den Einzitt der messianischen Zeit, das uns ein glücklicher Umstand Jes. 9, 1-6 erhalten at, erörtert in geradezu typischer Weise die nachexilische Hoffnung auf den Messias-König aus Davids Geschlecht, den Überwinder der Heiden und Stifter Bes ewigen Friedensreiches, in dem es keine Kriegswaffen mehr gibt, wie sie meh Sach. 9 und in nicht wenigen Psalmen vorliegt. Mit dem אַל נְבּוֹר kommen wir in jene Zeiten, in denen das messianische Reich in die himmlische Sphäre perackt ist oder zu rücken beginnt. Nicht nur die Ausrüstung des Davidsohnes se seinem messianischen Beruf erscheint hier wie 11, I ff. als Geschenk aus der Höhe, sondern dieser selbst. Wollte aber jemand lieber den heidnischen König-Gott und das Jeos des heidnischen Sprachgebrauchs zur Erläuterung herbeiziehen, so kamen wir gleichfalls in sehr späte Zeiten. Für Am. 9, 15 würde Micha 5, 1 auch dann die nötigen Winke geben, auch wenn nicht איום הָהא auf eine Zutat מימי עולם auf junge Zeit wiese, vgl מִימִי עוֹלָם Micha 5, 1 und נִימֵי עוֹלָם אונים קדמביות Mal. 3, 4, in der letzteren Stelle von der Zeit Salomos, in der das deuteronomische Gesetz in Kraft stand.

Bemühungen gefruchtet haben zu zeigen, daß wir in der Geschich der religiösen Ideen viel feinere, sichrere und zuverlässigere stäbe besitzen. Wie sehr die literarhistorische Methode der wat sernen Nase gleicht, die jeder nach Belieben dreht, zeigt sich ist lich bei Cornill nicht nur in seiner Behandlung des 1. Kaniti wofür ich im weiteren Verlaufe meiner Ausführungen charakten tische Belege beibringen werde, sondern fast noch mehr in der Behandlung des Kap. 25 und der damit in Zusammenhang stehe den Heidenorakel Kap. 46-51, in denen Cornill wie bei Kapitel durch den in seinen Vorstellungen weiterspukenden "Völkenn. pheten" an einer richtigen Lösung der Probleme verhindet will Als charakteristisches Beispiel greife ich die Art heraus, wie Con die jeremianische Herkunft von Jer. 25, 15 ff. durch den Hinven zu stützen versucht, daß das Bild vom Zornbecher Jahves, in der älteren Literatur ganz unbekannt, seit Jeremia mit einem Ma ganz gewöhnlich werde (S. 286 f.). Aber dieses Bild ist ledigh dann "seit Jeremia" ganz gewöhnlich, wenn der Abschnitt Jer. 25, 3 von Jeremia stammt. Andernfalls wird man urteilen, es werde einem anderen Momente an in der Literatur gewöhnlich. brecht hat diesem Argument in seinem Kommentare widersproz und Cornill, wie mir scheint mit Recht, auf die Stelle Nah. verwiesen. Nun sieht sich Cornill dazu genötigt, in sehr künstl Ausführungen den Beweis zu versuchen, Nah. 3, 11 liege das Bild Zornbecher nicht vor. Damit ist aber doch für die Frage der mianischen Herkunft von Jer. 24, 15 ff. nicht das mindeste gewon Wer sie aus inneren Gründen nicht anerkennen kann und Co-Ausführungen über Nah. 3, 11 zugibt, wird dann urteilen, dass komme seit Ezechiel in der altt. Literatur vor. Wer aber Zustand der im AT. vorliegenden Literaturreste bedenkt, der sich wohl hüten, etwa hieraus die Folgerung zu ziehen, Ezechiel sei das Bild von keinem Schriftsteller gebraucht word oder gar, Ezechiel habe es geprägt. Es wäre voreilig, aus ein so zufälligen Umstande, daß ein Wort und Bild uns irgendwo erst begegnet, so schwerwiegende Folgerungen zu ziehen. Ste älterer Schriftsteller, die Wort oder Bild gebraucht haben, kör

storen gegangen sein. Recht häufige Wendungen können so zufällig bezeugt geblieben sein, oder nur ganz spärlich auftauchen. Man bement überall ein trügerisches Bild von den Dingen, wenn man verk, daß wir im AT. nur Trümmer des einst Vorhandenen vor uns ben. Dabei haben alle Literaturgattungen ihr ungeschriebenes Vordium, und alle Schriftsteller schöpfen aus dem Jungbrunnen der andlichen Rede. Ganz besonders aber ist diese Vorsicht bei Beund Beurteilung der prophetischen Schriftstellerei zu bebachten. Die uns aus der alten Zeit erhaltene prophetische Literatur für einen verhältnismäßig spärlichen Niederschlag der viel reicheren ophetischen Predigt zu halten. Insbesondere ist die prophetische edigt des 7. Jahrhunderts viel zu lückenhaft und bruchstückartig auf gekommen, als daß die von Cornill geübte Methode zulässig wäre. Von der prophetischen Richtung, die schließlich mit Jeremia und dessen Gesinnungsgenossen aufs schärfste zusammenstieß, ist ja aur das eine Orakel Nahums erhalten geblieben. Deshalb sind solche Argumentierungen ohne jede Überzeugungskraft. Kräftiges Kappen der Triebe der literarhistorischen Methode und Heranziehen der religionsgeschichtlichen Betrachtungsweise würde dem Kommentar zu Jeremia wie Cornills Einleitung, die gleichfalls an der literarhistorischen Methode krankt, sehr nützlich gewesen sein. Was aber die Jeremiastelle betrifft, so ist bei ihrer Altersbestimmung nicht von dem Bilde vom Zornbecher auszugehen, dessen Alter gar - nicht zu ermitteln ist, sondern von der Tatsache, daß dies Bild in ihr zur Androhung eines universalen Gerichts benutzt wird, das wir eben in unverdächtigen Stellen der unter dem Namen Jeremias überlieserten Weissagungen nicht finden. Die Entscheidung der Frage ist wesentlich mit abhängig von der Entscheidung über 1, 5. 10, soweit sie nicht schon nach denselben Gesichtspunkten zu erledigen ist.

Gehen wir nun zu den Ausführungen Cornills über Kap. I im einzelnen über. Cornill verkennt den engen Zusammenhang zwischen 1,9 und 1,17 und nimmt irrtümlich 1,11—16 für den Hauptinhalt der prophetischen Tätigkeit Jeremias, der ihm gleich in der Berufungsvision mitgeteilt wird. Er stellt in Abrede, daß 1,11—16

von anderer Stelle hierher gesetzt worden sei, und tritt im 2 sammenhang hiermit für die Echtheit von 1,10 und für bild

Leider nötigt mich Cornill zu einer etwas umständlichen A einandersetzung mit seinen Argumenten, denn er verteilt seine B wendungen gegen meine Aufstellungen auf zwei Stellen sei Erklärung des ersten Kapitels. Einmal sucht er mich zu v. 54 widerlegen, dann aber bringt er am Schluß des Kapitels eine A einandersetzung, die sich außer gegen mich auch gegen Die und Erbt richtet. Freilich vermißt man umgekehrt zu vv. 7f. 13.17 eine Berücksichtigung der von Cornill an jenen beiden Stelle bekämpsten Anschauungen. Es wird daher nötig sein, dal in mich im folgenden an den Gang der Ausführungen Cornills habe Um aber nicht gar zu ausführlich zu werden, schicke ich der Auseinandersetzung mit Cornills Einwendungen wie mit seiner Erklärung der streitigen Stellen eine kurze Darstellung und Begründung meiner Thesen voraus. Nachher lasse ich Cornill zu Worte kommen und prüfe seine Ausführungen auf ihre Richtigket und Beweiskraft.

Kap. 1,5 habe ich לְנוֹיִי verbessert, denn der Satz לְנוֹיִם נְתַתִּיך

kann nur bedeuten: "als Propheten für die Heiden habe ich did bestellt". Das aber ergibt einen für einen alten Propheten un möglichen Gedanken. Den Vers aber zu emendieren und ih nicht etwa unter Belassung des Textes dem Propheten abzuspreche dazu fühlt man sich veranlaßt, weil er im übrigen nichts enthäl was uns an der Abkunft von Jeremia irre machen könnte. Nu ist der Gedanke, daß einer der alten Propheten, die alle nac ihrem eigenen Selbstbewußtsein Boten Jahves an sein Volk ware noch dazu, daß Jeremia, der sich in dem überwiegenden Teil seine Buches an Juda und Jerusalem gesandt weiß, für die "Heiden" ein gesetzt sein soll, ein so absonderlicher, daß er bei Annahme eine Korrektur nur daraus erklärt werden kann, daß dem Korrigierende bei seiner Korrektur durch den alten Textbestand die Wege gewiesen waren. Geht doch der Ausdruck noch über das hinau was man vom Standpunkt der jüngeren Abschnitte des Buch

gesagt haben würde. Von diesem aus wäre etwa zu sagen gewesen, daß Jeremia zu Israel und den übrigen Völkern gesandt worden sei. Israel durfte auch von diesem aus nicht völlig fehlen. Noch auffälliger aber wird der Ausdruck a) wenn man beachtet, daß eine Sendung an Israel und die übrigen Völker einen Gedanken ergibt, der sogar dem Verfasser der historischen Quelle "Uber Jeremias Tätigkeit noch fern liegt, da ihn auch dieser noch elediglich als einen Propheten betrachtet, der an Juda und Jerusalem Resandt ist. Zwar lesen wir jetzt 36, 2 im mT.: "Schreib darein alle worte, die ich zu dir gesprochen "על־יִשְּׁרָאֵל וְעַל־יְהוּדָה וְעַל־כָּל־ הַנּוִים", daß es scheint, dieser Vers betrachte in der Tat den Jeremia als an sein Volk und an die übrigen Völker gesandt. Aber das Steht im Widerspruche mit den Ausführungen des Kapitels 36 und in LII ist zu v. 2 noch ein älterer Text erhalten, der על־כֶּל־תְנוֹיִם als Einschub verrät. LXX lesen: ἐπὶ Ἱερουσαλὴμ καὶ ἐπὶ Ἰούδα καὶ ἐπὶ πάντα τὰ ἔθνη. Im mT. ist geändert worden, weil die Heiden neben Juda und Jerusalem nicht passen wollen. על־כָּל־הַגּוֹיִם ist zu demselben Zwecke eingeschoben worden, wie 1, 10: es soll die Heidenorakel des späteren Buches in den Bereich der jeremianischen Tätigkeit einschließen. Auch daraus, daß Jeremia gelegentlich einmal gegen ein anderes Volk weissagt, was in den Kommentaren zuweilen geltend gemacht wird, folgt noch nicht, daß er "für" andere Völker, geschweige, daß er "für die Heiden" bestellt ist. Es geht daher die durch den jetzigen Text von 1,5 vorgetragene Vorstellung von dem Beruf des Propheten auch weit hinaus über die Vorstellung von 25, 17, wonach Jeremia den Zornbecher allen den Völkern reicht, "zu denen ihn Jahve sendet". Wir werden also mit gutem Grund annehmen, daß dies völlig beispiellose לְנוֹיִם durch die vom Redaktor abgeänderte Vorlage nahe gelegt war. Und dies führt auf ", dessen Anwendung auf Israel durch Zeph. 2, 9, Ps. 106, 5 - ganz abgesehen von Jes. 9, 1 - sichergestellt ist. Der Korrektor hat sich und seine Arbeit hier wie im AT. so oft dadurch verraten, daß er aus Scheu vor dem überlieferten Texte

nicht gründlich genug geändert hat. Er hat Reste des Ursprünglichen und damit Spuren des Vorgefallenen zurückgelassen.

Der Gedanke, daß Jahve den Jeremia zum Propheten für d Heiden eingesetzt habe, ist so unmöglich, daß die älteren Komme tare den Ausdruck deshalb umzudeuten pflegen. Man pla לצוים, das nach dem Sprachgebrauche Jeremias, der hierin mit de allgemein üblichen übereinstimmt, nur bedeuten kann: "für d Völker außer Israel", vgl. 18, 13 - von 4, 16 sehe ich als unsich ab -, zu deuten: "für alle Völker, Israel eingeschlossen". § Ewald, Propheten II 2, S. 93: "um von nun über alle völkerd erde als göttlicher wächter und bote zu reden". Ähnlich Hitzi S 3: "Zum Botschafter an die Völker] nicht nur (v. 18) an Ju sondern auch an die Nachbarn, vgl. v. 10, 25; 9, 15 Cap. XLVII Hieran ist nur richtig, daß das לַנוֹיָם von 1,5 sich ähnlich beurte wie die entsprechenden Ausdrücke der zitierten Stellen. An al diesen Stellen sind wie in der vorher besprochenen Stelle 3 die Folgen davon zu spüren, daß mit den Reden des Jeremia jetzigen Buche Reden gegen heidnische Völker vereinigt wor sind. Die Erklärung aber des Widerspruchs, in dem alle d Stellen zu 1,18 stehen, bleibt Hitzig dem Leser schuldig. an die Stelle der Heiden schiebt er ohne jedes Recht die N Hierin folgen ihm, wie bereits angedeutet, die spät Kommentare bis zum neuesten, indem sie den Umstand, daß mia gelegentlich ein Nachbarvolk bedroht, dafür ausnutzen, er לַּנוֹיָם oder על־הַנּוֹיִם bestellt, Völkerprophet gewesen sei. gibt wenigstens die Konstruktion richtig wieder, wenn er seines Kommentares übersetzt: "zum Propheten für die V dich gemacht", erklärt aber unrichtig: "nicht nur für Israel (v sondern für alle Völker", und bleibt gleichfalls die Erklä des Widerspruchs zwischen v. 5 und v. 18 schuldig. Widersprechendes läßt sich nicht dadurch in Einklang brit daß man es addiert. Giesebrecht geht wenigstens dem unmögli Gedanken, daß Jeremia zum Propheten für die Völker einge worden sei, mit richtigem Instinkte aus dem Wege, indem er setzt: "sum Propheten über die Völker setzte ich dich". Das nur in v. 5 nicht da, darf auch nicht aus v. 10 eingetragen we Mindestens müßte man emendieren, davon aber, daß er etwa

ווים סו lese, sagt Giesebrecht nichts. Den v. 5 vorliegenden druck faßt auch er irrig von den Völkern einschließlich Israels, swohl die von ihm gegebene Erklärung die Prämissen zu einem etigen Verständnis der Stelle enthält. Denn er schreibt: "Jer zum Propheten gemacht (schon vor seiner Geburt), d. h. zu in Gottes Rat eingeweihten (Am. 3, 7) Verkündiger gött-Ther Willensentschlüsse über das Schicksal Israels. Seschick Israels ist in jenen Tagen gewaltiger Völkerbewegungen dem seiner kleinen und großen Nachbarn unauflöslich verknüpft. in jenes eingeweiht ist, beherrscht im wesentlichen auch dieses. her kann Jer zum Propheten über die Völker gemacht werden. heißt nicht: er solle den Heiden weissagen, einmal, weil er nicht, außer ganz gelegentlich, getan hat, und zweitens, weil wahrer Prophet zu den Heiden gesendet war." Allein mit Behauptung, daß ein Ausdruck etwas nicht heiße, ist kein Eweis erbracht, namentlich hier, wo der Augenschein dieser Be-שביא לְשִׁיִם נְתָבִּיך Was לְשִׁיִם נְתָבִּיץ bedeutet, bemilit ch lediglich nach dem Sprachgebrauch, nicht danach, was Jeremia die anderen "wahren" Propheten getan haben. Was diese sowohl was die Präposition בנות haben, berechtigt nicht dazu, מולים, sowohl was die Präposition was das Nomen betrifft, wider den Sprachgebrauch zu übermetzen, sondern nötigt eben zu emendieren. Giesebrechts Ausfühstungen enthalten richtige Beobachtungen, aber es sind aus ihnen micht die nötigen Schlüsse gezogen worden. Mit einer Eintragung des Sinnes von v. 10 und Berufung auf die Nachbarn ist der Stelle micht zu helfen.

Punktation anzugeben oder zu begründen. Ich will nun hier wie Cornill nicht darüber rechten, ob der von ihm aus ביי לוים נתחך herausgelesenen Gedanke hebräisch nicht vielmehr: ምር oder: נוֹיִם נְתַּבִּיף heißen müßte, und ob wir nicht gut gerade an unserer Stelle anzunehmen, daß das Sprachgesihl te Punktatoren und der Generationen, deren exegetische Aussanz die Punktation wiedergibt, das Richtige getroffen haben werte Denn der Gedanke, daß Jeremia zum Propheten für "Völke" b stellt worden sei, ist im Zusammenhange unmöglich. Er wirk ja besagen, daß Jeremia nicht für Einzelne, also z. B. nicht 🛊 bestimmte Personen oder Orte und Stände, sondern für gang Völker bestellt worden sei. Das Folgende zeigt nun, daß gerate das Gegenteil der Fall ist. Jeremias Abwehr, er sei zu jung zu Propheten, erhält ihre volle Bedeutung nur, wenn er als Person zu Personen sprechen soll. Den Königen, Beamten, Priestern und Propheten Judas, der Versammlung der Männer gegenüber, de seine Erscheinung im Fleisch sehen und den jungen Mann reden hören, fehlt Jeremia die nötige Autorität. Was verfängt es abe, ob er jung oder alt ist, wenn er ein Orakel gegen ein fremdes Volk verkündet, das von seiner Persönlichkeit gar nichts weiß und seine Orakel vielleicht nur durch ihre Folgen kennen lernt? Oder soll etwa Jeremia zu den Völkern gehn, da ihm doch Jahve v. 7 על־(אָל־ (1. בֶּל־אָשֶׁר אָשְׁלְחַף חַלַּף befiehlt? Und soll er sich vor den Völkern nicht fürchten, wenn ihm v. 8 אַל־אִּירָא מְפְגַיהָם geheilen Hier ist doch wohl die Beziehung auf persönliche Gegner mit Händen zu greisen, wie sie der Prophet nur bei der Wirksamkeit unter seinem Volk findet. Jeremia führt uns ja in seinen Reden mehr als genug Fälle dieser Art vor. Wenn wir 25, 15 lesen: "Nimm den Becher des Zornweins aus meiner Hand und las ihn trinken alle Völker, zu denen ich dich sende", so ist in dieser Stelle das Senden, wie sich schon aus dem Bilde vom Zornbecher ergibt, selbstverständlich nur figürlich gemeint. Indem der Prophet die Vision vom Zornbecher ausspricht oder niederschreibt, führt er die ihm besohlene Sendung aus. Aber dieser figürliche Gebrauch von אַלְייֵל ist eben ein nur zu deutliches Anzeichen dafür,

nicht ein alter Prophet wie Jeremia spricht oder schreibt, ein viel späterer Mann, der von dem wirklichen Leben ben eines alten Propheten keine genaue Vorstellung mehr der infolgedessen den bei den alten Propheten ganz eigentieinten Ausdruck: "zu jemandem gesandt werden" bildlich re Seiten der prophetischen Tätigkeit überträgt. Jer. 25, 17 : "zu welchen ich dich sende" nichts weiter als: "gegen ch dir zu weissagen besehle". Bei einem alten Propheten das eigentlich zu nehmen. Und in unserem Falle verlangt h dazu v. 8: אַל־מִּירָם כִּי אָתְּךְ אֲנִי. Es rächt sich Cornill, daß er die von mir hervorgehobene enge Verz von v. 9 mit vv. 17 f. nicht anerkennen will. Im jetzigen schen Texte ist sie so eng wie möglich, da וְקַמָּהָ וְדְבַּרָהָּ יאָת בֶּל־אַשֶּׁר אָבָוָדְ הְּדַבָּר v. וווי אַנְיָהָם אָת בָּל־אַשֶּׁר אָ von st dem אָלָה des vorausgehenden Stichos aufnimmt, ferner על פּנְיהַם von v. אַל־תִּירָא מִפְנְיהַם von v. 8, endlich לְהַצִּילַךְּ v. 8 in der Wortstellung אָם־יָהוָה לְהַבְּּילֵף am Schlusse des v. 19 wiederkehrt. Im Text der LXX ist die Rückbeziehung nit der Anschluß noch enger, da irrigerweise, mit geringer ung von v. 19, δτι μετά σοι είμι έξαιρειθαί σε, λέγει ım Schluß von v. 18 nochmals hinzugefügt worden ist. schluß bleibt im mT. auch eng genug, wenn man Cornill laß die Worte אָת בֶּל־אֲשֶׁד אָנֹכִי אֲצָוּנָן v. 17 schon aus rhyth-Gründen zu streichen seien und einen Zusatz vorstellen, th das Streben veranlast worden ist, v. 7 und v. 17 ananzugleichen. Ich verzichte daher darauf, an dieser Stelle

in darf sich dadurch, daß die neuerdings immer üppiger ins Kraut in metrischen Theorien nur zu oft kräftigen Widerspruch herauslicht in das andere Extrem treiben und nicht dazu reizen lassen, auf idung der formalen Gesichtspunkte zu verzichten, die uns die bisher Einsicht in das Wesen der alttestamentlichen Poesie an die Hand hebräische Poesie der Regel nach in gleichschwebendem Rhythmus l. h. daß hebräische Verse aus Stichen von gleicher Länge bestehen, liese Stichen hinwiederum zueinander im Gedankenparallelismus stehen, sichere Tatsache, daß wir sie ruhig zur Textkritik verwenden können, wenn Budde, Religionsgeschichtliche Volksbücher S. 32, für die

die Frage zu erledigen, ob diese Annahme Cornills zutrifft, pagnüge mich vielmehr, auf eine andere Möglichkeit hinzuweisen. De der Befehl: "Du sollst zu ihnen reden" ohne Angabe des Anga

الأخذ الداذ بهد بهدا

Wenn aber Cornill aus dem Zusatz in v. 17 richtig auf des Streben schließt, beide Stellen einander anzugleichen, so ist doch wohl nach den Gründen zu fragen, die dieses Streben verankt

Echtheit von אַנְקאָם שׁקָשׁ שְׁקָשׁ Jes. 6, 13 eine Lanze bricht, so scheint mir wenigsten sicher, daß man diesen Satz schon aus rhythmischen Gründen mit Houbigmt Duhm, Hackmann, Cheyne, Marti zu streichen hat. Das Sätzchen, das ei völlig neuen Gedanken hinzubringt, schießt über. Wir müssen es streichen oer annehmen, daß ein paralleler Stichos ausgefallen sei. Letzterer Ausweg aber kommt nicht in Betracht, da in wip ein sachlicher Anstoß gegeben ist und LXX das Sätzchen verleugnet. Es ist nicht einzusehen, weshalb gerade hier der Prophe seine Zukunstshoffnung ausgesprochen haben soll, während man sofort begreit, daß das spätere Judentum sie hier vermißte. Auf die grobe Formel, daß der Prophet diesen Satz nicht gesprochen haben könne, weil er nur Ungläck sugesprochen habe, läßt sich die Sache freilich nicht ziehn, zumal wir genau wissen, was er von der Zukunst an Heil erwartet hat. Das ist aber für die Entscheiding der Frage nach der Echtheit des Versteilez ganz irrelevant. Bei diesem Sachverhalt ist 6, 13 einer der Beweise, daß auch zu Jesaia in LXX recht nätzliche Lesarten sich finden, und daß sie keinenfalls mit Ausnahme von 2,22 versagt Freilich steht der von ihr wiedergegebene Text vielfach dem mT. nach, ud vielfach übersetzt sie sehr ungeschickt, so daß sie nicht entfernt die guten Dienst leistet, wie bei einzelnen anderen Büchern. Aber man braucht nur z. B. an 1,9.13; 5, 17. 23; 6. 3; 8,7-9; 9,7; 28, 1. 16. 25; 29, 3. 15 zu erinnern, andere werden ander Stellen nennen, um den Beweis zu erbringen, daß LXX selbst in sonst sehr äbel übersetzten Zusammenhängen erwägenswerte Lesarten birgt. Man kommt hier eben überall über ein eklektisches Verfahren nicht hinaus. Ich rede über diese eigentlich selbstverständliche Sache nur, weil man neuerdings wieder Außerungen über LXX und mT. zu lesen bekommt, die neben den in den Samuelisbüchern und bei Ezechiel vorliegenden Tatsachen nicht bestehen können. Es ist eine Schwicke unserer rückgratiosen Zeit, daß man sich gegenseitig in die Extreme treibt.

י אָלְכִי lesen wir auch v. 6 und 7 neben אָלְנִי v. 8. 11. 12. 13. 19. Das gibt zu denken.

en. Es ist die Folge davon, daß vv. 17—19 durch die Einlitung von v. 11—16 und den Zusatz von v. 10 ihren natürn Zusammenhang verloren haben.

Dies meine These über 1,4—9. 17—19. — Sehen wir uns nun nal die Gründe an, die Cornill gegen sie ins Feld führt. Er eibt S. 4 f. seines Kommentares als Erklärung von גביא לנים das Folgende:

[נביא לנוים,] Prophet für Völker waren auch schon Amos und ja. Amos beginnt mit der Gerichtsverkündigung an alle umenden Völker und richtet wiederholt seinen Blick über Israels azen hinaus 3, 9. 12. 6, 14. 9, 7 und Jesaja hält von seiner hohen ohetischen Warte den Auslug über die ganze bekannte Welt, überall das Tun des Gottes zu erschauen, der die Geschichte Aber erst bei Jer wird dies Moment ausdrücklich in den hetischen Beruf aufgenommen als wesentlicher Bestandteil desn v. 10. 36, 2. 25, 15 ff. 18, 9 ff. cf. auch 27, 2 ff. Besonders akteristisch ist die Stelle 28,8, wo Jer. zu dem falschen Proen Hananja sagt: die Propheten, welche vor mir und vor dir esen sind von jeher, haben wider zahlreiche Länder und Be Völker geweissagt, wo also das Weissagen wider Länder Völker als selbstverständliches Charakteristikum jedes proischen Austretens genannt wird, und was Jer allen Propheten : Ausnahme zuschreibt, das wird er doch wohl auch für sich st haben in Anspruch nehmen dürfen. Jene Worte 28,8 hält 1 Duhm für authentisch durch Baruch überliefert. Und wenn gerade bei Jer als erstem dies Moment ausdrücklich begegnet wesentlicher Bestandteil des prophetischen Berufes, so erklärt das ganz einfach aus den veränderten Zeitverhältnissen. Amos auf unter Jerobeam II., der letzten Blütezeit Israels, in dem eu eines kräftigen (nach dem Urteile jener beiden Propheten ır zu kräftigen) nationalen Bewußtseins: als Jer seine Weihe Propheten erhielt, war schon fast ein Jahrhundert lang Israel rinz und Juda Vasallenstaat des ungeheuren assyrischen Weltnes, so daß, was Juda betraf, nur eine Episode, ein winziger chteil der Geschichte des Weltreiches war, und alle wichtigeren

Veränderungen in der Lage Judas nur das Ergebnis großer will geschichtlicher Umwälzungen und Ereignisse sein konnten. In Anstoß, welchen diese Höhe des Berufungsbewußtseins modern Denken und Empfinden bietet, durch die Konjektur און בו ביו seitigen, ZATW 1902, 328, ist unerlaubt: denn "11 mit Pron. a zur Bezeichnung Israels als Jahves Volk findet sich im ganzen A nur zweimal, Zef. 2,9 in dichterischem Parallelismus nach vor gegangenem עמי, und Ps. 106, 5 bei einer Häulung von Synonyme hinter נחלתך und unmittelbar neben נחלתן. Dal Jet prophetische Tätigkeit zunächst Israel gelte, das ausdrücklich in der Berufungsvision zu bemerken, war wirklich überflüssig, iz genügte es vollständig, zu sagen: zum Propheten habe ich de erwählt; und wenn Jer das Bedürfnis empfand, es trotzdem Jahre ausdrücklich bemerken zu lassen, so mußte er sagen אלים: da darf man angesichts des gerade in diesem Punkte stehenden Spradgebrauchs der gesamten prophetischen und poetischen Literate Israels kühnlich behaupten. Übrigens kann sich Jer über de Anzweiselung seines Selbstbewußtseins mit einem Größeren trösten."

Soweit Cornill. Der in diesen Ausführungen und Behauptungen angetretene Versuch einer Widerlegung meiner Auffassung und Ablehnung der von mir aus zwingenden Gründen vorgenommenen Korrektur scheint mir nun völlig mißglückt. Ich muß mich aber auch gegen die Art, in der Cornill mich zu widerlegen sucht, entschieden verwahren, und zwar im Interesse meiner Wissenschaft. Denn ich wünsche nicht, daß sie Nachfolge findet. Sonst brauchte ich ja über diesen Punkt kein Wort weiter zu verlieren. Um beides zu beweisen, will ich Cornills Einwänden und Aufstellungen im folgenden im einzelnen einmal nachgehen und ihnen ein wenig ins Gesicht leuchten.

"Prophet für Völker waren auch schon Amos und Jesaja." Das ist ein evidenter Irrtum. Amos ist nach seinem eigenen Bewußtsein zu Israel gesandt worden, für Israel bestellt. Dadurch, daß "sein Blick über Israels Grenzen hinausreicht", d. h. dem Sachverhalt entsprechend ausgedrückt, dadurch, daß er den Nachbarvölkern Israels in Palästina ein Strafgericht verkündet c. 1.3—2,4

ei ich ununtersucht lasse, was davon echt ist, wird er noch 150wenig ein Prophet für diese Völker, wie dadurch, daß er hbarvölker als Zeugen gegen Israel aufruft 3, 9, oder mit ihnen el bedroht 6, 14. Lediglich das liegt in diesen, von Cornill en mich zitierten, Stellen vor. Wenn diese Nachbarvölker von els Schicksalen eben als Nachbarn mitbetroffen werden, dann wendig auch von den Weissagungen der Propheten Israels. die Propheten Jahves Vertrauten sind, Jahves Handeln und Reden der Propheten zusammengehören wie Ursache und kung, so ist das ja selbstverständlich. Aber Jahves Taten und rte gelten nur Israel. Sie sind eine Auseinandersetzung mit em Volke. Nur Israel hat Jahve aus Ägypten berufen, an em sucht er heim seine Sünden. Das zu verkünden ist os bestellt, die Wirkung auf andere Völker völlig Nebensache . 3, 1-8. Daher befiehlt Jahve Amos, als er ihn hinter der rde wegnimmt, d. h. zum Propheten beruft, 7, 15:

לַךְ הַנְּבָא אֶל־צַמִּי יִשְׂרָאַל

os ist recht eigentlich zu dem bestellt, was nach Micha 3,8 Aufgabe eines Propheten Jahves ist:

ן אילם אָלכִי סְלַאתִי כֹתִי | וּמְשָׁפְּט וּנְבוּרָה לְהַנִּיד לְיַעֲלָב פִּשְׁעוֹ | וּלְיִשְׂרָאֵל תַּפָּאתוּ

auch der auf Amos folgende, von Cornill mit Stillschweigen gangene, Prophet Hosea sich nach Ausweis seiner Weissagungen glich als für Israel bestellten Propheten empfindet, erwähne ich im Vorbeigehn. Wenn aber Cornill fortfährt: "und Jesaja hält seiner prophetischen Warte den Auslug über die ganze bente Welt", so geht er mit dieser Wendung den konkreten gen, um die es sich handelt, aus dem Wege. Auch wenn ia's prophetische Tätigkeit von Cornill mit diesem Satze richtig akterisiert worden wäre, so würde er dadurch noch nicht Profitir diese Völker. Der Auslug geschähe doch wohl für Israel nicht für die Völker der ganzen bekannten Welt. Ganz im

י אָת־ראַן, das die Konstruktion und den Vers sprengt, ist eine richtige וּבּ.

Gegenteil ist gerade bei Jesaia ganz besonders deutlich, da sich lediglich als einen für Israel bestellten Propheten empfi Nachdem er sich auf die an die Seraphim gerichtete Frage Jan, Wen soll ich senden? Und wer wird für uns gehen?" selb diesem Dienste erboten hat, so bestellt ihn Jahve 6,7 mit Worten:

### לד ושמרה לצם הזה

Und prüfen wir die Orakel Jesaias auf diesen Punkt, so ist gebei ihnen mit Händen zu greisen, daß auch die Orakel gegen ser Völker in Wirklichkeit für, wie zu Israel gesprochen sind. Wer c. 7. 8. 17 mit Samarien auch Syrien den Untergang verkündet, s das für Juda und Judas König gesprochen, die den Mut dazu st sollen, sich allein auf Jahve zu verlassen, und nicht bei Tigla leser Schutz suchen sollen. Seine Weissagung aber vom U gange Asdods c. 20, wie später die vom Untergange der me schen Heere c. 18, soll die Judäer von ihren Ausstandsgeligegen die assyrische Herrschaft abbringen.

Auch eine Erinnerung an seine eigene frühere Beschäfti mit dem Propheten Ezechiel hätte Cornill vor dem Mißverstä bewahren können, als sei in der Berufungsvision eines vorexili Propheten etwas anderes zu erwarten, als der Durchbruch Bewußtseins, zum Propheten für Jahves Volk bestellt zu sein. von Ezechiel aus erkennt man die völlige Unnatur der Annein alter Prophet sei sich als zum Propheten durch bestellt v kommen. Und dazu, ohne daß Israels auch nur mit einem Stei wörtchen gedacht wird. Ez. 2, 3 ff. sagt Jahve bei der Bei Ezechiels:

ישְׂרָאַלי (LXX ישְׂרָאַלי (בֶּית אַנְי אוֹתָךְ אַל־בָּנָי

Nach 3,6 ist er nicht zu vielen Völkern gesandt, deren Sprer nicht versteht, sondern zu Israel, das ihn nicht hörer Damit mir Cornill nicht etwa mit dem Einwand kommt, hehme Ezechiel für sich eben einen anderen Beruf in Ans

z Daß das folgende, in LXX fehlende אַל־פּוּץ eine tendenziöse Gk brauche ich nicht zu betonen, da es auch Cornill so ansieht.

remia, die Stelle sei also ein Beweis für das מול von Jer. 1, 5, ich es nicht für überflüssig, darauf aufmerksam zu machen, das schon durch den hebräischen Ausdruck ausgeschlossen Ezechiel sagt אַל־אַמָּים (בְּיִים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִים מוּלְבּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים מוּלִבּים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיים בּ

### צפה נתַתִּיף לְבִית יִשְּׂרָאֵל

c. 3, 33 vorliegende Reflexion enthält vielmehr einen Hinauf einen rein äußerlichen Umstand, der den Gedanken ür andere Völker bestellten Propheten zu einer unmöglichen zelt: man kann nur der Prophet eines Volkes sein, dessen zhe man versteht. Hieran gemessen zeigt sich die ganze tur der Spekulation vom Völkerpropheten. "Leicht beider wohnen die Gedanken, doch hart im Raume stoßen sich sachen."

Wäre der jetzige Text von Jer. 1,5 ursprünglich, so würde is aus der Reihe der vorexilischen Propheten völlig heraust. Bei einem Rückblick auf die Berufungsvisionen der Vorgänger is fällt daher ein sehr eigentümliches Licht auf die Worte ills: "Daß Jeremias prophetische Tätigkeit zunächst Israel, das ausdrücklich in der Berufungsvision zu bemerken, war ich überflüssig, hier genügte es vollständig zu sagen, zum heten habe ich dich bestellt." Wie ungeschickt ist es doch Amos, Jesaia, Ezechiel, daß sie so unnötige Worte machen, gerade das ausdrücklich bemerken, was für Cornill "wirklich lüssig" ist! Am Ende ist es gar nicht nur die Hauptsache das Nächste, sondern das Einzige, worauf es für sie in diesen enten ankommt.

Wenn aber Cornill sich im weiteren auf v. 10. 36, 2. 25, 5 ff. tschrift f. d. alnest. Wiss. Jahrg. 26. 1. 1906.

18,9ff. 27,2ff. 28,8 zum Belege dasür beruft, daß das "Weissage wider Länder und Völker" ein "selbstverständliches Charakteristin jedes prophetischen Auftretens" sei, und fortfährt: "und was je allen Propheten ohne Ausnahme zuschreibt, das wird er doch wi auch für sich selbst haben in Anspruch nehmen dürfen," so wie er dabei vier sehr genau auseinanderzuhaltende Vorstellungen is einander: 1. daß ein Prophet für ein bestimmtes Volk bestellt wie 2. daß er für die Heiden bestellt wird; 3. daß er wider Link und Völker weissagt; 4. daß er als Prophet über Völker Länder eingesetzt ist, um zu bauen und einzureißen. Man kann, wie wir gesehen haben, zum Propheten für Israel bestellt sein und dibi wider andere Völker und Länder gelegentlich weissagen. Dadurt daß man es tut, wird man noch nicht ein Prophet, der für ander Völker oder über andere Völker eingesetzt ist. Und er beachtet nicht, daß die beiden verschieden nuancierten Vorstellungen eine für die Heiden eingesetzten und eines über Völker und Länder bestellten Propheten bei keinem der vorexilischen Propheten augetroffen werden und erst vom Standpunkt der Zeit aus verständlich sind, der Israel, und damit seine Geschichte und seine Propheten, in den Mittelpunkt der Welt gerückt waren. weiter bei der Auseinandersetzung mit Cornills Ausführungen zu v. 10. Hier sei nur nochmals daran erinnert, daß der Umstand doch auss schwerste ins Gewicht fällt, daß auch für die historische Quelle, wie namentlich c. 36 zeigt, Jeremia ein lediglich für Israel bestellter Prophet ist, endlich daran erinnert, daß 18, 9ff. 25, 5ff. genau wie v. 10 sekundär sind.

Aufs Entschiedenste zurückweisen muß ich aber die Deutung der Gründe, die mich nach Cornills Vorstellung zur Streichung des D von יל לווים veranlaßt haben. Wenn er schreibt: "den Anstoß, welchen diese Höhe des Berufungsbewußtseins modernem Denken und Empfinden bereitet, durch die Konjektur לנוי zu beseitigen, ZATW 1902, 328 ist unerlaubt," so hat er auch, was meine Motive betrifft, völlig daneben geraten. Nicht "modernes Denken und Empfinden" nötigt mich zu dieser Konjektur, sondern die zwingende Gewalt der im AT. gegebenen Tatsachen, die wir ohne Rücksicht

unser eigenes Denken und Empfinden zu respektieren haben. Tenn ich einen alten Schriftsteller lese, so lasse ich mein modernes enken und Empfinden zu Hause und versuche in allem Ernst und aller Strenge gegen mein Denken ihn lediglich aus seinem eigenen Denken und aus dem Denken und den Verhältnissen seiner Zeit erklären. Wir schulden jedem alten Schriftsteller so viel Rebekt, daß wir nicht unsere eigenen Gedanken, Urteile und Wert-Bech darin einig sein, daß wir den biblischen Schriftstellern nicht eniger Respekt schulden, wie den profanen. Ob die Vorstellung, Propheten für die Heiden, oder, was Cornill — freilich mit Terecht — aus dem Verse herausliest, zum Völkerpropheten be-The lit zu sein, eine höhere ist, als die andere, zum Propheten des Gottesvolks berufen zu sein, wie Cornill voraussetzt, oder ob viel-Besicht diese Vorstellung eine höhere ist als jene, das vermag ich whicht zu entscheiden, denn ich bin kein Prophet. Es ist aber auch Ender ganz gleichgültig, denn wir müssen uns eben in das schicken, was nach Lage der Dinge allein möglich ist. Wollte ich den Spieß umdrehen, so gäben mir Cornills Ausführungen reichlich Veranlassung, darüber zu klagen, daß man in seinen Vorstellungen den trübenden Einfluß modernen Denkens und moderner Empfindungen spüre. So liest man zu v. 4 einen, wie mir scheint, sehr wenig berechtigten Versuch, die Bedeutung der Ekstase für das prophetische Wirken des Jeremia im Vergleich mit dem des Amos, Jesaia und Micha abzuschwächen. Das ist ja wohl einer der Punkte, wo modernes Empfinden immer wieder Anstoß nimmt.1 Wenn aber etwas "unerlaubt" ist, dann doch wohl dies, daß man einen

<sup>\*</sup> Jahrgang 1903, S. 157 ff. hatte ich den Umstand, daß Jeremia seine Weissagungen dem Baruch diktiert, daraus erklärt, daß er sie in der Ekstase seproduziert und in diesem Zustande nicht schreibt, sondern spricht. Diese Erklärung des befremdlichen Umstands hatte ich durch einen Verweis auf den analogen Vorgang 4 Esra 14, 37—48 gestützt. Religionsgeschichtliche Volksbächer II. Reihe, 5. Heft lehut K. Budde diese Erklärung ab und gibt als Erklärung: "weil ihm bedächtiges Besinnen auf sein vergangenes Wirken durch die Verwendung eines Schreibers ohne Zweifel erleichtert wurde." Leider kann seh Budde aus eigener, in vielen Monaten mit täglichem Diktieren gewonnener

Anstoß, der sich aus den überlieferten Tatsachen ergeben bet versucht, aus modernem Denken und Empfinden herzuleiten, und daß man von einer vorgestellten Höhe des prophetischen Selbe. bewußtseins aus gegen eine mit sachlichen Gründen gestützt Emendation zu Felde zieht. Ebenso scheint es mir wenigsten unerlaubt, mit solchen Scheingründen, wie wir sie in Cornills Amführungen angetroffen haben, den Anstoß in v. 5 und v. 10 heben zu wollen, und hernach den vermeintlich geführten Nachweis, da sich Jeremia als Völkerprophet empfunden habe, dazu zu benutzen um in C. 25 und C. 46-51 dies und das für Jeremia zu rettea. Und sollte etwas hiervon erlaubt sein, dann doch sicher nicht, dal ein Versuch, einen grobe Anstöße bereitenden Text auf Grund der im AT. gegebenen Tatsachen zu begreifen und zu bereinigen dahin ausgelegt wird, als habe man ein Attentat auf den Gottesmann Jeremia begangen, wie es Cornill am Schluß seiner Bemerkungen zu v. 5 darstellt. Der Satz: "Übrigens kann sich Jer über die Anzweiflung seines Selbstbewußtseins mit einem Größeren trösten," erinnert aufs Bedenklichste an die Leistungen der von

Erfahrung versichern, daß nichts so sehr bedächtiges Besinnen erschwert, ja beständig hindert, als die Aufgabe, gleichzeitig diktieren zu sollen, und umgekehrt, daß nichts so sehr das Diktieren erschwert, wo nicht unmöglich macht, als der Zwang, sich erst bedächtig besinnen zu müssen. Die miserabelste Schreibfertigkeit hilft dann weiter. Man kann nur diktieren, was man bereits niedergeschrieben besitzt, und zwar inhaltlich wie formell bis ins Kleinste genau ausgezbeitet, niedergeschrieben entweder mit Tinte und Griffel oder niedergeschrieben in die Tafeln des eigenen Gedächtnisses. Daher diktiert man nach einer geschriebenen Vorlage, wenn man sie durch mehrere gleichzeitig Schreibende vervielfältigen läßt, oder aus dem Gedächtnis nach völlig abgeschlossener Gedankenarbeit, wenn man nicht schreiben kann. Man reproduziert also beim Diktieren auf jeden Fall. Daß der Prophet in der Ekstase reproduziert, ist die Folge davon, daß er in der Ekstase produziert und spricht. Und der Paralleltent 4 Esra 14, 37-48, von dem isoliert Jer. c. 36 nicht betrachtet werden darf, löst alle Zweisel. Wieso vv. 2.18.32 meiner Annahme widersprechen sollen, entzieht sich meinem Verständnis. Budde's: "ohne Zweifel" hat wenigstens nach meinen Erfahrungen nicht mehr Gültigkeit, als das "bekanntlich" vor so manchen Ausführungen. Nur nebenbei sei bemerkt, daß man sich die einst vor dem Volk gehaltenen und die dem Baruch diktierten Reden als inhaltlich wie formell nicht wesentlich von einander abweichend vorzustellen hat. Sie sind ja Worte Jahves, die der Prophet als eine objektive Große empfindet.

Periode der at. Arbeit, in der man sich einbildete, Zion gerettet haben, wenn man sich mit einem Sack voll blümeranter Redensarten und barocker und verstiegener theosophischer Einfälle in dem erhebenden Gefühle, besser zu sein, als diese gottlosen Kritiker, an den unbequemen Tatsachen vorbeigedrückt hatte. Beispiele kann Cornill z. B. finden, wenn er der Aufnahme nachgeht, die der von ihm erneuerte Graf'sche Kommentar seiner Zeit in der theologischen und kirchlichen Presse gefunden hat.

Für mißlungen aber muß ich auch den Versuch Cornills halten, machzuweisen, daß Jeremia statt " hätte "py sagen müssen. Ein zur Bezeichnung einer Sache nicht mögliches Wort wird durch ein danebenstehendes Synonym nicht erträglicher. Zeph. 2,9 hatte es gar keine Schwierigkeit, "y zu vermeiden, da die Synonyma in keiner Weise erschöpft werden. In dieser Stelle tritt "py als völlig gleichwertig mit "py auf. Und bei der Lückenhaftigkeit des hebräischen Sprachgebrauchs wage ich wenigstens nicht zu entscheiden, was ein alter Prophet sagen mußte, begnüge mich vielmehr damit, zu begreifen, was er sagt und wie sich die Überlieferung hierzu gestellt hat. Wäre "y wirklich so unmöglich, wie sich das Cornill vorstellt, so würde daraus nur die Notwendigkeit folgen, "py zu emendieren.

Ich gehe zu v. 10 über. Hierzu beachtet Cornill meine Bemerkung nicht, daß Jeremia nicht nochmals zum Propheten bestellt werden kann, nachdem dies schon v. 5 geschehen ist. Daß er auch an dem Umstand vorübergeht, daß in v. 5 und v. 10 verschiedene Vorstellungen über die Berustätigkeit Jeremias vorliegen, haben wir schon gesehen. Hier sei nur noch darauf hingewiesen, daß v. 10 nach v. 9 gar nicht am Platze ist, und daß er das in diesem Vers Berichtete falsch deutet. Denn durch die Berührung seines Mundes v. 9 wird Jeremia nicht erst zum Propheten bestellt, wie es v. 10 durch תור היום הוא לארות היום לפול לארות היום לפול על 
ling in seiner Umgebung ist, und daß v. 9 in Wirklichkeit durch v. 17 fortgesetzt wird. Wenn aber Cornill S. 7 behauptet: "U so ist auch das gewaltig kühne Wort vom Niederreißen und Auf bauen ganzer Völker psychologisch durchaus motiviert und beweit sich auf der Richtlinie der älteren Prophetie: es spricht eine Über zeugung aus, welche uns auch in unzweifelhaften Stellen als die persönliche Jeremias entgegentritt", so ist er für diese Sätze de Beweis völlig schuldig geblieben. Aber dieser mußte schon desh erbracht werden, weil von Duhm auf das bestimmteste die Thee vertreten worden war, daß sich Jeremia in den von ihm erhalten Weissagungen lediglich als israelitischen Propheten empfinde. Schot deshalb würde es unnötig sein, auf diese Sätze weiter einzugeben, auch wenn oben nicht bereits der Beweis erbracht worden wire, daß bei einer solchen Auffassung der Prophet Jeremia völlständig an der historischen Erscheinung der alten Prophetie herausfällt. Hier sei nur noch darauf hingewiesen, daß v. 10, der Jeremia zum Bauen und Niederreißen über Völker und Reiche gesetzt sein läßt, sich im Buche Jeremia nur mit zweifellos sekundären Stellen berührt. Er weist sich auch hierdurch als einen redaktionellen Einschub aus, der die Berufungsvision in Einklang mit dem Inhalt des Jeremiabuches bringen soll. Es hat das seine genaue Parallele daran, das auch die ursprüngliche Einleitung in die Berufungsvision zu einer Einleitung in das Buch umgestaltet worden ist, was Cornill zugibt, ohne die Tragweite dieses Umstandes für das Folgende zu bemerken. Daß die Berührung von v. 10 mit 36, 2 auf einer Korrektur dieser letzteren Stelle beruht, durch die sie gleichfalls mit dem Inhalt des Buches in Einklang gesetzt wird, ist bereits gezeigt Ebenso, daß selbst der sekundäre Abschnitt 25, 15 ff. eine altertümlichere Ausfassung als v. 10 ausspricht, sosern er Jeremia an Juda und Jerusalem und nur daneben auch an andere Völker gesandt sein läßt. So bleibt nur noch der Abschnitt zu besprechen, der sich auch im Ausdruck aufs engste mit v. 10 berührt, nämlich 18,7-10. Cornill hat richtig gesehen, daß dieser Abschnitt schon deshalb sekundär sein muß, weil er die Pointe der v. v. 2 f. zu lesenden Vergleichung Jahves mit einem Töpler, sels mit dem Tone des Töpfers zerstört. Ob im übrigen Cornill Bild im einzelnen richtig ausdeutet, bleibt dabei gleichgültig. rnill nimmt nun weiter an, 18,7—10 sei aus 1,10 geflossen. s ist aber nicht zu erweisen. Ebenso nahe liegt die Annahme 3 beide Abschnitte von derselben redigierenden Hand geschrieben rden sind. Aber auch wenn Cornills Annahme zuträfe, so wäre mit für die jeremianische Herkunft von 1, 10 nicht das mindeste wonnen; es wäre dann nur bewiesen, daß 1,10 älter ist, als ,7-10. Um wieviel aber, das wäre erst aus dem Inhalt von 10 und den aus c. 1 zu erhebenden begleitenden Umständen zuleiten. Wir würden durch diese aber eben in die nachexilische it verwiesen werden. Denn 1, 10 hat seinesgleichen nirgends in r vorexilischen Literatur, wohl aber sind derartige Vorstellungen r nachexilischen Zeit geläufig. Wie in den sekundären Abschnitten s Buches Jeremia, vgl. nach 25, 13.26. 51, 20, so spielen die in den Erwartungen der Späteren eine Rolle, ph. 3, 8. Hagg. 2, 22. Jes. 13, 4. Ps. 46, 7. Auch hier kommen r nur zum Ziele, wenn wir die Dinge in einen größeren Zummenhang stellen. Die atomistische, von der Tradition einzels abhandelnde Betrachtungsweise, gegen die seiner Zeit Kosters nz mit Recht bei Besprechung der Arbeit Bleeker's über die zidenorakel Verwahrung eingelegt hat, führt im AT. so wenig m Ziele, wie die bereits gekennzeichnete literarhistorische Methode.

Zur weiteren Kennzeichnung der letzteren sei in diesem Zummenhange nur noch kurz auf die Ausführungen Cornills auf 11 f. seines Kommentares aufmerksam gemacht. Bei dem durchsgerechtfertigten Versuche, die Authentie der Berufungsvision gegen uhm zu halten, kommt Cornill auf den Gedanken, der jetzige ortlaut von Jer. 1,4—10 müsse schon dem Versasser von 42,6.49,1—5, also gegen Ende des Exiles, vorgelegen haben. In handelt es sich in diesen Stellen um eine Übertragung des ophetischen Berufes auf das Volk Israel. Damit aber ändert h eben sinngemäß das Objekt der prophetischen Tätigkeit. Bei er Übertragung findet doch wohl eine Herstellung neuer, früher ht gegebener, Beziehungen statt. Für den, der anerkennt, daß

Jes. 42, 6. 49, 1 ff., oder auch 53, 7, Zitate aus Jeremia sind, 6 daraus nicht im mindesten, daß Deuterojesaia den Wortlaut st gelesen hat, den wir jetzt lesen. Denn die Vorstellung, daß la zum Licht der Heiden bestellt ist, ihnen אונה und ששנים bring d. h. die prophetische Auffassung der Religion verkünden soll, die Vorstellung, daß ein Prophet über Völker bestellt ist, um bauen und einzureißen, d. h. um ihnen durch seine Heilsweissagung Gedeihen, durch seine Unglücksweissagungen den Untergang zuziehen, sind einander so unähnlich, daß die eine nicht aus de anderen abgeleitet werden kann. Ein Liebhaber der literarliste rischen Methode könnte daher vielleicht gerade auf den entgegegesetzten Gedanken kommen, der Wortlaut jener Stellen des Deuterojesaia beweise, daß dieser Jer. I, 10 noch nicht vorgefunda habe. Aber auch einmal zugegeben, er habe Jer. 1,4-10 schot im jetzigen Wortlaute gelesen, so würde doch daraus nicht im entserntesten folgen, daß der Abschnitt von Haus aus so gelautt hat. Es wäre damit nur bewiesen, daß er schon vor Deuterojeszi in die Gestalt gebracht worden, in der wir ihn lesen. sagt eben überall die literarhistorische Methode.

Wie diese im allgemeinen, so muß ich nun auch die Method beanstanden, mit der Cornill die Zugehörigkeit von 1,11-16 n Berufungsvision zu erweisen sucht. Er schreibt S. 7: "Die ne Einführung durch וְיָהִי דְבָר־יְהוָה אָלֵי läßt die Möglichkeit offen, d hier Berichtete von dem vorher Erzählten loszulösen und als ne selbständige Begebenheit zu fassen; ein innerer Zusammenhar zwischen Jer's Berufung und diesen beiden Bildern besteht ab auf jeden Fall." Das ist eine Behauptung, die nicht ohne Bewt ausgesprochen werden durste. Denn der Inhalt der Vision w Einbruch der nordischen Völker in Juda ist keineswegs, wie die Cornill annimmt, der Inhalt der Berufstätigkeit Jeremias, sonder eins von dem vielen, was er während seiner prophetischen Tätig keit geweissagt hat. Und hierdurch gewinnt auch v. 11 f. seit nähere Beziehung. Vor allem aber war zu berücksichtigen, d diese Behauptung unrichtig war, wenn das von mir über שְׁנִית Au geführte v. 13 zutraf. Man vermißt aber in Cornills Komment sden Versuch, dies auffallende und zur Ausschaltung mindestens imer Vision auffordernde אַלְיל zu erklären und zu rechtfertigen. baß die älteren Kommentare ahnungslos an diesem Stein des Anboses vorbeigleiten, ist ja begreiflich. Nachdem ich aber nachwücklich genug auf das Wort aufmerksam gemacht hatte, ja schon ach der freilich versehlten Deutung Erbts (S. 118), durste dem Vorte nicht aus dem Wege gegangen werden. Mit der literaristorischen Methode Cornills läßt sich natürlich der Frage, ob II die Fortsetzung von v. 10 ist, gar nicht beikommen. Der, relcher Jer. 31, 28 geschrieben hat, hat freilich höchst wahrscheinch beide Verse schon beieinander gefunden. Aber wenige Verse es Jeremiabuches machen schon von weitem einen so sekundären indruck wie 31,28. Völlig irrig aber wäre es, anzunehmen, wir ätten um deswillen in Jer. I von Haus aus eine Anzahl von 'isionen vorauszusetzen, weil die beiden Stücke II f. 13 ff., wie ornill mit anderen Auslegern behauptet, "literarisch handgreiflich bhängig" seien von Am. 8, 1 ff. Aus einer Vergleichung beider bschnitte, wie der sonstigen Erzählungen von Visionen in den Veissagungen des Jeremia: 24, I ff. 38, 21, läßt sich vorsichtigereise nichts weiter schließen, als daß sich bei den israelitischen ropheten eine typische Form gebildet hatte, in der sie von ihren resichten berichteten. Diese wurde dann bei der Niederschrift iedergegeben. Man bedenkt heutzutage meist viel zu wenig, daß ie einzelnen Literaturgattungen ihr ungeschriebenes Vorstadium atten. Ehe der Mensch dazu kommt, seine geistigen Erzeugnisse nit Hilse der Schrift zu fixieren und weiter zu überliesern, vertraut r sie zu diesem Zwecke seinem und der Nachkommen Gedächtis an. Das gilt für Prosa wie für Poesie, ganz besonders natürlich ir diese, die ältere von diesen beiden Kunstformen menschlicher tede. Und bei der Poesie wieder ganz besonders von dem aus er Inspiration geborenen Gottesspruch, der Grundlage aller Poesie. dies ist einer der Punkte, bei dem man sich durch das Denken nd Empfinden der modernen Zeit nicht beirren lassen darf, für ie alle Literatur etwas Geschriebenes, eben Schriftstellerei ist. luf Cornills Einwendungen aber gegen den von mir angetretenen

Nachweis, daß 1, 11—16, mindestens aber 1, 13—16, vor gehören, gehe ich hier nicht weiter ein. Denn einmal angenon ich hätte damit Unrecht, so wäre das ja für die Tatsache, diese Verse nicht in Kap. I gehören, belanglos. Aber ich bel offen, daß mich Cornill nichts weniger als von meinem Un überzeugt hat. Es genügt mir hier jedoch das Zugeständnis nills, daß der Abschnitt 4, 5 ff. die Ausführung der Vision 1 ist. Zumal da Cornill damit anerkennt, daß es sich 1,13ff. um den Hauptinhalt der Berufstätigkeit des Propheten ha Daraus folgt aber eben notwendig weiter, daß 1, 13 ff. nicht Berufungsvision gehört. Das Urteil darüber, ob die "erschüt Wirkung" von 4,5 bei meiner Annahme "zerstört" wird, zur mattesten Wiederholung", ist Geschmackssache und hi nicht zu streiten. Die auseinandersolgenden, gegen Ephrai richteten, Weissagungen Hoseas scheinen mir freilich Cornil sorgnisse zu entkrästen. Einen gegenseitigen inneren Zusar hang aber zwischen v. 15 und v. 18 vermag ich nicht zu entd Ich kann in v. 18 nur die Aufzählung derer finden, zu Jeremia nach v. 7 f. gesandt wird, und vor denen er sich fürchten soll.

Wie es scheint, war es wenig praktisch, den Versuch zu nehmen, meine Aufstellungen über die Entstehung des je Wortlauts von Kap. I des Jeremiabuches gelegentlich be Erklärung einzelner Verse und am Schluß der Erklärung qu bene gesta zurückzuweisen. Die Erklärung des gesamten K wäre danach vielmehr von Haus aus gründlich umzugestalt wesen.

Ich habe schon in den achtziger und neunziger Jahre vorigen Jahrhunderts in einer Anzahl von Aufsätzen in diese schrift den Versuch gemacht, an einzelnen Abschnitten des Je buches seinen stark zusammengesetzten Charakter nachzus Sie sind von Cornill in der Einzelerklärung berücksichtigt vund haben ihm manche Gelegenheit zum Widerspruch ge Ich behalte mir vor, auf eine Nachprüfung dieser Fälle zur kommen. In der Literaturaufzählung § 6, S. LII der Ein

den Kommentar, vermißt man freilich einen Verweis selben so gut wie auf die GVI Band I, die doch mindeste Anmerkung auf S. 646 f. sehr bestimmte Stellung zu Jeremiabuche gegebenen Problemen nimmt. Wer nur den Zand den Kommentar nicht durcharbeitet, bleibt ohne Ahr won, daß ich einen gewissen - vielleicht ja nur sehr besch Anteil an der Lösung der Schwierigkeiten des Jeremiabi Sich LI The scheint mir, daß Duhm S. VI erechter verfahren ist. Ich würde darüber kein Wort vern sich nicht neuerdings bei jüngeren Mitarbeitern die zeigte, die namentlich in den achtziger Jahren des vorig b underts getane Arbeit zu ignorieren. 

=:

**5** 

I Z 

ححف

=:

seine Zeit" auf S. 98 habe ich niedergeschrieben, ehe E == euesten Publikationen dieses Schriftstellers kannte, inbe bekannt = - be mir sein Buch "Die Hebräer" Leipzig 1906 bekannt = - diesem sagt W. Erbt der philologischen Behandlung de Testaments völlig Valet und begibt sich auf eine wilde L fahrt nach dem Land der Träume. Darauf hat sich sei der Gießener Hegeling Ludwig Noack schon viel besser ver Eine traurige Entwicklung.

Nachschrift. Die Bemerkung über W. Erbt's Buch

### Die Dreizahl im Alten Testament.

Zum Gedächtnis Hermann Useners.

Am 21. Oktober 1905 hat Hermann Usener seine A geschlossen. Kaum ein anderer Gelehrter hat in unseren I der Erforschung der Phänomene der Religion so glückliche fruchtbare Impulse gegeben, als der Entschlafene. Bis in die Zeit seines arbeits- und erfolgreichen Lebens ist er auf di Gebiete unermüdlich tätig gewesen. Ich erinnere nur an Aufsätze über: "Dreiheit. Ein Versuch mythologischer Zahlenl im Rheinischen Museum. N. F. LVIII und an die Abhan über Keraunos, ebenda LX. Gerade an diese, weil sie die merksamkeit aller, die sich mit alttestamentlichen Studien bes tigen, in besonderem Maße verdienen.

 t Gn 9,25 ff., dreiteilig ist der aaronidische Segen

3 Register der für die Bedeutsamkeit der Zahl drei zeugenden nentlichen Stellen kann aber sehr vermehrt werden. Dreid auf Elias Opfer Wasser gegossen I K 18, 34, dreimal er sich über das vom Tode zu erweckende Kind 17,21, K 4, 33 f. nur zweimal, wie auch Beteuerungen statt dreimal, imal ausgesprochen werden Gn. 18, 25. 2 S 20, 20). Daran, nuel dreimal gerufen wird, erkennt Eli, daß ihn Jahve get 1 S 3, 8. Dreimal variiert Elisa seinen Spruch 2 K 13, 17, sculägt v. 18 Joas zu magischen Zwecken auf die Erde. eugen diese Stellen, daß schon in den alttestamentlichen das dreimal Gesagte und Getane für abgeschlossen und ür ganz besonders wirksam und kräftig, für unabänderlich heimnisvoll galt, und daher vor allem auch in den Been von Gott und Mensch eine besondere Rolle spielte. verleugnet Petrus Mrc. 14, 30. 72, dreimal hört er in der die himmlische Stimme Acta 10, 16. 11, 10. Dreimal wird osephta zu Jebamoth dem die Schwagerehe verweigernden Barfüßer" zugerufen, vgl. weitere Beispiele einer solchen gen Wiederholung aus der jüdischen Überlieserung bei ger, Jüdische Zeitschrift für Wissenschaft und Leben II. S. 108 ff.. Hat ein Muhammedaner seiner Frau das طُلَقُتُلِا zugerusen, so ist die Scheidung unwiderruslich, und die eheemeinschaft kann nur nach der Wiederauflösung einer von au eingegangenen anderen Ehe durch neuen Eheschluß ergestellt werden.

elfach übersehen wird, daß sich auch für die Anrusung eines mit drei Namen, die eine Variante seiner dreimaligen Anz Kor 12,8 ist, im Alten Testamente in der Stelle Jos 22,22 eg findet. Gewöhnlich wird die Stelle nur wie Ps 50, 1 eg für die Benennung Gottes in seierlicher Rede mit drei ausgesührt, und viele Exegeten interpretieren auch das aus ellen hinweg, indem sie אַל אָלְהָיִם יְהַהָּ nach dem Vorgang i. übersetzen: "ein Gott der Götter ist Jahve". Aber wir

hätten nur dann ein Recht, diese drei Worte als einen Nomi satz zu fassen, dessen Subjekt הַוָּה wäre, und אַל als Status ( structus vor dem Genetive anzusehen, wenn etwa אַל אָלִים dastii wie auch אַלֹהֶי אַלֹהָים diesen Sinn ergeben würde. Nun ist zwe los in Ps. 50, I vom Dichter bei der Beschreibung der Erschein Gottes um der Feierlichkeit willen Gott mit seinen drei Na genannt worden. Die Stelle Jos 22, 22 ist aber mit dieser nahme noch nicht bereinigt. Sie ist augenscheinlich in Unorde und unterscheidet sich schon durch die Wiederholung von יהוה von Ps 50, I. Es ist doch kaum anzunehmen, dal ursprünglich eine bloße Wiederholung der drei Gottesnamen Subjekt von XT beabsichtigt gewesen sei, zumal das folg hierzu nicht stimmen will und auf einen Anruf weist. Denn eine solche Häufung ist beispiellos und würde abschwächen als steigern. Steuernagel im Kommentar z und Jos sucht die Stelle zu heilen, indem er unter Verweisung LXX (Β μή ρύσαιτο, L μή ρήσηται) τυχήν emendiert. Er hätte auf Peš. sich beziehen können, wiewohl dies möglicher seine Entstehung dem Einfluß der LXX verdankt.1) Es sc mir aber diese Emendation den Grundsätzen einer gesunden 1 kritik zu widersprechen. Denn es ist schlechterdings nich sagen, was dazu veranlast haben könnte, ein hier ursprün stehendes אַלְשְׁעֲנוֹ in צו עוד zu verwandeln, während sich weiteres begreist, daß ein Übersetzer, der den Anrus verka משיקוה durch die dritte Person wiedergab. Auch sonst über ja LXX, ebenso aber auch Peš., v. 22, wie auch v. 23, frei. ] daher vielmehr bei Versuchen, die jetzige Textgestalt zu erkl von אושיענו auszugehen. Dies reklamiert eins der beiden דֹּרִים als Anrede, während das andere zu אַד als Anrede, während das andere zu אַד קוֹה gehört und נ v. 23 aufgenommen wird. Die Schwierigkeit löst ohne weiteres, wenn man annimmt, daß v. 22 aus zwei paral Wendungen zusammengesetzt ist. Die eine lautete: הַּיִם הָהָה

<sup>2)</sup> Daß Syr. hex. als Randbemerkung & water from Matternance & colour bietet, ist irrelevant. Schon F. Field hat richtig I zu wie & zu I und Matternance zu Matternance verbessert.

und stellt einen Anruf אָם־בְּמָרֶד וָאָם־בְּמָעֵל בַּיהוָה אַל־תּוֹשְׁעֲנוּ הַיּוֹם res vor. Die andere lautete: אַל אַלהִים יָהוָה הוּא יֹדָעַ וְיִשְׁרָאֵל הוּא יַדָע [אָם] לָבָנוֹת לָנוּ סְוָבֶּחַ לְשוּב סְאָחַרִי יָהוָה . . . . . יְהוָה הוּא יָב se zweite Form der eidlichen Beteuerung gebraucht die dritte son. Indem nun die zweite in die erste so eingeschaltet wurde, י sie teils hinter das אַל אַלהִים יְהוָה der ersten, teils hinter הַּיִּוֹם הַנָּה , ging ihr אָ verloren. Wenn LXX jetzt לְבָנוֹת durch καὶ εἰ nicht DK) oder DK gelesen, sondern ergänzen es, um den räischen Satz konstruieren zu können. Diese Lösung verdient h den Vorzug vor dem Versuche Driver's in Kittel's Ausgabe AT. durch Versetzung von v. 23 a hinter היה in v. 22 zu Die Schwierigkeit wird dadurch nicht beseitigt, da die schiedenen Personen des Verbs bleiben. Auch ist schlechteres unbegreiflich, wie jemand so ungeschickt hätte sein können, 23 a von dem Platze, auf dem es nach Driver ursprünglich geiden hat, zu entfernen. Es müßte unwillkürlich verschlagen den sein. Der jetzige Zustand von VV. 22. 23 ist also ein veis für den zusammengesetzten Charakter von Jos 22.

Bedeutsames gruppiert sich auch sonst zu Triaden, und drei ist Maß wichtiger Fristen und Zeiten. David dars sich seine Strase drei Übeln wählen: drei Jahre (LXX, I Chr 21, 12) Hungersnot, i Monate Flucht vor seinen Feinden, drei Tage Pest 2 S 24, 12 ff. I der MT. sieben Jahre Hungersnot hat, das ist für den trakter der Zahl drei ebenso belehrend, wie daß sie bei nigungen mit der Zahl sieben, der anderen heiligen Zahl, komert wird: der durch eine Leiche Verunreinigte wird nach 19, 12. 19 P vgl. 31, 19 am dritten und am siebenten Tage ch 17, 20 entsühnt. Daran, daß drei Jahre nacheinander Dürre erkennt David, daß ein Jahvezorn auf dem Lande liegt 2 S 21. i Tage erscheinen als Frist in einer prophetischen Drohung 3,4 LXX. Auch hier belegt die vom MT. gebotene Variante Day in interessanter Weise die Bedeutsamkeit der Zahl. i Jahre ist der Obstbaum unbeschnitten Lv 19, 23.

Auch darin, daß nach Gn 15,9 beim Bundesopfer verwandt

werden אַנְלָה מְשְׁלְשֶׁת וְעֵּוֹ מְשְׁלְשֶׁת וְצֵּוֹלְ בּפֹּשְׁלִי zeigt sich die Bedentsamkeit der Dreizahl, man mag nun mit LXX an dreijährige Opfertiere oder mit Trg., was ferner liegt, an die Verwendung von drei Opfertieren von jeder Art denken.

Schließlich stellt sich die Zahl drei freilich überall da leicht ein, wo betont werden soll, daß von mehreren erzählt wird, vgl. Gn 18, 1. Ex 2, 2. 1 S 1, 24. 13, 17. 2 S 13, 38. Jon 3, 3 usv. Steigerung der drei ist dreißig: David hat drei große Helden und dreißig weitere 2 S 23, 8 ff. 17 ff. Ebenso dreihundert, vgl Ri 7,6. 15, 4. 1 K 11, 3 usw.

B. STADE.

# 13 Jes. 3, 1.17.24. 5, 1. 8, 1 f. 12—14. 16. 9,7—20. 10, 26.

3, I. יְּשְׁעֵנְה übersetzt man gewöhnlich: Stütze und zützung im Sinne von: jedwede Stütze. Man folgt damit der dem folgenden כל משער לחם וכל משער מים gegebenen Auffassung er beiden Nomina, während man im übrigen diesen Satz richtig egen v. 3 f. als falsche Glosse auffaßt. Diese beiden Verse zigen jedoch, daß die am Schluß des 1. Verses stehende Glosse uch die Deutung der beiden Nomina מְשָׁעֵנָה und בַּשְּׁעֵנָה verfehlt nd nur mit dem 50 das Richtige trifft. Übersetze vielmehr: eden Stab, oder: jeden Zepter, metonymisch für: jeden itabträger. Gemeint ist: jeden מון קטוף, alle σκηπτούχοι oder αβδούχοι. מְשִׁעָן und בְשִׁעָן bedeuten hier so viel wie sonst בְשִׁעָן. ie sind wie dieses Synonyma von מְּפָּה, מָפָּה, Das Verzichnis der Stabträger folgt ja unmittelbar v. 3 f. Auffallender leise fehlt in diesem Verzeichnis der König, während dieser doch ch v. 6f. gleichfalls in der geweissagten Katastrophe umkommt. an sieht aus 3, 1 daß der אומן שׁנָם Am. 1, 5. 8 wie der אינב 1 Kollectivum vorstellt und auf alle Stabträger der betreffenden ölker geht, nicht bloß auf ihre Könige, was sich ja freilich auch בּ einer Vergleichung von v. וז ergibt, wo מָלְנָם dem מָלְנָם dem מָלְנָם ı den Nachbildungen Jer. 48, 7. 49, 3 zu אָלְלָם verkannt) folgt, wie aus וְבֶל־שְּׁרָיהָ עֵּ (l. שְׁרֵיו – שְׁרֵיהָ (l. הָבְרָהִי שׁפָם מִפְּרָבָּה ) 2, 3; נו. auch Jer. 49, אַ מְלֶדְ וְשָׁרִים Auch Giesebrechts Korrekr אַשְעָנְאָף für אַלְשָׁלְחָם Jes. 22, 21, in dieser Zeitschrift, Jahrgang 243, Anm., tritt durch Jes. 3, 1 in neues Licht. Der Glossator hat ie auch die Punktatoren bei מְשָׁעוֹן לָחָם in מְשָּׁעוֹן לָחָם und חובה nicht ו den Konstructus von אַשְּׁיָטְ gedacht, der freilich so heißen könnte, Zeitschrift f. d. altest. Wiss. Jahrg. 26. I. 1906.

vgl. מְרְבַּץ, מְרְיַה, sondern an den Konstructus von Ps. 18, 19. Es ist interessant, dall auch LXX Ισχύοντα καὶ Ισχύουσας ίσχυν άρτου και ίσχυν ύδατος an verschiedene Nomina von de ਪ੍ਰੀਡਰਾ denken. ਪ੍ਰਿਸ਼ਤ wie ਪ੍ਰਿਸ਼ਤ sind Nomina instrumenti. aber אַשְׁעָרָה nach הַאָעָלְה zu deuten, wurde man durch אַיַעָּרָה abgehalten. Denn מְשְׁעֵנָה מִיּהְפַּרָה reizten dazu, מַּהְפַּרָה für ein passives Nomen verbale anzusehen. Für gewöhnlich gebraucht man me allerdings als weibliches Nomen instrumenti in der Bedeutung Stab אָלְשָׁתָּר, vgl. סְּמְכֵּוְת, Es ist das Feminin zu unseren משלים, das wenigstens in der Stelle Ps. 18, 19 auch Stab zu bedeuten scheint. Denn נְיִהִי יְהוְה לְּמְשְׁאָן לִי Jahve ward mir sum Stabe ist doch nur der Gegensatz zu dem Bilde, daß Ägypten für Israel קנה gewesen ist Ez. 29,6 (vgl. die weitere Aumalung des Bildes 2 K. 18,21). Formen wie מְנְוָה Axt, הַמָּוֹרָה Axt, Winzermesser, מְּנֶרָה Pflugschaar(?), מְנֶרָה Säge berechtige uns ohne Zweisel מְשְׁעֵנָה als Synonym von מְשְׁעֵנָה in der Bedeutung Stab anzusehen, wie die entsprechenden Masculina wie und wie Synonyma sein werden. Die Deutung auf die Dut ist sonach zwar richtig, sie heißen jedoch nicht deshalb קשָׁעָן וּמָשְׁעָן, weil sie die Träger der Autorität, die Stützen der staatlichen und religiösen Ordnung sind, sondern weil sie den Stab führen, vgl. den mo Jonathans 1 S. 14, 27. 43 und für das Weitere meine Biblische Theologie des AT. 1, 113 f. 191 (\$\sum\_{2}\$ 54, 2. 91, 2) und den Aufsatz von G. Gerland, Szepter und Zauberstab in Nord und Süd, Jahrgang 1901, den Niemand ungelesen lassen sollte, der sich mit dem AT. beschäftigt.

3, 17. In dieser Zeitschrift, Jahrgang 1886, S. 336, hatte ich gelegentlich an Koppe's Auflösung von אַרָּאָרָה zu בּוּרָאָּבָּּ erinnert. Mein Widerspruch gegen die Versuche, das Wort etymologisch auf die weibliche Scham zu deuten, hat Beachtung gefunden. Es genügt, auf die Ausführungen hierüber zu verweisen, die neuerdings Marti in seinem Kommentare zur Stelle gegeben hat. Dagegen ist die Deutung Koppe's auf אַרָּאָבָּ abgelehnt worden. Man hat sich vielmehr neuerdings gewöhnt, das Wort mit J. Bachmann Th. St. Kr. 1894, S. 650 A. 1 unter Verweis auf die alte Glosse

ערוָתַהְ נִּם־מִּרְאָה חָרְשׁ Jes. 47, 3 zu remendieren. So בשבילות Cheyne und Marti. Es ist אָאָרָהָן freilich freie Veruntung, aber sie stützt sich auf zahlreiche Verschreibungen ähnlicher Ft. Die alten Übersetzungen lassen uns bei der Stelle ganz im ich. Aber soviel wird sich gegen Bachmann einwenden lassen, die Wiedergabe der Glosse in Jes. 47, 3 durch ἀνακαλυφ-Εσεται ή αισχύνη σου, φανήσονται οι όνειδισμοί σου es sehr מעשהור macht, daß die LXX an unserer Stelle מַרְשָּׁהָהוֹ gesen haben. Ich will die verschiedenen Vermutungen über die intstehung der Übersetzung der LXX καὶ κύριος ἀνακαλύψει (A ποκαλύψει) τὸ σχήμα αὐτῶν, die auch durch بعديدا المدهدة Peš. bezeugt wird, nicht durch eine neue vermehren. Daß ie aber nicht durch Verderbnis der in ihrer Herkunft dunkeln LA er Cpl. τὸ αlσχύνωμα entstanden ist, wird sich behaupten lassen. diese sieht nach Korrektur aus, die handschriftlich bezeugte LA icht. Nun steht freilich durch die erwähnte Glosse in Jes. 47, 3 est, dal הַּרְשָה als Euphemismus für die weibliche Scham gebraucht vorden ist. Auch ist zuzugeben, daß durch וּבְרָנְלִיהֶם הָּעֶבֶּסְנָה der von den Auslegern hier gesuchte Gedanke durch Gedankenssociation ausgelöst werden konnte, sei es daß der euphemistische Gebrauch von לְּלֵיֵם dies bewirkte, sei es, daß dieser Vorwurf auf ien Gedanken führte, daß die Weiber durch ihr Gebahren auf verborgenes Heimliches die Aufmerksamkelt lenken, vgl. Kor., Sur. 24, 31. Ferner sieht man aus Lv 20, 18f., daß die אירה ערה in ähnlichen Zusammenhängen gebraucht wurde. Die Verschiedenheit des Verbalstammes (hier ישרה Pi., dort ישרה Hi.) ist belanglos, sie würde sich, wenn die Punktation hier den Sprachgebrauch der ebenden Sprache widergibt, schon aus der Verschiedenheit des Subjekts und der Intention der Handlung erklären. Endlich war es wirklich nicht nötig, mich darauf aufmerksam zu machen, daß ler von den modernen Auslegern aus dem Texte herausgelesene Gedanke drastischer sei, als der sich bei Koppe's Auflösung des Worts ergebende, und daß man ihn, nach Parallelen zu schließen, om Propheten erwarten könne. Denn nicht hierum handelt es ich, sondern um die Frage, ob dieser freilich drastischere Ge-9\*

danke in dem hier vorliegenden Zusammenhange erwartet werden kann. Er begegnet uns in derbster Form Hos. 2, 12. Nah. 3,5 Ez. 16, 37. Jes. 47, 3, etwas euphemistisch verblümt Jer. 13, 22. Aber Hos. 2, 12. Nah. 3, 5. Jer. 13, 22. Ez. 16, 37 handelt es sich um eine grobe Beschimpfung zur Strafe für Unzucht und Ehebruch, seien sie eigentlich oder als Bild gemeint. Jes. 47, 3 wäre de Drohung gleichfalls aus dem Zusammenhang und der Situation m begreifen. Denn es wird die Herabwürdigung der stolzen Könige Babel zur niedrigsten Magd geschildert. Nun aber zeigt sich, das trotzdem der drastische Ausdruck der Stelle gar nicht angehöt. Das ist doch wohl zu beachten. Jedenfalls neigt der Geschmack der Orientalen eher dazu, in diesen Dingen die Farben kräftige aufzusetzen, als sie durch Retouchieren abzumildern. In der Jesaistelle handelt es sich nun um etwas ganz anderes. Die auf ihre wohlgepflegten Körper, auf ihre Schönheit und ihren Kleiderputz stolzen Damen von Jerusalem sollen durch die über den judäischen Staat hereinbrechende Katastrophe in Ärmlichkeit und Schmutz versetzt werden, um Schönheit und Putz kommen, sodaß ihrer sieben, um dieser traurigen Lage zu entrinnen, sich einem und demselben Manne unter erniedrigenden Bedingungen zur Ehe abtragen. Der Gedanke, daß sie in der Achtung so sinken, daß sie vor Verhöhnung und gemeinen Insulten nicht mehr sicher sind, den Marti S. 43 seines Kommentares in den Versen ausgedrückt findet, scheint mir durch den Zusammenhang nicht angedeutet m sein. Ich kann in ihm nichts finden, das uns auf die Drohung mit einer gemeinen Insulte führen müßte. Dazu kommt noch, daß in dem, wie auch Marti nach Duhm richtig annimmt, einst unmittelbar auf v. 17 folgenden Verse 24 immer auf einen Stichos, der mit dem Verfall des Äußeren droht, ein anderer folgt, der den Verlust der Kleiderpracht in Aussicht stellt. Wir haben zu erwarten, daß diese Ordnung auch v. 17 ursprünglich vorliegt. Dem Satze נְשְׁפָּה אָרֹנֶי אָת־קַרְלָּר נְנוֹת נְיוֹן entsprechen die beiden anderen וְתַחָת מָעָשָה בְּקַשָּה מַרְחָה und מַנְיחָה בְּשָׁם סְק יְהָיָה. Umgekehrt

wird wegen חַתָּה הְלָּהְה שְּׁמְ und שְּׁמִינִיל מָחָלָרָת שְּׁמְ und שְּׁמִינִיל מָחָלָרָת שְּׁׁמְ וֹחָרָה מְּתְבּוֹן יְעָרָה auf den Verlust eines zum Frauenputz gehörenden

3, 24. Mit Recht kehrt Marti zu der Bedeutung: "Brandmal" zurück. Gemeint sind nicht Schandmale, wie man sie rbrechern, oder Eigentumsmarken, wie man sie Sklaven einnnt, sondern Narben, wie sie das Brenneisen, oder der Araber, hinterläßt, mit dem man Krankheiten aller, namentlich rheumatische, von Alters her kuriert. Gerhard alfs hat davon aus Marokko allerhand Drastisches, berichtet. enso G. Nachtigal, Sahara und Sudan Bd. 1, Berlin 1879, 1354. Bd. 2, Berlin 1881, S. 107. Mit dem Brenneisen behandelt energisch die Männer und Kinder, wie Tiere, besonders

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bartels, die Medicin der Naturvölker, Berlin 1893, S. 286 ff. mit Abangen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Burckhardt, Beduinen und Wahaby, S. 74. 86. Doughty, Travels in ia deserta I, 278. 492. II, 283. Snouck Hurgronje, Mekka II, 117. 127.

<sup>3</sup> Mein erster Aufenthalt in Marokko. Bremen 1873, S. 143-147. 157.

<sup>4</sup> Nachtigal erzählt von den Teda: "Wo die Leute Schmerzen haben sei uf erlich oder innerlich, applicieren sie das Glüheisen, oft mit barbarischer gie. Selbst Hautausschläge beschränkter Ausdehnung umkreisen sie zuerst Jem beliebten Instrumente, und zerstören sie dann auf dieselbe Weise.

<sup>5</sup> Auch im heutigen Palästina wirtschaftet man sehr unvernünftig mit diesem tiven chirurgischen Universalinstrument, vgl. L. Bauer, Volksleben im Lande

Pferde<sup>1</sup>, verschont damit aber die Anmut und Schönheit der Maidchen und Frauen. Anders aber, wenn mit der Katastrophe, die über den judäischen Staat hereingebrochen ist, Armut und Elendaud die Frauen getroffen hat. Dann macht man auch mit den Fraue und Mädchen kein Federlesen mehr wie heutigen Tages die Buduinen mit ihren Weibern<sup>2</sup>. Die Frage nach der Echtheit die Stichos ist schwierig zu beantworten. Ihm fehlt der parallele Geselle, und was beseitigt werden soll, steht im Unterschiede zu die vorhergehenden Stichen am Schlusse, nicht am Anfange. Ander seits mag man einen so kräftigen Schlußakkord nicht vermisse Vielleicht, daß vor ihm ein Stichos ausgefallen ist. Freilich i greift man nicht, was neben Strick und Lendentuch als Trau

des Elends noch genannt sein könnte.

5, 1. דוֹן ist nicht in דּוֹן oder בּוֹן zu ändern, da e folgende Lied vom undankbaren Weinberg Jahves kein Liebes ist. Es ist vielmehr von ihm aus die Lösung der Schwierigkei zu versuchen, die der Vers bietet. Der דוֹן des Propheten Jahve. Das ist ein Sprachgebrauch, der durch die Eigennau אַרָּוֹן, דּוֹן , הֹוֹן , הֹוֹן , הֹוֹן , הֹוֹן , dies alles für דּוֹן auch für den gesic ist, der דְּוֹן Am. 8, 14 nicht mit G. Hoffmann zu דְּוֹן emend Das Lied ist ein Lied des Dod, weil dieser es über seinen W berg gedichtet und dem Propheten mitgeteilt hat. V. 5 f. trit ja auch redend in erster Person auf. Vorher hat der Prophet

der Bibel. Leipzig 1903 S. 209 f.: "Eins der Universalmittel der Fellache den verschiedensten Fällen von Krankheit ist das Brennen mit glüher Eisen in der Gegend des kranken Körperteils. a. Bei Schlangenbiß die Bißstelle gebrannt. b. Bei Diphtheritis wird eine Sichel glühend gen und der Hals außen vorn herum unter dem Kiefer von Ohr zu Ohr gebrebenso verfährt man beim kranken Rindvieh. c. Der Unlust der Säugling der Brust zu trinken, steuert die Mutter dadurch, daß sie einen Nagel glümacht und mit demselben einen Augenblick den Kopf des Kindes am Wberührt, worauf das Kind binnen einer Stunde zu trinken anfange. d. Gebrwird selbst in Fällen, wo es jedem vernünftigen Menschen von vorahereit töricht erscheinen muß. So hörte ich von einem Kind mit einem kurzen den man durch mehrmaliges Brennen zum Längerwerden des Fußes verhewollte".

Nachtigal, a. a. O. Bd. 2, S. 224. Burckhardt, Beduinen und Wahaby S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Doughty, a. a. O. 1, 492.

בירו היה ihm gesungene Lied des Dod aus der ersten in die dritte erson umgesetzt. Dann ist aber das יְרִידִי nach יְרִידִי nach יְרִידִי nach יִרִידִי nach יִרְיִדִי pagegen ist richtig. Wir würden semendieren. Das erste יְרִידִי dagegen ist richtig. Wir würden nur dann gleichfalls in יְרִידִי verwandeln müssen, wenn wir das wie das in total als der Beziehung auffassen müßten. Das päre aber unnatürlich. Wir müssen dagegen erwarten, daß gesagt wird, wem das Lied gilt. Denn es wird ja hier vom Propheten nur um deswillen vorgetragen, weil Israel eine Nutzanwendung iaraus ziehen soll. Das i führt also wie in Ps. 137, 3 אירו ליהוף und schließlich in jedem ייי עו dgl. die Person ein, itr die das Lied gesungen, der es vorgesungen wird.

8, ו. אוש in אָנוש kann nur als coll. statt des Plurals gebraucht sein. Der אַנוֹשׁ ist also ein Griffel, wie ihn Menschen zum Schreiben gebrauchen. Die Deutung auf den "gewöhnlichen Mann" hat im Sprachgebrauch keine Parallele. Dieser würde, wenn שוא hier wirklich für אַלא stünde, eher auf den vornehmen Mann im Gegensatz zu den gemeinen Menschen 미래 führen. Dazu wissen wir nicht das mindeste davon, daß damals etwa in Palästina die Vornehmen und der gemeine Mann verschiedene Schrift gebraucht hätten, etwa jene Keilschrift und dieser das gewöhnlich phönicisch genannte palästinische Alphabet. Auch war damals die Schreibkunst beim gemeinen Manne schwerlich sehr verbreitet, sodaß sich für ihn eine besondere Schriftart hätte ausbilden können. Der Gegensatz zu der mit Menschengriffel geschriebenen Schrift ist מְלָהָים אַלֹהִים Ex. 32, 16, die von Gott mit seinem Finger ውስ ያንደዚያ geschriebene Ex. 31, 18. 32, 16. 34, 11. 24, 12. Dt. 10, 4, oder Schriftzüge, die ein Gott in geheimnißvoller Weise an einen Ort schreiben läßt Da. 5, 5 ff., und die der besonderen Deutung durch einen Gottesmann bedürfen. Der Ausdruck setzt nicht voraus, daß der Prophet etwa auch mit einem anderen Griffel, als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. 28 erst im jetzigen Zusammenhange, vgl. dazu wie zu Ex. 24, 4 die Ausführungen Baentsch's. Daneben steht die andere Vorstellung, daß Mose die ihm von Gott gegebenen Gebote nachträglich aufschreibt Ex. 24, 4, Dt. 31, 9, wie auch die Stationen des Wüstensuges Nu. 33, 2 und sein Lied Dt. 31, 27, die um deswillen, daß sie J bietet, nicht älter zu sein braucht, als die andere.

Gott die Tasel mit irgend einer Art von DYDE ARRO beschreiben könnte. Es mögen eben Gottesmänner sich auch auf derlei Dolsmente zu berusen gehabt haben, wie die Auszugssage von E du jetzt von Mose erzählt, und in manchem Heiligtum mag man wu einem Gott beschriebene Dinge ausbewahrt haben. Sie waren die Vorläuser der vom Himmel gefallenen Briese und Bücher, die is der späteren Geschichte der Religionen und religiösen Literatura eine so große Rolle spielen und sie im Aberglauben noch spielen. Daß man schon zu Jesaias Zeiten in Jerusalem die Deutung der Steine der Jahvelade aus von Jahve beschriebene Taseln gekant,

ist sehr wohl möglich. 8.2. Die Lesart der LXX καὶ μάρτυράς μοι ποίησον ik schlechter, als die des hebräischen Textes, deren 1779111 gegen die Punktation auszusprechen ist. Denn nicht Jahve bedari der Zeugen für sein Tun, sondern der Prophet. Nachdem er Volk und Dynastie vergebens ermahnt hat, auf Jahve allein zu vertranen und nicht bei dem König von Assyrien Hilfe zu suchen, nachden er für den Fall, daß man auf die durch ihn ausgerichtete Weisung nicht hört, geweissagt hat, daß das über Syrien und Ephrain herausziehende Gewitter sich auch über Juda mit entladen wird, soll er sich fur einige Zeit zurückziehen. Er bedarf der Zeugen, damit er sich darauf berufen kann, daß er rechtzeitig gewarnt hat. Und gerade die letzte Warnung, die er in Jahves Austrag in Gestalt der Tasel zurückläßt, bedarf eines Zeugnisses, daß sie der Prophet beschrieben hat, denn sie ist nur אַנדעָים אַנדע beschrieben. Auch sind die Zeugen ja gar nicht in der Lage, Jahve etwas zu bezeugen. Sie bezeugen dem Propheten, daß er es gewesen ist, der die Tasel mit der Weissagung vom Untergange von Samarien und Damaskus beschrieben hat. Auf ihr Zeugnis kann er sich

also später dafür berusen, daß er gewarnt hat. Wenn das יש des Textes Jahve meinte, so wurden darauf die Namen der Zeugen unmittelbar folgen, und hierauf etwa die Begründung, weshalb der Prophet gerade diese Männer zum Zeugen nehmen soll. Wir hätten als Wortlaut etwa zu erwarten: אור יא אור אורייה הפון אורייה אורייה הפון אורייה

נאָת־וְכּרְיָהוּ כְּרְיָבְּוּכְיְהוּ כְּיִאָרִים נְאָסְגִּים (אָמִיְהוּ בְּרִיְבָּוְכְּיְהוּ כִּי אַרִים נְאָסְגִים Tum mindesten würde man, wenn der Vers mit וְאָעִיְהוּ begänne, dann vor v. 2 b ein אָעִיְהוּ er-warten. µoí der LXX von v. 2 beweist sonach die Entstehung wer LA. der LXX aus dem hebräischen Texte.

8, 12. Es wird bei der fast allgemein angenommenen, in meuerer Zeit wieder in ihrer Richtigkeit bezweiselten Emendation Secker's שַ שַּׁי für שַׁיַף wohl bleiben müssen. לְמָקָרָשׁ v. 14 fordert the gebieterisch. Die gegen dies Wort erhobenen Bedenken sind בול נגף und אָבֶן נָגָף und אָבֶן נָגָף und אָבָן נָגָף auf, denn ein שֹׁקְּיָטׁ ist wie diese ein Gegenstand, durch dessen Berührung man ins Verderben kommen kann. Wehe dem, der ein solches auch nur unvorsätzlich und zufällig in unwillkommener Weise berührt. Er entfesselt dadurch einen Gottes-שסרח, vgl. קרש יִשְּׂרָאֵל לֵיהוָה בָּל־אַכְלֵיו יַאֲשְׁכּא Jer. 2. 3. Durch den Anstol, den man unnötiger Weise an vipp nahm, ist die unmög-Hiche Korrektur von הַּקְרִישׁוּ v. בּז zu הַקּשִירוּ veranlaßt worden. Das soll heißen: "haltet Jahve für den Verschwörer". Dabei führt jedoch ein Germanismus irre. Es würde vielmehr heißen: "macht Ihn zum Verschwörer d. h. bewirkt, daß er sich verschwört", es heißt ja auch whip nicht: "betrachtet Jahve theoretisch als heilig", sondern: "bewirkt durch euer Benehmen, daß seine Heiligkeit in die Erscheinung tritt". v. 19 darf man in die Frage nach dem Sinn der Verse 12-14 nicht hineinziehen. Er stammt aus einer anderen Weissagung. Daß in v. 14 wegen לְיוֹשֶׁב יְרוּשֶׁלֵם das לְיִושֶׁב יְרוּשֶׁלֵם בע האורה zu emendieren ist, hat Marti richtig beobachtet.

8, 16 f. Es ist sehr versührerisch, hier einen dem Propheten gegebenen Besehl zu sinden, seine Weissagungen niederzuschreiben, zu versiegeln und für eine Zeit, in der ihm der Mund wieder geössinet werden wird, auszubewahren. In v. 17 hätte man dann zu emendieren אָלְשָּׁתְּי und חַלְּבֶּיתְ statt יְחָבֶּיתְ und יְחַבְּיִתְ Es ist um so versührerischer, als das Trümmerstück einer Weissagung gegen abergläubischen Kult, das wir v. 19 lesen, und das durch die Naht v. 18 mit unseren Versen nur sehr künstlich verknüpst ist, so wenig hierher gehört, wie die mit Kap. 5, 30 zu combinierenden Verse 21 f., die durch die ungeschickte Naht v. 20 angesügt sind. Außer 8, 1—16

möchte man der Rolle noch zuweisen c. 6, die Urgestalt von c. 7,1 bis 16, c. 5 und die Weissagung 9, 7-20. Auch das an 28,15 et innernde Trümmerstück 8, 19 könnte einer hierherzuweisendes alten Weissagung entstammen. Denn die Berührung mit der an Anfang verstümmelten, wahrscheinlich ins Jahr 703 oder 702 gehörenden Weissagung 28,7 ff. ist um so weniger ein Beweis gegen einen solchen Ansatz, als diese voll von Berührungen mit dem lahalt von c. 7. 8 ist. Wenn nur nicht 8, 1. 30, 8 mit der Möglichkeit zu rechnen hießen, daß sich der Besehl 8, 16 nur auf eine einzelne Weissagung bezieht! Und wenn nur unsere Verse einen vertrauenerweckenderen Eindruck machten! Zu v. 16 hat neuerdings Marti vorgeschlagen, in und Dhi als Infinitivi absoluti m nehmen, also Dhy zu punktieren. Syntaktisch betrachtet ist das sehr wohl möglich, auch hat es seine Parallelen bei Jesaia. Dam hätten wir zu של Nu. 23, 25, של Ru. 2, 16 und dem aus לשה היורעצה Jes. 24, 19 zu entnehmenden yn einen aus alter Zeit herrührenden Beleg für den Gebrauch der als gewöhnlicher Infinitiv (constructus) dienenden Form von y'y als Absolutus. Freilich könnte 713 auch aus ארר verschrieben sein, wie der Infinitivus absolutus regelrecht lauten würde.

9,7-20. Es empfiehlt sich in keiner Weise, diese alte Weissagung Jesaias, die wegen v. 20 wohl in die Zeit kurz nach Ausbruch des syrisch-ephraimitischen Krieges zu setzen ist, mit Hackmann, Duhm, Marti für eine Weissagung successiv aufeinanderfolgender Unglücksfälle zu nehmen. Denn sie stände bei dieser Deutung völlig beispiellos in der Geschichte der at. Weissagung da. Dagegen hat sie an Am. 4,6—12 eine gute Parallele, wenn man sie mit Ewald als eine Aufzählung der Heimsuchungen Israels betrachtet, durch die Jahve sein Volk vergeblich zur Buse und Bekehrung zu bewegen versucht hat. Das Gebiet der Weissagung wird erst von der Schlußstrophe betreten, die einer der Redaktoren des Jesaiabuches nach 5, 25—30 versetzt hat. Weil keine der bisherigen Heimsuchungen die Unbullfertigkeit und den Trotz des Volkes Jahves hat brechen können, so geht es einem letzten, vernichtenden Strafgericht entgegen. Das wassengewaltige und wassensreudige Jolk der Assyrer überschwemmt mit seinen wohlgerüsteten Heeren Palästina und überfällt Israel mit unwiderstehlichem Angriff, wie Ber Löwe die Beute. Erst die Verknüpfung von v. 7—20 mit 5, 25—30 erschließt das rechte Verständnis des Abschnittes.

Der Abschnitt 10, 1-4, der jetzt den Schluß von 9, 7-20 bildet, ist zwar im Rhythmus dieser Weissagung gedichtet, jedoch nichts als ein spätes Ersatzstück für den entfernten natürlichen Schluß. Aus dem Zusammenhange fällt er schon dadurch heraus, daß er nicht mehr von bestimmten nationalen Heimsuchungen redet. Überhaupt fehlt jede Anspielung auf eine bestimmte historische Situation. Mit ganz allgemein gehaltenen Wendungen bedroht er die verdorbenen, die Frommen vergewaltigenden Oberen des Volkes mit einem Gerichte. Solche Oberen sind uns doch auch aus den Schilderungen der Psalmen wohl bekannt. Das angedrohte Strafgericht ist das als eine wohlbekannte Größe eingeführte Endgericht. Der Vers. arbeitet mit jesaianischen Wendungen. So ist v. 2 Lesefrucht aus 1, 17; 3, 14 f.; v. 3 erinnert an 20, 6. Insbesondere hat der Vers. deutlich unter dem Einfluß der Weheruse gearbeitet, die wir c. 5 lesen. Wenn die Verwüstung von fern her kommt, so dürste Reminiscenz an 5, 26 vorliegen. Ebenso erklärt sich daraus, daß diese Ersatzstrophe mit 47 beginnt, wodurch sie gleichfalls aus dem Rahmen der Weissagung 9, 7-20 herausfällt. עניי עפי berührt sich mit אַנְיֵי in der späten Stelle 14, 32. Auch daß die schlimmen Oberen Unheilssatzungen "schreiben" fällt für Jesaias Zeit auf. Es zeigt nun allerdings der Zustand des Textes von 9,7-20, daß man die Weissagung schon früh nicht mehr richtig zu deuten gewußt hat. Infolgedessen ist die Überlieserung der Verbalformen verwildert, und es sind Änderungen nötig. Zu solchen ist man aber auch bei der Deutung des Abschnitts auf eine Reihe künftiger Unglücksfälle genötigt. Im Einzelnen wird sich noch das Folgende vermuten lassen.

Daß v. 7 schlecht erhalten ist und von der im hebräischen Texte vorliegenden Tradition nicht richtig verstanden wird, ergeben verschiedene Umstände. Freilich kann man sagen, daß Gott ein Wort unter ein Volk schickt. Es ist zwar der Aus-

druck durch keine andere Stelle zu belegen, aber durch Jer. 5,15 ausreichend gesichert. Sach. 9, 1 freilich würde, wenn der mit richtig sein sollte, doch zu inne sein als in der mit in d für eine so alte Stelle, wie die unsrige, als Parallele heraziehen dürften. Aber daß Jahve בוד gegen oder in das Reit Israel gesandt hat, bedeutet für dieses nach v. 8 f. eine Kab. ᆂ strophe, die mit dem Einsturz von Gebäuden verglichen werde kann, und nur infolge der Hoffart Israels nicht beherzigt wit Wie so das "Wort" diese Wirkung ausüben konnte, erwarten wi um so mehr zu hören, als im Folgenden uns in der Reihenfolge der Heimsuchungen Jahves ganz bestimmte Unglücksfälle genant werden. Alle diese Schwierigkeiten entfallen mit einem Schlage wenn wir uns entschließen, nach LXX θάνατον τος zu punktiere. Der קבן ist ja auch sonst ein Mittel in der Hand Jahves, fast wie ein dämonisches Wesen vorgestellt, um die Menschen zu züchtigen, vgl. besonders Am. 4, 10, wo im gleichen Zusammenham Jahve sagt יְשְלַחְהִי בָּכָם דֶּבֶר, und Ez. 7, 15. 14, 21. 38, 22. Die Konstruction mit אָלְייָל findet sich außer Am. 4, 10 auch noch Lv. 26,25. 2 Chr. 7, 13. Dafür שְׁלֵהוֹ אֵל־ Ez. 14, 21. Nun kann man natürlich ohne weiteres שְׁלֵּח punktieren. Es ist aber wohl nicht einmal nötig, da wir Ex. 9, 14 in ähnlichem Zusammenhange אַן שׁלָּוֹם ובּעַכְּדִיף וּבְעַכְּדִיף וּבְעַמָּף lesen. v. 7 b ist um ein Wot zu kurz. Auch ist וְנְפַל ,,es wird niederfallen" unmöglich, da es sich wegen אָלָי notwendig um etwas bereits Geschehenes handelt Der Vorschlag Martis וְנַפֹּל auszusprechen und anzunehmen, es sei dahinter durch Dittographie ein נְּפָל ausgefallen, stellt zwar das Gleichmaß der Worte her, entspricht aber wenig den in der Poese sonst eingehaltenen Gewohnheiten. Man erwartet um so mehr ein

Gleichmaß der Worte her, entspricht aber wenig den in der Poesie sonst eingehaltenen Gewohnheiten. Man erwartet um so mehr ein Synonym zu קבן, als die Propheten sonst in ähnlichen Drohungen mit der Auszählung verschiedener Heimsuchungen nicht geizen. Vielleicht, daß בַּבֶּל בְּבֶּל da stand, und daß בַּבֶּל als zu ominös ausgelassen wurde. Beide, wie Dämonen wirkende, Wesen erscheinen auch Ps. 91,6 nebeneinander. בַּבָּל könnte sich daraus erklären daß ein Sturm, ein בַּבֶּל בַּבָּל 28,2, die Pestilenz ins Land bringt.

Matürlich gebe ich diese Vermutung mit aller Reserve. Es ist noch manches andere möglich. לَوْرَلَ des Koran darf man für זְיֹלָם nicht ins Feld führen, da es sich hierbei um das Hinabschicken himmischer Bücher oder ihrer Teile handelt.

v. 8 zieht das zu v. 10 Bemerkte natürlich die Punktation nach sich.

In v. 18. 19 wird man nicht nur durchgängig die Verba in den Singular zu setzen, sondern v. 19 auch מַרְעָב statt צו וְרָעָב lesen haben.

10, 26 bricht ganz abgerissen ab. v. 27 verrät schon das surij the right, daß das Folgende jüngerer Nachtrag ist. Die Fortsetzung findet man 11, 15. Nachdem der Feind vernichtet ist, ruft Jahve die Diaspora aus den Ländern der Ptolemäer und Seleuciden zurück. Das kann nicht wohl Fortsetzung von 11, 14 sein. Denn die Heimführung der Diaspora ist dort schon mit v. 12 erledigt. Die Beobachtung ist auch für das Urteil über die Herkunft der verschiedenen, in 10, 27 bis 11, 14 vorliegenden Abschnitte von Wichtigkeit.

B. STADE.

141

## Aus einem Briefe von Israel Lévi an den Herausgeber.

«M. Margolis (p. 322) déclare ne pas comprendre ce que j'ai voulu dire par ces mots» «conforme à Ps. 7, 6». Qu'il me permette de faire cesser son étonnement. Le texte portant מינם כעליה ושמחת שונא תשינם il est permis de supposer que l'auteur, en s'exprimant ainsi, s'est rappelé Ps. 7,6:

ירדף אויב נפשי וישג.

«A ma grande satisfaction, j'ai pu constater que M. Margois m'a mieux compris p. 317, note 1, car ce qu'il avance comme une conjecture personnelle au sujet de 9,4 et 37,12, sur l'existence d'un verbe המד supposé par le traducteur, est tout simplement emprunté à mon commentaire. Seulement mon savant confrère a négligé de le dire. Ce n'est pas le renvoi à Kalir qui constitue une nouveauté, car j'ai, comme il allait de soi, invoqué l'usage de païtanim, qui font un emploi fréquent de ce verbe.»...

ISRAEL LÉVI.

### Pour l'exégèse de Job 19, 25-29.

Aux nombreuses interprétations ante et post mortem de b 19, 25—27 passées récemment en revue dans cette Zeithrist<sup>1</sup>, qu'il me soit permis d'en ajouter une, que j'ai déjà posée plusieurs sois à la Faculté de théologie protestante de ontauban (Université de Toulouse) et publiée dans la Revue de réologie et des questions religieuses, 1900, p. 244, sous ce re: Job exprime-t-il l'espoir de voir Dieu après sa mort?

Elle consiste à dire que Job voit actuellement, au moment 1 il parle, donc ante mortem, ce que Dieu fera pour lui post 10 rtem.

### Je traduis:

Mais moi, je le sais, mon Vengeur est vivant, et le dernier en faveur de la poudre il se lèvera. Et, après qu'on aura abattu ma peau ceci (arrivera) mais de ma chair je le contemple. Que moi je le contemple pour moi et que mes yeux l'aient vu, et aucun autre, mes reins en ont été consumés dans mon sein.

Cela signifie: Je sais que Dieu, qui est vivant, qui ne mourra as comme moi, me vengera un jour, qu'après ceux qui m'accusent, se lèvera, lui, le dernier, pour me justifier. Cela n'arrivera u'après que ma peau aura été abattue (renversée dans la oussière), mais je le vois (dès maintenant) de ma chair (de ette chair où je suis encore). Et ce qui m'afflige au suprême legré, c'est que ce que je vois si clairement, ce que mes yeux

<sup>1 1905,</sup> p. 47.

ont vu (que Dieu me justifiera un jour, parceque je suis innocent), nul autre ne le voit!

I. La vue dont parle Job est une vue actuelle (en esprit) d'un événement futur.

Ce qui le prouve, c'est que les deux mins ont évidenment le même sens; or le 2<sup>d</sup>, en parallèle avec le parfait w) (qu'il et arbitraire de considérer comme un parfait prophétique), ne peut pas se rapporter à l'avenir; il en est donc nécessairement de même du premier. Ils expriment l'un et l'autre le présent.

Avec les verbes signifiant voir la préposition pointique l'endroit d'où l'on voit, par conséquent où l'on se trouve au moment où l'on voit. Job voit de sa chair; il est donc encore dans sa chair. Il s'agit donc d'une vue (spirituelle) ante mortem.

Mais ce qu'il voit n'aura lieu qu'après que sa peau aura été abattue, donc post mortem.

2. Job sait que Dieu se lèvera אל עשר. Cette expression ne peut signifier ici ni «sur la poussière», car le séjour de Dieu étant le ciel, il faudrait, pour exprimer une telle idée, le verbe il des cendra, et non il se lèvera, — ni «contre la poussière», car la poussière ou la poudre fait manisestement allusion à la mort (cf. Ps. 30, 10 etc.), et il n'est question ici que de celle de Job.

Or Dieu se lèvera pour justifier Job, et non pour le combattre. by ne peut donc signifier ici, d'après le contexte, que à cause de, ou en saveur de. Cf. Dan. 12, 1; Jug. 9, 17 etc.

Il n'est pas nécessaire de supposer que le texte primitif portât על עשרי «à cause de ma poussière». L'indétermination est même plus poétique. «Il se lèvera en faveur d'une poussière» c.-à-d. en faveur de celui qui sera devenu poussière.

Le témoin céleste, vers qui Job tourne les yeux en pleurant (16, 19), se lèvera le dernier, après tous les autres, qui ne se sont levés que pour l'accuser. C'est lui qui aura le dernier mot

3. Au verset suivant (26), il y a opposition, selon moi, entre le 1<sup>r</sup> vers et le 2<sup>d</sup>: le premier parle de ce qui aura lieu après la mort de Job; le 2<sup>d</sup>, de ce que Job voit au moment même où il parle. Je traduis, en conséquence, le 2<sup>d</sup> 1 par mais.

On peut m'objecter ici que l'expression je vois Dieu, pour re «je vois Dieu se levant pour défendre ma cause» n'est pas se naturelle. J'en conviens sans difficulté. Mais on sait que les XX, au lieu de Dieu, ont ταυτα. Ils ont donc lu אלה (et non אלה). En adoptant la même lecture, on pourrait traduire: je vois es choses (que mon Vengeur est vivant, qu'il se lèvera pour me stifier et que cela aura lieu après ma mort). Mais il me paraît us naturel et plus simple de lire אלה (ceci). Je traduis donc:

Mais de ma chair je le contemple (ce ci, que Dieu se lèvera dernier pour me justifier).

Avec le verbe חוה, la préposition אל (vers) est toute naturelle.

4. Enfin, au verset suivant, je considère we comme une njonction, et non comme un pronom relatif se rapportant à un bstantif précédent. En effet, la locution mes reins se sont ensumés exprime une douleur profonde (cf. Ps. 73, 21. b 16, 13. Lam. 3, 13 etc.), et non un désir, quelqu'ardent l'il pût être. Ce qui précède doit donc indiquer la cause de tte douleur présente, et non exprimer un désir ou un espoir latif à l'avenir.

Ne serait-il pas d'ailleurs bien singulier que Job, exprimant certitude de voir Dieu après sa mort (quem ego visurus sum ... algate), énonçât en même temps celle qu'il serait seul à le voir son désir ardent qu'il en fût ainsi?

Et à supposer qu'il eût exprimé une telle pensée pour la période stérieure, non seulement à sa mort, mais aussi à celle des trois 1 is, comment aurait-il ensuite l'idée de menacer encore ses cusateurs de l'épée du Vengeur divin (v. 28 et 29), — ce qui rapporte naturellement à l'existence terrestre?

J'ajoute que si la tournure Quem ego videbo... est très turelle en latin, il n'en est pas de même en hébreu, surtout en poésie.

Pour toutes ces raisons, je considère ici משא comme la conjonction nifiant que ou de ce que ou parce que. Les deux verbes i suivent n'ont pas besoin de suffixe, parce qu'ils ont pour jet le pronom féminin (neutre) אליה (et אליה), qui précède.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. I. 1906.

5. Sûr d'être justifié un jour, voyant dans l'avenir Dieu, lever pour défendre sa cause, Job souffre de constater qu'il e seul à le voir, que ses amis ne le voient pas, se refuse obstinement à croire à son innocence. Quelle n'est donc pas le culpabilité! Aussi ajoute-t-il:

Puisque vous dites: «Qu'est-ce qui est poursuivi à lu et que la racine de la chose a été trouvée (par vous) en m Tremblez pour vous devant l'épée!

car ce sont-là des iniquités dignes de l'épée etc.

C.-à-d.: Puisque vous persistez à me dire et à me co coupable, attendez-vous à être poursuivis par l'épée du Venge divin qui me justifiera. On sait combien cette image est fréque dans la poésie hébraïque.

Au lieu de חמה (fureur), qui ne donne aucun sens tolérable me paraît clair qu'il faut lire המה, sujet de עונות (iniquités).

6. Job ne s'élève donc pas à l'idée de l'immortalité. Il esp seulement ou plutôt il est certain que Dieu le justifiera un je de ceux qui l'accusent faussement; il le sait, il le voit, il l'a d vu des yeux de l'esprit. Mais il ne s'attend pas à en é témoin plus tard, post mortem, car il est persuadé qu'il va bi tôt descendre au Sheôl, d'où l'on ne revient pas.

Il est vrai qu'on pourrait «se demander ici s'il est admissi que le Dieu juste et bon, qui aura soin de justifier aux yeux hommes son serviteur fidèle, laisse celui-ci indéfiniment au séj ténébreux. Le lecteur réfléchi peut trouver cela peu vraisembla Peut-être le poète le pensait-il aussi. Mais il ne le dit pas. n'a fait que poser les premiers jalons sur une route que d'au suivront après lui et sur laquelle ils finiront par aboutir, les directement à l'immortalité ou à la résurrection des âmes des ju les autres à la résurrection des corps, sous l'influence des i messianiques courantes. 1)»

Montauban.

Ch. Bruston.

1

<sup>1)</sup> Revue de théol. (Montauban), 1900, p. 251.

### Zu Psalm 72.

Von Julius Boehmer.

Bekanntlich hat Psalm 72 einem einigermaßen sicheren Verständnis sich erst erschlossen, seitdem Giesebrecht erkannte und Duhm, Baethgen u. a. ihm darin nachfolgten, daß 8-11 einen Einschub aus spätester Zeit darstellt, da ihr Inhalt von dem des Ebrigen Psalms sich bedeutsam abhebe und auch den Zusammenhang störe, während 12 an 7 aufs beste anschließe. Ich meine aber nicht, daß damit das Problem des Psalms gelöst sei; vielmehr dürfte uns genaueres Zusehen noch mancherlei andere Beobachtungen machen lehren und das Verständnis noch mehr erschließen. Nicht in der Linie, die Duhm vorzeichnet, der auch 5. 6 als unecht beseichnet: denn der Anschluß von 12 an 4 stellt eine zu deutliche Tautologie her, und der vertiefte Sinn, den Duhm 5. 6 beimißt, scheint uns, wie wir zu zeigen gedenken, unmöglich, mindestens aber unnötig. Auch wollen wir nicht in textkritischen Einzelheiten und neuen Vorschlägen für dieses Gebiet unsern Weg suchen. Vielmehr scheint es geraten, vor allem auf das Ganze des Psalms das Augenmerk zu richten.

Auch hier zeigt sich, daß Psalm 72 für den ausmerksamen Leser von Anfang bis zu Ende mit Fragezeichen geradezu gespickt ist. Eigentlich will der Psalm sich weder im Blick auf einen gewöhnlichen König noch auf den Messias recht schicken. Eins ist gewiß, daß der Psalm seinen Platz im Psalter nur seiner messiazischen Auffassung verdankt, und daß er seit alter Zeit bei Juden

und Christen vom Messias verstanden wurde. Mit welchem Recht oder mit welchem Sinn, steht dahin. Treten wir also den Einzelheiten näher, doch so, daß wir immer das Ganze im Auge behalten.

> Jahwe, gib dein Recht dem Könige, Deine Gerechtigkeit dem Königssohne (1)

Diese Bitte an Gott, die an der Spitze des Psalms steht, bildet seinen ganzen Inhalt: alles, was 3-7 12-14 folgt, ist mer die Ausführung und Auslegung des Sinnes dieser Bitte und wird nach der üblichen Auslegung in der Form von Wünschen, die man mit Bezug auf den König hegt, zuerst in der Form der Asrede an Gott (2 3), nachher ohne diese Form vom Könige in der dritten Person ausgedrückt. Es ist aber die Frage, ob die gewöhnliche Auffassung in dieser Beziehung recht hat. Beim Übergang von 7 zu 12 ergibt sich nämlich für diesen Fall eine unausstehliche Härte, ja eigentlich eine Unmöglichkeit, wie unten ausgeführt werden soll. Diese wird vermieden, wenn man sich entschließt (was sprachlich ohne Schwierigkeit ist), die Verbalformen in 2-7 als (weissagende) Imperfecta zu fassen. Man würde in diesem Falle allerdings lieber ein negatives 1 im Anfange von 2 erwarten. Allein dieses 1 könnte recht wohl an den Anfang von 5 verschlagen worden sein, wo Baethgen u. a. nach Vorgang der LXX (καὶ συμπαραμενεῖ) וְיֵאָרִיךְ lesen, was darum millich ist, wei ein solches 1 in der ganzen Gruppe 2-7 nicht vorkommt, auch in der Gruppe 12-14 nicht steht und erst 15 auftaucht, wo dies seinen besonderen Grund hat (es handelt sich dort um einen Zusatz). Doch wäre das Ausbleiben von 1 am Anfange von 2 noch anders aufzufassen möglich. Es macht nämlich I in seinem ihm eigentümlichen Wortlaut, der sich von allem, was folgt, so deutlich abhebt, ganz den Eindruck, als ob es eine gebräuchliche Gebetsformel, genauer die Formel der Fürbitte für den König, die im Gottesdienst ihre Stelle hatte, wiedergibt.

Denn daß im israelitischen Gottesdienst des Königs mit Opfer und Gebet gedacht wurde, ist wohl selbstverständlich und darf auch ohne authentische Belege hierfür feststehen. Und zwar aus

zenden Wahrscheinlichkeitsgründen: 1. der salomonische Tempel r nach Intention und Anlage in erster Linie Privatheiligtum des idischen Königs, so daß ja auch die Kosten der öffentlichen fer von diesem bestritten wurden, er also naturgemäß auch für in erster Linie Opfer darbringen lassen konnte und mußte; ler Hohepriester, der nachexilische Rechtsnachfolger des Königs, e laut Lev. 16, 11 am großen Versöhnungstage zuerst für sich Opfer darzubringen; 3. von Darius wissen wir bestimmt, daß jüdischen Kultus für ihn und das königliche Haus gebetet de (Esr. 6, 9—10). Ähnliches wird von Antiochus dem Großen chtet (1 Makk. 7, 33). Später wurde selbst "für den Caesar 1 das römische Volk)" zweimal täglich und auch sonst bei erordentlichen Anlässen im Tempel zu Jerusalem geopfert, so die Abschaffung des täglichen Opfers für den römischen Kaiser Abfall von der römischen Oberherrschaft bedeutete (vgl. Schürer, chichte d. jüd. Volk. I 483. II 302-304).

Ob nun das Opfer für den davidischen König ein tägliches war r sich auf einen oder mehrere (bestimmte oder unbestimmte) e des Jahres (Tag des Regierungsantritts, des Auszugs zum eg, Geburtstag, Genesung von einer Krankheit u. s. w.) beänkte, läßt sich nicht entscheiden, da unsere Quellen darüber its sagen, wie wir ja überhaupt über das vorexilische Ritual ig oder nichts wissen.

Sollte dagegen die Formel in der nachexilischen Liturgie ihren prung haben, so daß sie also von Haus aus einem ausländischen sischen, ägyptischen, syrischen, römischen) Herrscher gegolten e, so müßte man annehmen, daß etwa der Psalmist in seinem de diesem fremdländischen Herrscher den echt-israelitischen nig, den Messias der Zukunft, gegenübergestellt hätte. Wir den dann für den Gebrauch einer derartigen Formel allerdings ir historischen, urkundlichen, gesicherten Anhalt haben.

Doch, ob vor-, ob nachexilisch: daß ein Opfer, wie es hier Rede steht, mit Gebet in der Gestalt sei es der Cantillation fungierenden Priesters oder eines priesterlichen (levitischen) rrgesangs begleitet wurde, das anzunehmen hat alle Wahrscheinlichkeit für sich. Die Stelle also, an der die liturgische Formel Ps. 72, I und demgemäß darin ev. der ganze Psalm unterzubringen wäre, würde da sein, wo das Opfer für den König dargebracht wurde (falls vorexilisch), oder wo um das Kommen des Messias gebetet wurde (falls nachexilisch).

Diese herkömmliche und wohlbekannte liturgische Formel nur stellte der Dichter isoliert voran, um ihren reichen Inhalt aus besonderem Anlaß einmal aufs genauste auszuführen. Dieser Anlaß war vielleicht der Regierungsantritt des Königs, wo derartige dichterische Begrüßungen schon in alten Zeiten nichts Seltenes waren (vgl. Ps. 45). Ob des messianischen oder nicht, gleichviel: denn schon hier kann man zweiselhaft sein, ob der König der Gegenwart, seis vor seis nach dem Exil, oder ob der erwartete König der Zukunst, der Messias, gemeint ist. Die Frage ist aber vorläufig erledigt, wenn man in der Bitte I eine alte liturgische Formel erkennt, die natürlich so oder so angewandt werden kann; d. h. die Frage ist von hier aus nicht zu beantworten. Der König und der Königssohn meinen dasselbe: dieser letztere Ausdruck bezeichnet den legitimen Nachkommen eines Königs im Gegensatz zum Usurpator oder Emporkömmling. Auch der Messias war ja Davids, also eines Königs Sohn oder Nachkomme, und auf diesen Titel (Davids Sohn) wird zu aller Zeit hoher Wert gelegt. Vom Könige wird für gewöhnlich "Recht" und "Gerechtigkeit" erwartet, wir würden sagen: eine gute, ihrer Idee entsprechende "Regierung", das Walten im Sinn der Hilfe und des Heils und der Wohlfahrt für alle, besonders die Armen, zugleich zur Abwehr und Strafe der Bösen. liturgische Formel und demgemäß hier der Dichter sagt mehr: Gottes Recht, Gottes Gerechtigkeit erbittet er für den König von Gott. Gleichwie Gott als König nach dem Glauben Israels waltet, ein Helser der Armen, ein Heiland aller, ein Rächer über alle Missetat: ebenso soll der König regieren. Dazu soll Gott dem Könige seinen Geist geben (vgl. Jesaja 11, 3). Wie das gemeint ist, gibt nun eben das Folgende genauer an.

> So wird er dein Volk mit Gerechtigkeit, Deine Elenden nach dem Recht richten!

werden die Berge dem Volke Heil,
Die Hägel ihm Gerechtigkeit tragen!
wird er den Elenden des Volks Recht schaffen,
Dem Geschlecht der Armen Heil bringen,
wird er gleichen dem Regen, der auf das zum Mähen reife Gras niederfährt,
Den Regengüssen, die das Land besprengen!
so wird er leben, so lange Sonne und Mond scheinen,
Von einem Geschlecht zum andern!
wird, so lange er regiert, Gerechtigkeit blühen,
Tälle des Heils sein, bis der Mond vergangen ist!

Der Psalmist zeichnet das Ideal eines israelitischen Königs in Teil überschwenglichen Worten, die immerhin nur der dichtesche Ausdruck dessen sind, was an Überschwenglichkeiten einem Sonige gegenüber damals wie heute und allezeit üblich gewesen Der Absturz, der von I (dein Recht, deine d. i. Gottes Gesechtigkeit) zu 2 (Gerechtigkeit, Recht) erfolgt, zeigt, wie wenig organisch I mit dem übrigen Psalm verbunden ist, und wie wohl begründet die Auffassung von v. 1 als etwas schon vorher Vorhandenem, als liturgischer Formel ist. Eine normale, gesegnete sum Heil des Volks und besonders der Armen dienende Regierung (2-4) wird die Frucht der Erhörung der Bitte I sein. ttimlich ist das Bild, das 6 zur Anwendung kommt: es besagt dasselbe, was 2-4 meint oder nennt den Erfolg der 2-4 geschilderten Regierung, ihre segensreiche, erquickliche Wirkung. Wie der Regen, der auf das mit Früchten bestandene Land fällt, gut tut, das Land erquickt, besonders auch das Gras, das kurz vor der Ernte steht, gedeihen macht: so wohltätig und erquicklich wird der König und seine Regierung wirken.

Und einer derartigen gesegneten Regierung (2—46; des Zusammenhangs wegen müssen 5 und 6 umgestellt werden) wird dann zweitens eine lange, unbegrenzt lange Dauer zu teil werden (5.7). Mags auf den ersten Blick befremden, daß, solange die Welt steht, des Königs Regierung dauern soll, so verschwindet dieses Befremden sofort, wenn man bedenkt, daß in Israel und im Morgenlande überhaupt die übliche Begrüßung des Königs lautete: "der König lebe in Ewigkeit" (I Kön. I, 3I, Neh. 2, 3, Dan. 2, 4

3, 9 u. s. w.), eine Formel, die ganz besonders für den Regierung. antritt üblich war. Und was ist schlieblich die Ausdruckswie "so lange Sonne und Mond scheinen" oder "bis der Mond wegangen ist" anders als eine dichterische Wendung für das prossisch einfache "in Ewigkeit"?" Viel mehr muß auffallen, worauf m. W. noch kein Exeget aufmerksam gemacht hat, daß gerade der Mond und sein Verschwinden so hervorgehoben wird, wo wir eher, was nur ein Himmelskörper genannt werden sollte, die Sonne erwarten Das hängt offenbar mit der hervorragenden Stellung würden. die im alten Morgenlande der Mond überhaupt einnahm, zusamme und geht letztlich auf die graue Vorzeit zurück, wo in der astronomischen Wertschätzung Babyloniens allerdings der Mond de Sonne weit überragte. — Der Mond erleuchtet die Nacht, wo man astronomische Beobachtungen machen kann - und der Mond war daher auch die eigentliche Hauptgottheit, der die Sonne durchaus nachstand. Später ist das freilich, auch schon im Altertum anders geworden, die Sonne wurde an den ihr gebührenden ersten Platz geschoben. Zur Wertschätzung des Mondes im Alten Testamente, die letztlich überall auf das altbabylonische System zurückgehen dürfte, vgl. Stellen wie Jos. 10, 12-13 Hab. 3, 11 Hiob 31,26 Ps. 8, 4; 89, 38; 104, 19; 121, 6, die sämtlich poetischer Art sind und eben daher den altertümlichen Anstrich bewahn haben Wie man später in dieser Hinsicht dachte, wird uns 17 zeigen, abgesehen davon, daß schon 5 "Sonne und Mond" nach neuerer Auffassung neben einandersteht. — Der Sinn von 2-7 ist also, kurz und prosaisch gesagt: dem Könige wird eine lange (5, 7), gesegnete (2-4, 6) Regierung gewünscht und erbeten, sowie se jedem Könige von frommen Untertanen gewünscht und erbeten wird.

Fahren wir nun mit Übergehung der als solcher anerkannten

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daß eine solche "Hyperbel" "weit über jene Formel hinausgehe", kan man Duhm nicht zugestehen. Ebensowenig wird man anerkennen können, daß die Parallele aus Ovid Amor. I 16: cum sole et luna semper Aratus erit, die Baethgen anführt, etwas Überzeugendes hätte, da es sich hier um das Fortleben im Nachruhm handelt, woran der israelitische Dichter nicht gedacht hat.

Einschaltung 8—11 bei 12 fort, so wird niemand bestreiten, daß der wöhnlich so genommene Übergang: "allezeit möge Gerechtigkeit mad Heilsfülle blühen (7), denn er errettet den flehenden Armen" s. w. unmöglich ist. Die Erfüllung eines Wunsches kann nimmer mit einer in der Zukunf tliegenden Tatsache begründet werden. Ebenso unmöglich ist freilich auch: "es wird Gerechtigkeit blühen and Fülle des Heils allezeit sein, denn er errettet" u. s. w. Auch hier gilt, daß was 2-4 als in der Zukunft liegend ausgesagt ist, micht 12 ff. als gegenwärtige Tatsache (wenn auch im Sinne der Zukunft, und dann eigentlich erst recht nicht) behauptet werden Man denke: der König (möge oder) wird den Armen helsen (2-4), dann ist Gerechtigkeit und Heil (7): denn er hilst den Armen. Man braucht das nur durchzudenken, um diese Auffassung und die ihr zugrunde liegende Übersetzung alsbald zu verwersen. Dagegen ist alles klar, wenn man 7 12 als Zeitpartikel nimmt. Er wird den Armen helfen u. s. w. (2-4), und dann wird Gerechtigkeit und Heilsfülle sein (7), wenn er es so macht, wenn er den Armen hilft (12-14). Also:

> .... wenn er den Armen, der ihn anschreit, den Elenden und Hilflosen rettet; des Geringen und Armen sich erbarmt, den Seelen der Armen hilft; aus Bedrückung und Gewalttat ihre Seele erlöst, ihr Blut als teuer erachtet<sup>2</sup> (12-14).

Hier wird 2—4 inhaltlich wiederholt und näher ausgeführt, die Situation konkreter gemalt. Der Arme schreit zum König, weil er bedrückt wird, vom Tode bedroht ist, und der König voll Erbarmen rettet ihn. Diese Erwartung wird mit aller Bestimmtheit von ihm gehegt: das liegt in 2—4 ebenso wie in 12—14.

Möchte man also immerdar für ihn beten, alle Tage ihn segnen! (15)

Nunmehr folgt in 15 der Abschluss des Psalms, der zum

z "O daß er leben und vom Saba-Gold in Empfang nehmen möchte" verrät sich, abgesehen davon, daß die Worte Zusammenhang und Metrum störten, schon durch die Jussiv-Form יָהָי, als ungeschickten Zusatz.

Anfang I zurückkehrt. Was der Psalmist vorangestellt und zenächst allein I gebetet hat, das sollen alle Frommen mit ihm beten. Was er jetzt einmal gebetet hat, das soll täglich wiederholt werden (seis im Tempel-Gottesdienst, seis in der Privatandacht). Dann wird um so sicherer in Erfüllung gehen, was 2—7, 12—14 als Frucht des Gebets I in Aussicht stellen. Von vielen, von der ganzen Gemeinde gesprochenes Gebet, oft wiederholtes Gebet muß ja mehr ausrichten als die einmalige Bitte eines einzigen Beters. —

Und dann seien auch Felder voll Korns im Lande auf den hohen Bergen mögs rauschen wie auf dem Libanon

Ja nochmals: sein Name möge in Ewigkeit bestehen
So lange die Sonne scheint, leuchte sein Name.
O daß sich mit seinem Namen alle Geschlecuter der Erde segnen,
Alle Völker ihn gläcklich preisen könnten! (16. 17)

Was jetzt folgt ist nach seinem Inhalt sowohl wie nach seiner Form Zusatz, ebenso gut wie 8—11, und als solcher ebenso leicht zu erweisen, wie 8—11. Der Psalm, der zum streng einheitlichen Inhalt die lange und gesegnete Regierung eines israelitischen Idealkönigs, des Helfers der Armen, hat, ist, wie 8—11 durch Einschaltung des Hinweises auf seine Weltherrschaft, so 16 zunächst durch den Wunsch nach fruchtbaren Feldern und prächtigen Wäldern ergänzt worden. Von einem gewissen Zeitpunkt ab gehörte eben Fruchtbarkeit des Erdbodens mit zum Segen des messianischen Zeitalters, so gut wie die Weltherrschaft, und das Eine mußte daher so gut wie das andre in den Psalm hineingebracht werden, wenn er erst (was für den gottesdienstlichen Gebrauch ja notwendig) messianisch verstanden wurde.

Der Zusatz-Charakter ferner von 16 und 17 ergibt sich auch (wie schon bei 8—11) aus der abweichenden metrischen Form, sodann daraus, daß hier wie sonst nur in dem Zusatz 15a der Jussiv gebraucht wird, der daher auch für 15 b. c. anzusetzen ist, während sonst überall der Indikativ steht. Mit dem Zusatzcharakter mag es auch zusammenhängen, daß der Text von 16. 17 so auffallend

chlecht überliesert worden ist, derart daß der zweite Teil von 16 als gänzlich unverständlich erweißt, und Vermutungen darwie er gelautet haben möge, wertlos sind, und daß 17 minstens verstümmelt auf uns gekommen ist. Der zur Verfügung mhende Rand war vermutlich schmal, die Schriftzüge wurden damöglichst klein gestaltet und daher unleserlich, und die Folge ein zum Teil unverständlicher, zum Teil unvollständiger Text. Auch 17 nämlich ist Zusatz, und zwar ebenfalls messianischer. Die Ewigkeit oder Dauer der Herrschaft des Königs war ja schon 5 - 7 ausgesagt worden: es bedurfte daher hier keines dahin welenden Wunsches mehr. Im Gegenteil, ein solcher Wunsch Tohte jene Aussage aufzuheben. Doch scheint der ganze Zusatz weinen Ursprung einem bedenklichen Leser zu verdanken, der an "Mond" 7 Anstoß genommen hatte und seinerseits die "Sonne" au der ihr gebührenden Ehre bringen wollte. Mit der schönen Formel 17b, die auf Gen. 12, 3, eine wohl schon zur Zeit der Entstehung dieses Zusatzes messianisch verstandene Stelle, zurückmeht, schließt der zweite Zusatz, wohl abgerundet, ab. So groß mich soll das Glück der Regierung des Messiaskönigs sein, daß es in aller Welt sprichwörtlich wird.

Man muß nach dem allen zuletzt nochmals ernstlich die Frage aufwersen, ob nicht auch schon der Grundstock dieses merkwürdig zusammengesetzten Psalms (1—7, 12—15) von Haus aus dem Messias gegolten habe. Er wäre dann in einer Zeit entstanden, als das Messias-Ideal noch verhältnismäßig einfach war, also mehr oder weniger lange vor oder sehr bald nach dem Exil. Diese Frage ist weder ohne weiteres zu verneinen, noch nötigt irgend etwas, sie zu bejahen. Die Entscheidung wird auf der Seite subjektiven Eindrücke liegen, die der Leser vom Grundstock des Psalms hat, wobei die völlige Farblosigkeit der Zeichnung der Persönlichkeit des Königs für den messianischen Charakter ins Gewicht fallen wird, während andere diese Farblosigkeit der Individualität des Dichters zu gute halten und daher die Möglichkeit, daß der Psalm dennoch einem bestimmten Könige der Gegenwart gegolten habe, nicht verwersen werden.

### Zu Psalm 99.

Das Verständnis dieses Psalms verbaut man sich völlig, wen man ihn, wie es in der Regel geschieht, nach Maßgabe des אין מוד am Schluß von v. 3. 5. 9 abteilt und dann gar noch am Schluß von 7 ein weiteres אוד שודף (so Duhm) einschiebt. Da איז שודף ist, wie auf den ersten Blick einleuchten sollte, lediglich ein liturgischer Zusatz (Baethgen wagt es wenigstens am Schluß von v. 5 zu streichen, doch nur vermutungsweise, ähnlich zu v. 3 und steht auf der gleichen Stufe wie etwa das אוד ברוך הוא Lit ratur geläufig sind. Für die Erkenntnis der Komposition und de Inhalts eines Psalms ist Derartiges genau so viel wert wie d vielumstrittene אולף לובנות מולה בוות מולה בוות מולה בוות מולה בוות מולה בוות שונה 
Dazu kommt ein zweites. Bekanntlich hat 4 a den Auslegt viel Not gemacht, und eine wirklich befriedigende Erklärung! bisher niemand zu geben vermocht. Durchaus begreiflich! handelt sich hier um einen (wenngleich alten) Zusatz, (ebensobei 8 c, schon Olshausen) den nicht nur die inhaltliche Unklarl und textliche Unsicherheit (בווא ist Prädikat zu של sollte aber zu של sein), sondern auch Zusammenhang und Metrum solchen erweisen, ganz abgesehen davon, daß die ganze Bemerk die man etwa: "Das ist die Stärke des Königs, daß er das Reliebt" wiedergeben muß, einer Sentenz nicht unähnlich sieht, jed falls an dieser Stelle recht prosaisch klingt. Es genügt also ni mit Duhm nur של zu streichen.

Wird beides beachtet, so ist der Aufbau des Psalms fort wie inhaltlich sehr durchsichtig. Formell: wir haben vor uns z Strophen, die beide mit dem Kehrvers endigen: "Erhöht Jal unsern Gott, werft am Schemel seiner Füße (oder: an sein heiligen Berge) euch nieder"! (5. 9). Inhaltlich: in Strophe z der Grund des Königseins Jahves zunächst seine Erhabenheit (1-sodann und vor allem seine Gerechtigkeit (—Heilsdarbietung) nannt (4) und daran die Aufforderung zur Anbetung geknü

trophe 2 wird die Tatsache festgestellt, daß es noch in der nwart Moses, Aarons und Samuels gibt, die als priesterliche precher für ihr Volk eintreten, die mit ihrer Fürbitte Gehör n, denen Jahwe sich redend offenbart (wie weiland Mose in Wolkensäule), weil sie durch ihren Wandel in seinen Zeugnissen Satzungen sich als zu Organen Gottes ebenso gut wie Mose, n, Samuel geeignet erwiesen haben — ein zweiter Grund anzubeten und zu preisen!

Der Psalmist meint also, daß die Hoffnung der Gemeinde auf Erleben des Kommens des Reiches Gottes (דו יהות מלך), zust auf der Gnade des erhabenen und heilbringenden Gottes (בי שול של על יו של

Auf andere Auslegungsfragen gehe ich hier nicht ein, wie ich in eine Auseinandersetzung über die Gesamt-Auffassung, über natürlich mit meinem eben gemachten Vorschlag keineswegs letzte Wort gesagt sein soll, an dieser Stelle nicht einzutreten. Mir kommt's lediglich auf eine bessere Erkenntnis des Ge-Aufbaus an: dazu wollte ich im Vorstehenden kleine Winke ben haben. Doch meine ich, daß Baethgen im Gegensatz zu ms "kunstvollem Character" (s. o.) mehr im Recht ist, wenn eine eigne (wie auch sonst) ziemlich buntscheckige metrische rdnung ("Doppelvierer, Vierer, Doppeldreier, Dreier, Sechser") als "Vermutung" bezeichnet. Der Gesamt-Aufbau des Psalms le nach dem oben gemachten Vorschlag folgendermaßen

wiederzugeben sein, und diese Wiedergabe zugleich das Gesagte am besten erläutern:

Jahwe ist König geworden:
so sollen sittern die Völker!
Er thront: über den Cheruben:
so möge beben die Erde!
Jahwe ist groß in Zion,
erhaben ist er über alle Völker!
Preisen soll man seinen Namen,
der groß und furchtbar ist!
Du bist es, der Redlichkeit aufgerichtet hat.
Recht und Gerechtigkeit hast du in Jakob ausgeübt.
Erhöht Jahwe, unsern Gott,
werft am Schemel seiner Füße euch nieder!

Samuels unter den Anrufern seines Namens:
Sie rufen zu Jahwe,
er erhört sie.
In der Wolkensäule redet er zu ihnen,
zu ihnen, die seine Zeugnisse beobachten,
die Satzungen, die er ihnen gegeben hat.
Ja, Jahwe unser Gott, du hast sie erhört:
ein Gott voll Vergebung warst du ihnen.
Erhöht Jahwe, unsern Gott,
werft an seinem heiligen Berge euch nieder!

Noch gibt es Moses und Aarons unter seinen Priestern,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So darf übersetzt werden, selbst wenn nach dem Buchstaben des Textes das Partizip einen Zustandssatz ausdrückt.

#### Miscellen.

Von Eb. Nestle in Maulbronn.

#### 1. Zu den Onomastica sacra.

Schon mehrfach wünschte ich in dieser Zeitschrift Bearbeitung r Onomastica sacra. Wie nötig eine solche, zeigt Deißmann's röffentlichung eines dem 3. oder 4. Jahrhundert zugewiesenen pyrusblattes aus einem Onomasticon sacrum in Nr I der "Verientlichungen aus der Heidelberger Papyrussammlung" (Heidelrg, Winter 1905 S. 86—93).

Deißmann bespricht Philo's Worterklärungen, wünscht eine naue Prüfung derselben und fährt fort:

"Wie interessant diese Prüfung im Einzelnen ist, mag ein Beispiel zeigen. Siegfried Philonische Studien S. 160 hat zu erklären gesucht, weshalb Philo Noema durch πιότης übersetzt habe. Er hat die Stelle de post. Cain bei Tischendorf Philonea S. 120 § 35 im Auge, wo aber Νοεμαν überliefert und von Wendland II S. 26 in den Text gesetzt ist. Siegfried denkt an eine Einwirkung des Arabischen auf Philo. Nun ist OS 203, 20 (Colb.) Νοεμα durch πίστις, Hieronymus OS 9, 3f. Noemma durch decus sive voluptas vel fides, 9,10 Noeman durch fidelis vel motus eorum wiedergegeben. Die erste Vermutung, die uns kommt, ist die, daß πίστις in Colb., von dem dann Hieronymus sachlich abhängt, ein alter Lesefehler statt des philonischen πιότης ist, vgl. schon Siegfried Philo S. 367. Ganz unmöglich wäre es freilich auch nicht anzunehmen, daß bereits Philos πιότης aus einem Mißverständnis der durch die Ähnlichkeit des Namens mit dem part. niph. 1980 entstandenen Etymologie κίση hervorgegangen ist."

Letztere Bemerkung ist ganz hinfallig. πιότης ist bei Philodurch den Zusammenhang gesichert, vollends durch den Hinwis auf Deut 32, 15, und die Etymologie ist vorzüglich bestätigt durch das andere poetische Stück des Pentateuchs Gen 49, wo in LXX v. 10 dem hebräischen 1292 ' Y W TW ... WTM entspricht löüv...

τὴν γῆν ὅτι πίων. Die Deutung Νοεμα — πιότης ist auch is cod. 135 — r zu Gen 4,22 überliesert, wozu Lagarde's Anmerkung in seiner Genesis graece verglichen werden mag.

2. Ebenda schreibt Deißmann S. 88 über die lateinischen Onomastica:

"Das noch nicht benutzte handschriftliche Material scheint groß zu sein. Kaum beachtet ist, so viel ich weiß, die von F. F. Fleck, Anecdota... aus einer Turiner Lactantius-Handschrift wieder veröffentlichte... Genealogia biblica (Taur.) mit einer großen Anzahl von Etymologien, die zum guten Teil weder von Hieronymus noch von den griechischen Onomastica abhängig sind".

Deißmann weiß nicht, daß dieser Text in den Monumenta Germaniae von Mommsen (Chronica minora I, 156), von C. Frick in der Bibliotheca Teubneriana (Chronica miora I 1893), vor allem von Lagarde in seinen Septuagintastudien II (1892) 5–28 neu herausgegeben worden ist. Ich habe schon vielfach auf diese Quellen hingewiesen, zuletzt in dieser Zeitschrift 1905, S. 361.

3. Im gleichen Zusammenhang schreibt Deißmann:

Der Einfluß des Hieronymus ist ein ungemein starker. Aber z. B. die Interpretationes Hebraicorum, Chaldeorum Grecorumque nominum veteris ac novi testamenti von Franciscus Ximenes am Schluße der lateinischen Bibel, die Paris 1526 bei Thielmann Kerver erschienen ist und von der ich ein Exemplar besitze, zeigen doch auch eine Anzahl von Hieronymus nicht abhängiger Etymologien.

Da Deismann über diese "Interpretationes" nicht genauer unter-

et zu sein scheint, wiederhole ich was ich vor bald 30 Jahren leinen Israelitischen Eigennamen S. 9 f. drucken ließ:

Eine neue periode (der Namenerklärung) beginnt erst mit dem anfang des sechzehnten jahrhunderts, eröffnet durch den cardinal Ximenes, der sein grosses werk, die complutensische polyglotte, durch beigabe eines hebräischen eigennamenslexikon vollendete. Die beigabe desselben war ein lieblingsgedanke des cardinals und in seinem auftrag ist es a viris linguarum peritia praecellentibus (wie der prolog an Leo X sagt) gearbeitet, also aus beiträgen mehrerer zusammengestellt worden. (Darnach ist die gewöhnliche angabe, daß es von Alphons von Zamora (allein) verfaßt sei, zu berichtigen. Cf. Franz Delitzsch, Studien zur entstehungsgeschichte der complutenser polyglotte [Leipziger Universitätsprogramm 1871], s. 27 f.). Wie glücklich damit der cardinal die bedürfnisse und neigungen seiner zeit getroffen, ist daraus ersichtlich, daß dasselbe nicht bloß von Stephanus mit ganz wenigen veränderungen mehrfach abgedruckt und von da in andere ausgaben herübergenommen wurde, sondern daß ihm auch in der verhältnißmäßig kurzen zeit von 50 jahren mindestens 10 ähnliche zum teil sehr umfangreiche werke gefolgt sind, der mehrfachen auflagen nicht zu gedenken. (Ein verzeichnis derselben, das übrigens mannichfach zu verbessern ist, siehe im [so 1876!] Appendix zu Jo. Christophori Wolfii, Historia lexicorum Hebraicorum. Vitembergae 1705, s. 228 bis 240). Fast in keinem größeren bibelwerk fehlten diese register, in der Biblia regia z. b. füllen sie im VII. band 120 columnen, ad sacrae scripturae studiosorum utilitatem von der censur zum drucke genehmigt.

So 1876. Ich hatte im weiteren Verfolg dieser Studien eine imlung all der Bibelausgaben des 15. und 16. Jahrhunderts elegt, in welchen solche 'Interpretationes' sich finden. Bei ner Rückkehr von Tübingen nach Ulm sind mir 1893 diese imlungen mit andern verloren gegangen; jetzt ließen sie sich dem Bibelkatalog des Britischen Museums und andern Werken itschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. L. 1906.

mit weniger Mühe, als ich sie umsonst aufbot, erneuern. Was soll also diese Anführung eines speziellen Bibeldrucks? Ich zitiere in Deißmann nur noch das Wort seines Heidelberger Kollegen Merz, der im Journal Asiatique (Mars-Avr. 1891 p. 274) drucken liel.

55

D

De

'Chaque réimpression de la Vulgate en permit la preuve [von Einfluß der philonischen Namenerklärung]; car on ajoute généralement à ces éditions une liste des noms propres hébreux dressé d'après l'onomastique de saint Jérome'.

"Chaque" und das Präsens "ajoute" ist etwas zu viel; aber gegenüber der Hervorhebung eines einzelnen Drucks doch ehr richtig.

# 2. Luther über Symmachus zu Gen 4,4. Th. Kolde hebt in seiner Besprechung des neunten Bands

der Weimarer Luther-Ausgabe (1893) in der GgA 1895 Nr. 7 S. 583 hervor, daß wir in den "Scholia" oder "Collectanea", de dieser Band enthält, nicht Nachschriften oder Bearbeitungen von (gehörten) Predigten Luthers hätten, wie die Herausgeber annehmen, sondern etwas viel Wertvolleres, Luthers eigene fleißige Vorbereitungsarbeit auf seine Genesispredigten; das beweisen ihm insbesondere die gelehrten Bemerkungen, denen wir hier begegnen. Als Beispiel führt Kolde an, daß Luther zu Gen 1, 2 S. 333,30

die Septuagintaübersetzung erwähne

"und S. 338,21 zu Kap. 4,4 zitiert er sogar die Übersetzung des Symmachus(!) Symmachus transtulit: et inflammavit dominus super Abel".

Kolde's Ausruszeichen hinter "Symmachus" ist doppelt berechtigt. Nach seinem Sinn soll es wohl nur darauf hinweisen, daß Luther in einer wirklich gehaltenen Predigt nicht den Symmachus zitiert hätte. Geht man der Stelle aber näher nach, so zeigt sich, daß hier eine Verwechslung von Symmachus mit Theodotion vorliegt. Wie diese Verwechslung entstand, möchte ich durch diese Zeilen erfahren. Hieronymus schreibt in seinen quaestiones zur Stelle:

Unde scire poterat Cain quod fratris eius munera suscepisset

deus et sua repudiasset, nisi illa interpretatio vera est quam
Theodotion posuit: et inflammavit dominus super Abel
et super sacrificium eius, super Cain vero et super
sacrificium eius non inflammavit.

Die mittelalterlichen Erklärer führen die Hieronymusstelle an, B. Lyra in der abgekürzten Fassung: nisi vera esset interpretatio Theodotionis: et inflammavit u. s. w. Den Symmachus finde ich bei Lyra zur Stelle nicht erwähnt. In der Sixtina von 1587 Finde ich ihn erstmals mit seinem ἐτέρφθη.

"Theodotio ἐνεπύρισεν. Aquila ἀπεκηλήθη vel ἀπεκλήθη [das richtige ist ἐπεκλίθη, s. Field zur Stelle]. Symmachus ἐτέρφθη. Editio syra εὐδόκησεν".

Aus J. G. Meintels fortgesetzten kritischen PolyglottenKonferenzen über das erste Buch Mose (Nürnberg 1769 S. 11)

che ich, daß es eine Tübinger Dissertatio de Sacrificio Caini et
Abelis von Jo. Ad. Osiander von 1678 und eine andere von

D. Alb. Schuhmacher, de εμπυρισμω Sacrificii Abelis, Bremen 1718

gibt, aus denen in Herrn Mehlhorns Auszügen I. B. p. 1053 ff.

Mitteilung gemacht werde, der "auch die Exempel der Schrift und

clas Zeugnis Luthers, aus Heideggeri, Hist. Patriarch. P. I,

184 wider Corn. a Lapide beigebracht". Ob hier über Luthers

Berufung auf Symmachus etwas zu finden ist, weiß ich nicht, da

mir diese Schriften nicht zur Hand sind. Kann einer der Leser

Außschluß geben, ob vor Luther Symmachus zu Gen 4,4 falsch

oder richtig zitiert wurde?

#### 3. 1 Könige 3, 22.

Alle mir bekannten Übersetzungen geben das dreisache לא כי dieser Verse ruhig durch "Nein! sondern" wieder, nach der Regel von Ges § 163, a wie in Gen 18, 15; 19, 2. Aber in keinem Kommentar finde ich etwas über die sonderbare Akzentuation, welche die Übersetzung fordert: "es ist nicht so; mein Sohn lebt". Auch das Targum hat אלק oder לא כין לא אלק, dagegen Gn 18, 15 אלק ים, Levy führt unsere Stelle ausdrücklich mit der 

## 4. 1 Könige 5, 13.

P V

I

Daß das sonst recht wörtlich übersetzende Targum der Könige hier Zeder und Yssop von den Königen aus dem Haus Davids is dieser Welt und im Reich des Messias deutet, sollten die Konmentare nicht verschweigen. P. Volz erwähnt, soweit ich sehe, in seiner jüdischen Eschatologie, auf den 40 Seiten, die er dem Messiaskönig widmet, die Targume mit keiner Silbe. Auch sonst vermisse ich sie unter seinen Quellen. In v. Orelli's Artikel Messias in der Prot. Real-Enzyklopädie sind sie mit Recht beigezogen, nicht aber unsere Stelle, die eine hübsche Parallele zu Jes. 53,2 ist. Der Wurzel aus dem dürren Erdreich entspricht der Yssop, der aus der Mauer herauswächst.

## 5. Drusius als erster Sammler von Hexaplafragmenten.

In der Praesatio zu seiner Sammlung der Hexaplasragmente schrieb Montsaucon (1713):

Post restaurata, proximis saeculis, litterarum bonarumque artium studia, ubi veterum scripta, quae diu jacuerant intentui proxima, e situ vindicari et in publicum emitti coeperunt, non defuere viri qui de restaurandis si non Hexaplis, Hexaplorum saltem laciniis, cogitarent. Qui vero primus rei manum admovit Flaminius Nobilius, in Bibliis Græcis Romæ cusis anno 1587, multas Aquilæ, Symmachi et Theodotionis aliorumque interpretum lectiones notis inserit, quotquot videlicet tum ex Romanis codicibus, tum ex veterum libris excerpere potuerat Petrus Morinus Parisinus, ut ex ejusdem Morini epistolis aliorumque testimoniis arguitur.

Sub hæc Johannes Drusius eadem ipsa quae Flaminius ediderat, non paucis accessionibus locupletata cum eruditis notis descripsit: at cum fato praeoccupatus ea in publicum edere non potuisset, post ejus obitum publicandi curam suscepit Sixtinus Amama Hebraicarum litterarum Franeckerae professor: opusque Arnhemiae prodiit anno 1622, hoc titulo: Veterum interpretum Graecorum in totum Vetus Testamentum fragmenta, collecta, versa et notis illustrata a Johanne Drusio etc.

"Sammlung der hexaplarischen Fragmente: zuerst von Petr. Morin. in der Sixtin-Ausg. d. LXX, Rom 1587. (fälschlich nennt man gew. Flaminius Nobilius als Herausg., s. Eichstädt ad Mor. hermen. p. 145): von Joh. Drusius: Vet. interpretum . . . Arnh. 1622, 4; von Martianay im 2. Bd. seiner Ausg. d. Hieron. Par. 1699 etc."

Aus dem Katalog der nach Amerika gewanderten Bibliothek aul de Lagarde's lernte ich 1892 erstmals folgenden Eintrag sennen, der in der Abteilung "Bibel, Griechisch" unmittelbar hinter Textausgaben und vor des Drusius fragmenta von 1622 steht:

Driesschus, J. (= Drusius), in psalmos Davidis veterum interpretum fragmenta. Antwerpiae 1581. Mit der Bemerkung de Lagarde's: Unbeschreiblich seltenes Buch 4°.

Mir war der Titel vorher in keinem Katalog aufgestoßen, auch seither ist es mir erst vor kurzem gelungen, aus einem englischen Katalog, in dem die Nummer mit "rare" bezeichnet und doch sehr billig angesetzt war, sie zu erwerben, und zwar in einem tadellosen Exemplar. Ein "Buch" kann die Veröffentlichung zwar kaum genannt werden; denn sie umfaßt nur 36 Seiten, und das Format ist zwar 4°, aber nur 21, 5:15 cm. Der genaue Titel lautet

IN
PSALMOS
DAVIDIS
VETERVM INTERPRETVM
QVAE EXSTANT
FRAGMENTA
IOHAN. DRIESSCHVS
COLLEGIT.
[DRUCKERZEICHEN]

ANTVERPIAE,

# EX OFFICINA CHRISTOPHORI PLANTINI ARCHITYPOGRAPHI REGIJ.

M. D. LXXXL

Das Druckerzeichen ist das bekannte Signet Plantins: 1 Zirkel mit der Umschrift: Labore et constantia.

Der Druck beginnt S. 3 mit der Erklärung der "Significatio litterarum quibus in hoc opere usi sumus." Wie wir noch he braucht schon Drusius die griechischen Buchstaben  $A\Sigma\Theta$  Aquilas, Symmachus, Theodotio usw.

Dann folgen die Zeugnisse aus Hieronymus S. 3 u. 4.
Auf S. 5 beginnt die Sammlung der Fragmenta: hebr.,
griechisch bis S. 35. Auf S. 36 einige Addenda et Corrige
Darunter folgende der Mitteilung werte Schlußschrift:

Collector ad Lectorem.

Amice Lector damus hic fragmenta veterum interpre in Psalmos, opus non adhuc visum huic æuo, quod eden curavi mihi & paucis qui hic sunt. Authores ex quibus collegimus, omnes Græci sunt; excipies Hieronymum, cui minimam partem debemus. Inter Græcos multus admo Theodoretus in citandis interpretationibus priscis, cuius com tarium in Psalmos intentè mihi quaesitum, non repperi Latinum; postea didici ab interprete Græcum exemplar nor typis vulgatum esse: extare autem Venetijs manuscriptu Bibliotheca Marciana. hoc cum prodibit, poteris Græca at ad ea quæ nos Latinè tantum posuimus fide interpretis. habui de quibus te admonerem. Vale & fruere.

Soweit Drusius. Da auch Field, ähnlich wie Montfaucon, seine æfatio beginnt: Origenis Hexaplorum deperditorum fragmentis spectis conquirendis et edendis primus operam navavit Petrus orinus Parisinus... 1587... Post Morinum idem opus suscepit hannes Drusius in libro post obitum ejus edito... 1622, and auch im Monitum zu den Psalmen der hier beschriebenen urmmlung gleichfalls nicht gedenkt, freue ich mich umsomehr, dem ten Drusius zu der ihm gebührenden Ehre zu verhelfen. Der ann ist mir schon lange lieb, auch als Herausgeber des griefischen Sirach (Franekerae 1596). Mein Exemplar der nächsten rachausgabe von David Höschel (Augsb. 1604) trägt die eigenindige Widmung des Herausgebers: Cl. viro Jano Drusio mittit ugusta David Hoeschelius δόσιν ὁλίγην τε φίλην τε.

Fürwahr: habent sua fata libelli. Auch die Appendix zum atalog 'Bible' des Britischen Museums erwähnt das Büchlein nicht. ber Drusius vergleiche man den trefflichen Artikel von Ernst nd Carl Bertheau in der PRE. Ob eine der dort aufgezählten chriften von Meursius, Vriemoet, Niceron, Curiander, welche Verzichnisse seiner Schriften geben, diese nennen, habe ich nicht verzigt. Drusius war damals 31 Jahre alt und seit kurzem verheiratet. 'gl. auch Diestel, Geschichte des A. T's. S. 422 f.

Nachschrift: Swete's Introduction verweist (p. 76) für weitere iteratur über die Hexaplafragmente auf Fabricius-Harles III, 701 ff. ort finde ich folgenden Zusatz von Pfeiffer:

Drusius iam ann. 1581 sub nomine Driesschii edidit: In Psalmos Dauidis veterum interpretum, quae extant fragmenta. Antwerp. ex offic. Plantini. 4. 64 pagg. In fine ita adloquitur lectorem: "Amice lector, damus (wie oben)... qui hic sunt etc. vnde patet, eum, non Nobilium, primum fuisse Hexaplorum restauratorem.

Hier ist also schon alles gesagt, was ich zu sagen habe; nur unn ich nicht erklären, wie Pfeiffer dem Druck 64 Seiten zuschreibt, att 36, und doch die angeführte Bemerkung 'in fine' stehen läüt. ein Exemplar scheint durchaus vollständig.

# 6. Zu dem Bericht des Origenes über seine 5. und 6. Bibelübersetzung.

Mercati hat das Verdienst, den eigenen Bericht des Origens über die 5. und 6. Bibelübersetzung der Hexapla wieder ans Licht gezogen zu haben (D'alcuni frammenti esaplari sulla Va e Va edizione greca della Bibbia in Studi e Testi V Rom 1901 p. 28—49. Aber in einem Punkt scheint er ihn mißverstanden zu haben. Er druckt ihn nach dem Codex Laur. III del Plut. VI seec so ab (p. 29).

Ε΄ ἔκδοσις ήν εύρον ἐν Νικοπόλει τῆ πρὸς 'Ακτίοις, τὰ δέ παρακείμενα αὐτῆ ἐστιν ὅσα ἐναλλάσσει παρ' αὐτήν.

ς' ἔκδοσις εὐρεθεῖσα μετὰ καὶ ἄλλων βιβλίων ἐβραϊών καὶ ἐλληνικῶν ἔν τινι πίθφ περὶ τὴν Ἱεριχὼ ἐν χρόνοις τῆς βασιλείας ἀντωνίου τοῦ υἰοῦ Σευήρου.

Mercati gibt sich Mühe, den Satz τὰ δὲ παρακείμενα zu verstehen. Ma di chi sono poi queste varianti?... Ora va bene Teodozione, ora ricorre una lezione che sta altresì nei LXX; della VI<sup>a</sup> poi quasi nulla rimane (p. 40 f.). Gerade von der VI<sup>a</sup> mul man sie herleiten. Man hat einfach den Punkt hinter αὐτὴν πι streichen und alles ist in Ordnung. Origenes hat der VI<sup>a</sup> keine eigene Spalte eingereimt, sondern ihre Lesarten einfach als Varianten zur V<sup>a</sup> mitgeteilt.

# 7. Zu Luthers Aufzählung der alttestamentlichen Bücher.

(Bd. 17 S. 253).

Im Jahrgang 1897 S. 252—254 wies ich darauf hin, daß noch Luther die alte Zählung von 24 alttestamentlichen Büchern beibehalten habe, und druckte aus seiner Bibel von 1545 die Inhaltsübersicht über die Bücher des A. T's ab. Erst jetzt fiel mir auf, daß von mir (oder dem Setzer; mein Msk. habe ich nicht mehr) zwischen "Jesus Syrach" und "Maccabeorum" der Titel "Baruch" ausgelassen wurde. Luther zählt die Apokryphen nicht, wie im NT. die Antilegomena, hat aber 7, nicht 6, Titel.

#### 8. Zu Dan 11, 18.

Wie schwer ist doch pünktliches Kollationieren!

Zu seiner Textlesart καταπαύσει merkte Tischendorf an, daß κατακαύσει lese. In seiner 6. u. 7. Auflage bemerkte ich in inem Supplement, daß auch B so habe "AB κατακαυσει" 180. 1887). Swete druckte 1894 im Text καταπαύσει ohne riante im Apparat, und ich habe dies nicht bemerkt, als ich für i die Propheten mit der Photographie von B verglich (Vorwort XVII der ersten, p. XVIII der zweiten Auflage, 1899). Nach zete müßte man weiter annehmen, daß auch Q καταπαύσει habe, er auch diese Hds. hat (nach Parsons; XII) καταπαύσει In itch-Redpath steht unter κατακαίειν und καταπαύειν das Riche, weil dieser Teil nach meinem Supplement und nicht nach zete gearbeitet wurde. Natürlich ist καταπαύσει richtig, und so bei Swete gegen sein Prinzip der Hds. zu folgen, aus der ctina von 1587 das Richtige im Text geblieben; um so mehr er der Apparat zu berichtigen.

#### 9. Zu den NOE-Münsen von Apamea.

Schon lange bekannt sind die Münzen von Apamea in Phryen mit Darstellung der Arche Noahs. Man sehe Schürer in den v. Weizsäcker gewidmeten Theologischen Abhandlungen (1892) 54, wo er Anm. I sagt:

Die Münzen sind schon den älteren Numismatikern bekannt (Eckhel, Doctr. Num. III, 132 ff.). Am eingehendsten sind sie beschrieben und erörtert bei Madden, On some Coins of Septimius Severus, Macrinus and Philip I. struck at Apamea in Phrygia with the Legend NQE (Numismatic Chronicle 1866, p. 173—219 und pl. VI).

Ich notierte mir von Literatur weiter: Babelon in Rev. de Hist. des Rel. 1891. 23, 174—183, wiederholt nach Bull. Crit. 193, 15 p. 343 in: Mélanges Numismatiques. Paris (1. Série 1892. Série 1893; der Rezensent gibt nicht an, in welcher Serie der ufsatz steht).

Weder Madden noch Babelon ist mir zur Hand. Ich komme

auf die Münzen, weil in Schuster-Holzammer, Handbuch zur Bildischen Geschichte. Sechste, völlig neu bearbeitete Auflage von J. Selbst und J. Schäfer (Freiburg in Br. 1905 S. 105) eine diem Münzen abgebildet ist, mit der Unterschrift "Bronzemünze des Kaisers Philippus des Älteren. Rom." In der Beschreibung sind sie richtig Apamea zugewiesen und ist gesagt, daß auf der Vordesseite des Kastens NΩ, auf einigen ganz gut erhaltenen Exemplans NΩE (Noe) zu lesen sei. Faktisch zeigt aber die Abbildung der Münze ganz deutlich NEΩ, nicht NΩE. Wie ist dieser Widerspruch zu erklären?

### 10. Eglath šelišijja.

Die "dreijährige Kuh" Jes. 15, 5 Jer. 48, 34 wird jetzt gewöhnlich als Ortsname gefaßt. Aber kein Kommentar oder Lexikus verweist auf den ältesten Beleg für diese Auffassung, auf des Hieronymus Quaestiones in Genesin, wo er zu 14, 2. 3 schreibt:

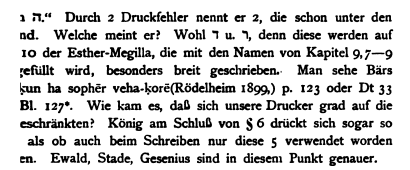
Bale lingua hebraéa κατάποσις i. e. devoratio dicitur. tradunt igitur Hebraei hanc eandem in alio scripturarum loo. Salissam nominari dicique rursum μοσχάδα τρισσεύουσαν i e. vitulam conternantem, quod scilicet tertio motu terrae absorpta sit, et ex eo tempore, quo Sodoma et Gomorra. Adama et Zeboim divino igne subversae sunt, illa parvula nuncupatur.

Lagarde zitierte zur Stelle "Reg.  $\alpha$  9, 4." Er hätte Jes. 15, 5 (Jer. 48, 34) schreiben sollen.

#### 11. Zu den literae dilatabiles im Hebräischen.

Wenn die Schüler anfangen die hebräische Schrift zu erlernen, haben sie in der Regel an den literae dilatabiles eine große Freude. Für die gewöhnlichen Drucke werden 5 genannt, mit dem Zusatz, daß sich in den Handschriften auch noch andere finden. Gesenius-Kautzsch § 5 d nennt jetzt 7, 5, 7 unter Verweisung auf Strack in Th. Lbl., 1882 No. 22.

Alting ("Fundamenta; 6. A. 1701) nennt die gewöhnlichen 5 und fährt fort: His nonnulli sextam addunt 5, alii insuper septi-



#### 12. Zu 24 (1904) 321.

Am angegebenen Orte machte ich daraufaufmerksam, daß die jetzt kerlin befindliche Handschrift Codex Phillipp. 1424 unter anderem : für die Textkritik der biblischen Bücher noch nicht ausgenutzte έρμηνεία λέξεων τῆ ἀγία γραφῆ ἐμφερομένων Στεφάνου καὶ ἐτέρων λεξιγράφων

nalte. Falls jemand diesen Wink verfolgen wollte, so sei er an erinnert, daß im Cod. Vat. 1456, der Mutterhandschrift des ebianischen Ortsnamenlexikons nach Lagarde Onomastica sacra<sup>2</sup> 204 — in der ersten Auflage fehlt dieser Aufschluß — neben von Largarde abgedruckten Onomastica auch enthalten ist:

λεξικύν τῶν ἐνδιαθέτων γραφῶν ἐκτεθὲν παρὰ Στεφάνου καὶ ἐτέρων λεξιγράφων.

Von dieser Handschrift sagt Lagarde: saeculi (ni fallor) unimi; Klostermann weist sie dem XII. Jahrhundert zu.

: <u>=</u> 1

# Bibliographie'

von Lic. Dr. A. Frhr. v. Gall.

† Ayres, S. G., Complete index to the Expositor's Bible, topical and textal; general preface to the Expos. Bible by the editor, W. R. Nicoll, together with introduction to The Old and New Testament sections by W.H. Bennett and W. F. Adeney. New York 1905. 312 S.
† Davies, W. W., The Universal Bible Encyclopaedia. Toledo (Ohio) 1904. 5 + 1443 S. 80.

5 + 1443 S. 8°.
† Welsch, H., Biblisches Handwörterbuch. Zusammenstellung der biblischen Personen, Orte und Sachen und Erklärung derselben nach der geographische, historischen, archäologischen und kulturgeschichtlichen Seite hin, für Lehre, Lehrerseminare und Studierende. Mit 46 Illustr. u. 8 Bibelkarten. Paderben

Lehrerseminare und States 1905 V 432 S. 8°.

Budde, C., On the Relations of Old Testament Science to the Allied Departments and to the Science in General, s. AJTh. (05). IX. S. 76—90.

† Cobb, W., H., A criticism of systems of Hebrew metre. Oxford 1905, VIII 216 S.

† Döller, J., Die Bedeutung des alttestamentlichen Bibelstudinms und seiner Abellogischen Fakultät der k. k. Universität Wien. Antitu-Pflege an der theologischen Fakultät der k. k. Universität Wien. Antritt-vorlesung. Wien 1905. 21 S. 80.

Pflege an der theologischen Faruitat der R. E. Universität wien. Annuar vorlesung. Wien 1905. 21 S. 80.

† Fadyen, Mc J. E., Introduction to the Old Testament. London u. New York 1905. 12 + 336 S. 120.

† Hirsch, S. A., A book of Essays. London 1905. XIII. 336 S. [u. a. I. Early English Hebraists: Roger Bacon and his predecessors; III. Johana Reuchlin, the father of the study of Hebrew among Christians. VII. The

Jewish Sibylline Oracles].

Hölscher, G., Kanonisch und apokryph. Ein Kapitel aus der Geschichte des alttestl. Kanons. Leipzig 1905. VIII 77 S.

† König, E., Der Geschichtsquellenwert des Alten Testaments in Vorträgen vor Lehrern und Lehrerinnen erörtert. Langensalza 1905. 86 S. 8°. (Pädstander)

gog. Magazin 288. Heft). † König, E., Neuere Hauptrichtungen der alttestam. Textkritik, s. ThLBl. o.

39 Sp. 457—463. † König, E., Massoretische Lese- und Kritikzeichen, s. StSt III, 9 (o5). S. 515—526.

† Stolzenberg, H., Die übersetzungstechnik des Wulfila untersucht auf grund

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die im Laufe des Jahres 1905 erschienene amerikanische Literatur hat Herr Professor G. F. Moore von der Harvard University in Cambridge (Mass.) zusammenzustellen die Güte gehabt.

clex bibelfragmente des codex argenteus, s. ZDPh. 05, 2 S. 145-193; 3, -392 el, Fr., Die konsonantischen Varianten in den doppelt überlieferten

el, Fr., Die konsonantischen Varianten in den doppelt überlieferten poetischen Stücken des massoretischen Textes. Leipzig 1905. 60 S. (Lpz. Diss.).
Wildeboer, G., Die Literatur im Alten Testament nach der Zeitfolge ihrer Entstehung. Übersetzt v. F. Risch. 2. Aufl. Göttingen 1905. X, 464 S. Wünsche, A., Die Schönheit der Bibel. 1. Bd.: Die Schönheit des Alten Testaments. Leipzig 1906. X, 390 S. 80.
Die Bibel nach dem masoretischen Text übersetzt von Zunz. 15. Aufl. Frankfurt a. M. (1905).
Biblia Hebraica Part L. ed. by Rud Kittel, London 1905.
Biblia Hebraica, ed. R. Kittel. 7. Liber Jesaiae, praeparavit R. Kittel. Leipzig 1906. S. 553-683. 80.
Biblia Sacra. Vulgatae editionis Sixti V. P. M. jussu recognita et Clementis VIII auctoritate edita. Ab artificibus hisce temporibus vigentibus ornatu. Lief. 2-14 15-25. Mains 1905. Fol.

VIII auctoritate edita. Ab artificibus hisce temporibus vigentibus ornatu. Lief. 2—14 15—25. Mains 1905. Fol.

Codices e Vaticanis selectis phototypice expressi, jussu Pii PP. X. consilio et opera curatorum bibliothecae Vaticanae. Vol. IV: Bibliorum ss. graecorum Codex Vaticanus gr. 1209 (cod B). Pars 1: Testamentum Vetus. T. I.

Milano 1905. IV e p. 1—394. Fol.

Deiss mann, Adolf. Die Septuaginta-Papyri und andere altchristliche Texte der Heidelberger Papyrus-Sammlung. Heidelberger Papyrussammlung. I).

Settle, E. und Bethune-Baker, J. F., The Cambridge Septuagint of 1665 and 1684. A biographical query, s. JThSt VI, 24 (July 05) S. 611—614.

Taylor, J., A critical edition of the Hebrew Bible, s. ET. XVII, 2 (Nov. 05) S. 74.

Cheyne, T. K., An Appeal for the Reconsideration of some Testing Biblical Passages, s. AJTh. IX. (05). S. 323—332.
Chosner, J., Hebrew humour and other essays. London 1905. VIII, 186 S.

Eppenstein, S., Beleuchtung einiger neuer Emendationsversuche im Alten Testament, s. MGWJ. 49, 5/6 05. S. 267—271. (Ex. 15, 12. Jes. 25, 11. Ps. 2, 11 Hos. 8, 9).

Ps. 2, II Hos. 8, 9).

Lanz-Liebenfels, I., Anthroposoon biblicum. Biblioexegiticum III [der Bund], s. VB 05, 3 S. 314—337.

mith, H. P., Old Testament Notes, s. JBL. XXIV. (05). S. 27—30.

Böhme, H., Der Babel-Bibel-Streit. Vortrag. Berlin 1905. 68 S. 80.

Closkie, G., New light on the Old Testament, s. PThR. III. (05). S. 595—617.

Fiebig, P., Babel und das neue Testament. Tübingen 1905. 23 S. (Sammlung gemeinv. Vorträge u. Schriften Nr. 42).

Lexemias, A., Alter Orient und Alttestamentler, s. Theol. Lit. Rl. 28. Sept.

Jeremias, A., Alter Orient und Alttestamentler, s. Theol. Lit. Bl. 28. Sept. o5. Sp. 337—349.

König, E., Schlaglichter auf den Babel-Bibel-Streit, s. BG. 41, 1. (05) S. 3—23.

König, E., Die babylonische Gefangenschaft der Bibel als beendet erwiesen.

Stuttgart 1905. (Schriftentum und Zeitgeist, Hefte su "Glauben u. Wissen"

Heft 5). \*\*Rönig, E., Die neueste Etappe im Babel-Bibel-Streit, s. Reformation 05, no. 21, S. 321—325; no. 22, S. 338—340.

König, E., The Latest Phase of the Controversy over Babylon and the Bible, s. AJTh. IX (05). S. 405—420.

† König, E., The Bible and Babylon. Their relationship in the history of culture. Translated with additional notes by W. T. Piller; preface by H. Wasse London 1005. XVI 127.

H. Wace. London 1905. XVI 137 S.

† Marcus, A., Zwischen zwei Stühlen. Nachruf zu Delitzsch's Babel und Bibel.

Vortrag, Altona 1905. 32 S. 80.

VIII. 412 S. mit Fig. u. 2 Taf. 80.

Klostermann, A., Beiträge zur Entstehungsgeschichte des Pentateuch, s. NEZ XVI, 8 (Aug. 05) S. 569-604; 9 (Sept. 05) S. 653-698.

† Nösgen, C., F., The New Testament and the Pentateuch. Transl. by C.H. Irwin. London 1905. 122 S.

Rapaport, J., Geheimnisse der Bibel. Wien 1904. V. 64 S. [mystische Glossen zum Pentateuch. — v. G.]

† Reinach, Th., Sur la date de la rédaction définitive du Pentateuqu, s. Verhandl. des II. intern. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII 382 S. 80.

Richardson, E. C., Oral Tradition, Libraries and the Hexateuch, s. PTM. III. S. 191-215 (1905).

† Sulzbach-Rosenfeld, D. A., Der Geist der Bibel. Moses. Frankfut a. M. 1905. 41 S. 1 Bildn. 80 (aus "die Wahrheit").

Brederek, E., Konkordanz zum Targum Onkelos. Gießen 1906. X. 195 S. 80 (Beiheft zu ZAW. IX).

Brederek, E., Konkordanz zum Targum Onkelos. Gießen 1906. X. 195 S. 80 (Beiheft zu ZAW. IX).

Marmorstein, A., Studien zum Pseudo-Jonathan Targum. I. Das Targum und die apokryphe Literatur. Pozsony 1905. 39 S. 80 (Heidelb. Diss.).

Neumark, L., Lexikalische Untersuchungen zur Sprache des jerusalemischen Pentateuch-Targums. 1. Hest. Berlin 1905. 48 S. 80.

Böhmer, J., Das erste Buch Mose, ausgelegt für Bibelsreunde. Stuttgatt 1905. VIII. 495 S. 80.

Green, F., (Mrs), The story of the beginning, Genesis in the light of recent research with introduction by H. E. Ryle. For children. London 1905. XV. 88 S. Haller, M., Religion, Recht und Sitte in den Genesissagen. Bern 1905. VII.

160 S. König, E., Has a new proof of the unity of Genesis been discovered?, s. ET XVI, 11 (Aug. 05) S. 524—527.
† Neteler, B., Das Buch Genesis der Vulgata und des hebräischen Textes, übers. und erklärt. Münster 1905. VII. 261 S. 80.

† Strack, H. L., Die Genesis übersetzt und ausgelegt. Zweite neu durchgearbeitete Aufl. München 1905. VII. 180 S.
† Thorne, H., Bible readings on the book of Genesis. 2 vols. London 1905. 616 S. 80.
† Höhne Interior Complete Strategie Comple

616 S. 80.
† Höhne, Ist die Geschichte der Schöpfung nach Kant-Laplace im Einklange mit der Darstellung derselben in der Bibel, s. BG 41, 2 (05).
† Quandt, A., Der mosaische Schöpfungsbericht in seinem Verhältnis zur modernen Wissenschaft. Graz 1901. XI. 170 S. 80.
† Sellin, E., Die biblische Urgeschichte. Groß-Lichterfelde 1905. 47 S. 80 (Bibl. Zeit- und Streitfragen I, 11).
† Halévy, I., L'unité rédactionelle des 3 premiers chapitres de la Génèse, s. Verhül. des II. intern. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel 30. Augbis 2. Sept. 1904. Basel 1905 VIII. 382 S. 80.
† Wünsche, A., Der Schöpfungsbericht nach Auffassung des Midrasch, s. VB 05, 3 S. 264-314.

05, 3 S. 264-314. Ayles, H. H. B., Critical Commentary on Genesis 2, 4-3, 25. New York 1904. 162 S. 120.

Coggin, F. E., Man's estate, an Interpretation of Genesis II, 4-IV, 26.

London 1905.

redmans, B. D., De beteekenis van het Paradijsverhaal, s. ThT 39, 6 (Nov. 05).

```
481-511.

tle, E., The Septuagint Rendering of Gen. 4, 1, s. AJTh (05).
                                                                                                                                                                                                                                                   IX. S. 519
mtle, E., The Septuagint Rendering of Gen. 4, I, s. AJTh (05). IX. S. 519.

mtle, E., Die Auffindung der Arche Noä durch Jakob aus Nisibis, s. ZKG

LXVI, 2 (05) S. 216—243.

mrks, W., Die Ersvaetergeschichten und ihr weltgeschichtlicher Hintergrund,

ZER Juli 05. S. 290—305.

mewin, M., Die Scholien des Theodor Bar Kônî sur Patriarchengeschichte

Gen. XII—L). Herausg. und mit einer Einleitung und Anmerkungen ver-

mehen. Berlin 1905. XXXVII. 35 S. 80 (Diss.)

mtle, E., Gen. XIV, 14 in the epistle of Barnabas, s. ET XVII, 3 (Dec. 05)
5. 139 140.

Rlin, E., Melchisedek, s. NKZ XVI, 12 (Dez. 05) S. 929-951.

stle, E., Eliezer, s. ET XVII, 1 (Oct. 05) S. 44 f.

Godbey, A. H., Shylock in the Old Testament. The story of Laban viewed
  m the light of the code Hammurabi, s. Monist July 05. S. 353-361.
    eppard, H. W., Note on the word עַרָה Gen. XLIX, 7, s. JThSt VII, 25 (oct.
  55) S. 140-
                                          -141.
 ercati, G., Due glosse all' Esodo nel codice Vaticano, s. RB. NS. X, 4 (oct. 05). S. 556. 557.
irnes, W. E., The ten words of Exodus XXXIV, s. JThSt VI, 24 (July 05).
 S. 557-
                             -562.
S. 557—562.
Peters, N., Die älteste Abschrift der zehn Gebote, der Papyrus Nash, untersucht. Freiburg i. B. 1905. 51 S. 1 Taf. 8°.

!wer, J. A., The Original Significance of the Rite of the Red Cow in Num.

19, s. JBL. XXIV. (05). S. 41—44.

>mmel, Fr., The bedstead (or rather 'couch') of Og of Bashan (Deut 3, 11)

s. ET XVI, 10 (July 05). S. 472.

!wer, J. A., The literary Problems of the Balaam Story in Numbers 22—24,

s. AJTh. IX. (05) S. 238—262.

!rker, L, The way of God and the way of Balaam, s. ET XVII, 1 (Oct. 05). S. 45.

Moore de Etude critique sur le Deutéronome. Paris 1905. 63 S, 8°.
irker, I., The way of God and the way of Balaam, s. ET XVII, 1 (Oct. 05). S. 45. Moor, de, Etude critique sur le Deutéronome. Paris 1905. 63 S. 80. nith, G. A., Jerusalem and deuteronomy, s. Exp. nov. 05. S. 336-350. sstle, E., The Greec Rendering of Deut. 16. 20, s. AJSi. XXI. (05) S. 131—132. itten, L. W., The Conquest of Northern Canaan, Joshua 11, 1—9, Judges 4—5, s. JBL. XXIV. (05). S. 31—40. Rosen wasser, E., Der lexikalische Stoff der Königsbücher der Peschitta unter Berücksichtigung der Varianten, als eine Vorarbeit für eine Concordanz zur Peschitta. Alphabetisch dargestellt. Berlin 1905. 130 S. 8. lettrich, G., Ein Apparatus criticus zur Pešiito zum Propheten Jesaja. Gießen 1905. 80. XXXII. 223 S. (Beiheft zu ZAW. VIII). White house, O. C., Isajah I.—XXXIX. Introduction, Revised version with notes, maps. Edinburgh 1905. 334 S. (Century Bible). Wilke, F., Jesaja und Assur. Eine exegetische Untersuchung zur Politik des Propheten Jesaja. Leipzig 1905. IV. 128 S. Lambert, Mayer, Notes exégétiques et grammaticales. 1) Isale X. 3
  Lambert, Mayer, Notes exégétiques et grammaticales. 1) Isale X. 3
2) ibid. XIV, 27. 3) ibid. XVII. 13. 4) ibid. XLIV, 4. 5) la transposition de
la voyelle du πet du ν à la consonne précédente, s. REJ. N. Avr. juin 05.
  S. 261. 262.
illerton, R., A New Chapter out of the Life of Isaiah [zu Jes. 22, 15-25].

AJTh. IX. (05) S. 620-642.

got, F. E., The Authorship of Isajas 40-66, s. N-YR. I. (05). S. 153-168,
 276—296.
  ow, E. J., Double for all her sins (Jes. 40, 2), s. ET XVII, 3 (Dec. 05) S. 141. 11s, L., The dualism of Isajah XLV, 7: was it Zoroastrian?, s. Asiat. Quart
  Rev. oct. 05. S. 286-294.
```

† Maecklenburg, F.. Über die Auffassung der Berufstätigkeit des Ebed-Jahre nach den Ebed-Jahrestücken 42, I—7. 49, I—9, s. ZWTh. 48, 3. (65). S. 314—343; 4. S. 493—516.
Cramer, K., Der geschichtliche Hintergrund der Kapitel 56—66 im Beckt Jesaja. Dorpat 1905. 112 S. 4°.
† Cornill, C. H., Das Buch Jeremia erklärt. Leipzig 1905. LII 536 S. St. Harris, J. R., "Spoken by Jeremy the prophet" s. Exp. sept. 05. S. 161—171.
† Jacoby, G., Die Komposition des Buches Jeremja, s. ThStKr. 06, 1 S. 1—39.
† Kieser, Das Jeremiabuch im Lichte der neuesten Kritik, s. ThStK. 05, 4

Kieser, Das Jeremiabuch im Lichte use Managelegt. 3. nen darks. 479—520.
† Orelli, C. v., Der Prophet Jeremia übersetzt u. ausgelegt. 3. nen darkgearb. Aufl. München 1905. VIII. 215 S. 8 (Kursgef. Komm. A. IV).
† Halévy, J., Le symbolisme ches Ezéchiel et Osée, s. Verhandl. des II. inten. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel, 30. Ång. bis 2. Sept. 1904.
Basel 1905. VIII. 312 S. 80.
† Harvey-Jollie, W., Ezekiel: his life and mission. Edinburgh 1905.
† Jahn, G., Das Buch Ezechiel auf Grund der Septuaginta hergestellt. Übersetst und kritisch erklärt. Leipzig 1905. XX 363 S. 80.
Müller, H., Der Prophet Ezechiel entlehnt eine Stelle aus dem Prophete Zephanja und glossiert sie. Eine These; s. WZKM. XIX, 3 (05). S. 263—570.
† mwydn mmul wodd Morceaux choisis des Prophètes et des Hagiographes i l'usage de la jeunesse, par D. Yellin et H. L. Zouté. Les Petits Prophètes Jerusalem 1905. VI. 80 S. 80.
† Happel, O., Amos 2, 6—16 in der Urgestalt, s. BZ. III, 4 (05).

thange de la jeunesse, par D. Fellin et H. L. Zoute. Les Fettis Propagni.

Jerusalem 1905. VI. 80 S. 80.

† Happel, O., Amos 2, 6—16 in der Urgestalt, s. BZ. III, 4 (05).

† Harper, W. R., Amos and Hosea. A critical and exegetical commentary.

Edinburgh. 1905. 80 (Inter. crit. comm.).

Harper, W. R., The Structure of the Book of Hosea, Chicago 1905. 51 S. 48.

Oesterley, W. O. E., Codex Taurinensis Y, Hosea, s. JThSt. VII. 25 oc. ος) S. 51-74. Honacker, A. van, Un nom grec ('Αδης) dans le livre de Jonas (II, 7), s.

RB, N. S. II, 3 Juillet of S. 398. 399 (für הְרִים ist הָרָים su lesen). Rosenthal, L. A., Bibelwissenschaftliches. I. Joel-Nahum-Habakuk mit einander

verglichen. Aneinandergereihte Abreißblätter. Straßburg 1905. III. 44 S. F. Harper, W. K., The Interpretation of 19 1770 1931p, Hab. 3. 4., s. AJSL XXI. (05). S. 167—172.

Flier van der A., Zacharja 1—8, s. ThStKr. 06, I. S. 30—49.

Sievers, E., Alttestamentliche Miscellen. 4) Zu Maleachi, 5) Zu Hosea, s. BSG. 13. Mai 05. S. 144—251.

13. Mai 05. S. 144—251. לורה נביאים וכתובים עם פירוש מדעי †... Commentaire critique de la Bible publié sous la direction d'Abraham Cahna. Les Psaumes par H. P. Chajes. 30 partie Ps. 73 à fin. Zitomir 1904. S. 79-302. 8º. according to the West Syrian Text.

Barnes, W. E., The Peschitta Psalter according to the West Syri Edited, with Apparatus criticus. New York 1904. 71 + 227 S. 40. † Book of Psalms, The, Translated by T. K. Cheyne. London 1905. 28 † Cobb, W. F., Book of Psalms. With introduction and notes. Lond 438 S. 80. 288 S. 124 London 1905

† Cumming, Cumming, I. E., The psalms, their spiritual meaning. Vol. I. Psalms I—XLI. London 1905. VIII. 230 S. vol. II. Psalm XLII—LXXXIX London 1905. 542 S. 80. King, E. G., The psalms.

† King, E. G., The psalms. In three collections translated with notes. Part III. Third coll. (books IVa. V. Pss. XC—CL). Cambridge 1905. XXIII. S. 377-547. 4°.
† M. A. (Cambridge) The metrical versions of the psalms, s. Calcutta Rev. spr. 05. S. 270-276.
Minocchi, S., I Salmi tradotti dal testo originale e commentati. Seconda edizione. Roma 1905. XXIX. 448 S. 4°.

i mocchi, S., Storia dei Salmi e dell' idea Messianica, Cinque letture, estratto angli Studi Religiosi 1902—1904. Firenze 1904. 141 S. 80.

Lancchi, S., Il Salterio davidico. Nuove ricerche di critica biblica, s. StR.

Lancchi, S., 18 Salterio davidico und als estratto dagli StR. Firenze 1905. באese younglions". Duhm scheint dem Verf., der בְּלִינְים andern möchte, nicht Bekannt su sein. — v. G.] Arnaud, E., Explication éxégétique du psaume LI, s. RThQR. 05, 3. S. 284—288.

S. 284—288.

D. A. P., Snow in Salmon'. Psalm LVIII, 14, s. ET XVII, 2 (Nov. 05). S. 94. 95.
Aitken, J., Book of Job. London 1905. 120 S. 80.
Dillon, E. L., The original poem of Job, translated from the restored text, London 1905. XXIII. 150 S.
Marshall, J. T., Job and his comforters. Studies in the Theology of the book of Job. London 1905. 170 S. 80.
Salkind, L. M., Die Peschitta zu Schir-haschirim, textkritisch und in ihrem Verhältnis zu MT und LXX untersucht. Leiden 1905. 42 S. (Diss.).
The Hohelied Salomos in 43 Minneliedern. Neudeutsch von W. Vesper. Verhältnis zu MT und LXX untersucht. Leiden 1905. 42 S. (Diss.).

Das Hohelied Salomos in 43 Minneliedern. Neudeutsch von W. Vesper.

München 1906. 54 S. 80 (Statuen deutscher Kultur III).

Vidrin, E., מינישה איני שווים מינים וועד Großen. Frankfurt a. M. 1905. VII. 122 S.
Haupt, P., The Book of Ecclesiastes; a new metrical translation, with in-Haupt, P., The Book of Ecclesistes; a new metrici translation, with introduction and explanatory notes. Baltimore 1905. 3 + 47 S. 40.

Haupt, P., Die religiösen Anschauungen des Buchs Kohelet, s. Verhandlangen des II. intern. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 382 S, 80.

Matthes, J. C., Die Abfassungsseit des Predigers, s. VB 05, 2. S. 163—170.

Matthes, J. C., Die Abfassungsseit des Predigers, s. VB 05, 2. S. 163—170.

Robel Constant of the President Constant of the Presiden

Saadi Gaon, sum ersten Mal herausg. mit Anmerkungen v. D. Fränkel. Husiatyn 1903. 34 S. 80.

Zapletal, V., Über den Unsterblichkeitsglauben Kohelets, s. Verhandl. des II. intern. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 382 S. 80 und Kath. 05, 10. S. 321—326.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. L. 1906.

† Zapletal, V., Die vermeintlichen Einflüsse der griechischen Philosophicia Buche Kohelet, s. BZ. 05, 1. S. 32-39; 2. S. 128-139. † Hogg, H. W., The book of Ruth (Unpointed Hebrew text). Mancheste 148 Condamin, A., Symmetrical repetitions in Lamentations Chapters I and Italy JThSt VII, 25 (oct. 05). S. 137-140. † Zenner, J. K., Beiträge zur Erklärung der Klagelieder. Freiburg i Riegi III. 42 S. 80. † Zenner, J. ה., במרות שני על מנלת A2 S. 80.
† Hakham, S., אוסר מעני שני מעל מעלת (Jerusalem 1905).
† Taylor, F., Esther: the sacred prize poem. Oxford 1905. 24 S.
† Evsejew, L, Das Buch Daniel. Moskau 1905. XC 183 S. (Russich).
König, E., Der Menschensohn im Danielbuch, s. NKZ XVI, 12 (Du. s.) Konig, E., Offord, I., Mene, Tekel, Feres, s. AlM. VIII, 18 (1. Sept. 05). S. 851-82;
† Porter, I. C., The Messages of the Apocalyptical Writers; the Book of Daniel and Revelation and some uncanonical apocalypses. New York 1994. 22 + 367 S. 160. Söderblom, N., The morals of Pseudographie (Dan. 12, 5), s. ET XVII, 1 (04 o5). S. 45.

Zumbiehl, Die Sprache des Buches Daniel, s. ZKTh o5, 4. S. 654-67.

Hummelauer, R. de, Commentarius in librum primum Paralipomena.

Paris 1905. VII. 426 S. (Cursus scripturae sacrae auctoribus R. Coraely, Paris 1905. VII. 426 S. (Cursus scripturae sacrae auctoribus R. Coraely, L. Knaben bauer, R. de Hummelauer aliisque Soc. Jes. presbytes Commentariorum in Vet. Test. pars L. in libros historicos. VII. Elhorst, H. L., De twee boeken der Makkabeërs en de voorgeschiedenis waden joodschen vrijheidskrijg, s. TThT. III, 3 (05). S. 307—337. Wellhausen, J., Über den geschichtlichen Wert des zweiten Makkaberbuchs im Verhältnis sum ersten, s. NGGW. 05, 2. S. 117—163.
† Vetter, P., Das Buch Tobias und die Achikarsage, s. ThQ. 05, 3. S. 31-370, 4, S. 497—541.
† Weber, W., Die Unsterblichkeit der Weisheit Salomo's, s. ZWTh 05, 3. S. 400—444. S. 409-444 + Matthes, J. C., Das Buch Sirach und Kohelet in ihrem gegenseitigen Vehalten, s. VB o5, 3. S. 258—263.

† Clemen, C., Die Himmelfahrt des Mose, herausg. Bonn 1904. 16 S. & (Kleine Texte f. Theol. Vorlesungen und Übungen herausg. v. K. Lietimann, 10). Kabisch, B., Die Entstehungszeit der Apokalypse Mose, s. ZNT VI, 2 (05). S. 109—134.

† Barth, F., Die Tendenz des Buches Henoch, s. Schweizer Theol. Zeit. 6, 3. S. 137—157.

† Gry, L., Le Roi-Messie dans Hénoch, s. Mus. VI, 2. (05). S. 129—139.

† Charles, R. H., The Testaments of the XII Patriarchs, s. Hibbert Journal 6, 4 White, A. and Monteiro, M., As David and the Sibyls say. London 1766. 1905. 176 S.

S. 45-53.
† Baltzer, I. P., Hebräische Schulgrammatik für Gymnasien. Stuttgart 1905.
4. Aufl. VII. 143 S.
† Beecher, W. J., Torah: a word-study in the Old Testament, s. JBL XXIV.
1 (05). S. I-11.

The France Two Hebrew Twon. p. Won. s. JAOS. XXVI. (05). S. 117-119. Blake, J. K., Hebrew שְׁמְשִׁים, s. JAOS. XXVI. (05). S. 117-119.

+ Arnold, W. R., The word was in the Old Testament, s. JBL XXIV, (05)

† Brettholz, U., e Lattes, A. D., Metodo pratico per l'insegnamento della lingua ebraica Trieste 1905.

Brockelmann, C., Haplologische Silbenellipse im Semitischen, s. ZDMG. 59.: (05). S. 629-632.

Straßb. Diss.).

Lévy, I., Fragments d'un glossaire hébreu-français, s. RÉJ. L avr. juin 05.

S. 197—210.

Marcus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Marcus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Marcus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Marcus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, E., Die semitischen Glossen der Alten, s. ZDMG 59, 2 (05). S. 243—344.

Macus, E., Zu den hebräischen Vokalseichen, s. ZDMG 59, 3 (05). S. 719.

Macus, Fr., Über Jesus und ähnliche hebräische Eigennamen, s. ZDMG 59, 2 (05), S. 341—342.

Macus, M., Neues vollständiges deutsch-hebräisches Handwörterbuch.

Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Barsilai'. Sprache als Schrift der Psyche. Ebräisches Wurzel
Macus, A., Bars

Lemberg 1905. 604 S.
Steuernagel, C., Hebräische Grammatik mit Paradigmen, Literatur, Übungsstücken und Wörterverzeichnis. 2. vielf. verbess. Aufl. Berlin 1905. XII

154. 142 S. 80 (PLO I).

Amitai, L. K., La sociologie selon la législation Juive appliquée à l'époque moderne. Paris (1905). 268 S.
mastase, P., Le dot chez les anciens Orientaux, s. AlM. VIII, 18 (15 sept. 05). Lmastase,

S. 840-843.

Batten, L. W., The Hebrew Prophets. London u. New York 1905. 10 + 351 S. 120. Baudissin, Graf W. W., Der phönizische Gott Esmun, s. ZDMG 59, 3 (05).

S. 459-522.

Beccher, W. J., The Prophets and the Promise. New York 1905. 14 + 427 S. 80.

Billerbeck, Hat die alte Synagoge einen präexistenten Messias gekannt, s.

Billerbeck, Hat die alte Synagoge einen präexistenten Messias gekannt, s. Nathanael 21, 4. 5. (05).

Böhmer, J., Mikh in Semitic proper names, s. ET XVI, 10 (July 05). S. 473-477.

Budde, K., Die Religion des Volkes Israel bis zur Verbannung (Amerikanische Religionswissensch. Vorlesungen. 4. Reihe 1898-99.) 2. wohlf. [Tit.] Ausg. Gießen 1905. XV. 208 S. 80.

Budde, K., Das prophetische Schrifttum. Halle 1906. 68 S. 160 (Rigsgesch. Volksbächer II, 5).

Bächler, A., Das Schneiden der Haare als Strafe der Ehebrecher bei den Semiten, s. WZKM XIX 112 (05). S. 91-138.

Bräll, A., Die Mischehe im Judentum im Lichte der Geschichte. Vortrag. Frankfurt a. M. 1905. 23 S. 80.

Cabe, Mc., J., Religion of woman. Historical study. London 1905. 208 S. 80.

Callaway, C., King David of Israel. Study in evolution of ethics. London 1905. 184 S. 80. 12\*

S., Philo's Doctrine of the Divine Father and the Virgin Moths Carman, A.

Carman, A. S., Philo's Doctrine of the Divine Father and the Virgin Moths, s. AJTh. IX. (05). S. 491—518.
† Charpennes, L., La Judée et le judéo-christianisme au 1er siècle. Le spaume de Dieu. Paris 1905. 108 S.
† Cheyne, T. K., Das religiões Leben der Juden nach dem Exil (Amethonische Religionswissensch. Vorlesungen. 3. Reihe 1897—99). Übersetzt unter durchgängiger Mitwirkung des Verfs. von H. Stocks. 2. wohlf. [Titel]Amp. Gießen 1905 XII. 264 S. 80.
Clair, G. St., The subtle serpent, s. JThSt. VII, 25 (oct. 05). S. 40—50.
† Cornill, C. H., Der israelitische Prophetismus. In 5 Vorträgen für gebilden Laien geschildert. 5. Aufl. (9. Tausend). Straßburg 1905. VII. 184 S. &.
† Curtiss, S. L, Survivals of ancient semitic religion in Syrian centres, s. Emp. no. 66. jun. 05. S. 415—431.

no. 66. jun. 05. S. 415—431.
† Curtiss, S. L, Spuren der altsemitischen Religion in den Mittelpunkten der Islam und des Christentums in Syrien, s. Verhandl. des II. intern. Kongresse f. allg. Religionsgeschichte in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904.

Basel 1905.

VIII 382 S. 80.

Curtiss, S. I., Der Ursprung des Opfers bei den Semiten, dargelegt auf Grund von Forschungen unter Syrern und Arabern, s. ebds.

Davidson, A. B., Theology of the Old Testament, New York 1904. 553 S. Denis, J. B., The Authority of the Hebrew Prophets, s. BS. LXXV. (05).

S. 105—125, 287—303.
Dieterich, A., Mutter Erde, ein Versuch über Volksreligion, Leipzig u. Bedia 1905. 123 S. 80.
Döller, J., Die Masal und ihre Besiehung sum Alten Testament, s. Kath. 05, 2 S. 81—86. Eerdmans, B. D., De gedachte-zonde in het O. T., a. ThT 39, 4 (1 Juli 05). S. 307-324.

S. 307—324.
† Engert, Thad., Ehe- und Familienrecht der Hebräer. München 1905. vii. 108 S. 80 (Studien zur alttestamentl. Einleitung u. Geschichte. Herausg. v. C. Holzhey Heft 3).
Fairchild, A. B., Jacob and Israel, s. BS. LXXV. (05). S. 698—712.
† Fairweather, W., The pre-exilic prophets. London 1905. 120 S. (Temple Series of Bible handbooks).
Foote, T. C., The Cherubim and the Ark, s. JAOS. xxv. S. 279—286

(1904).
† Frie dländer, M., Die religiösen Bewegungen innerhalb des Judentums in Zeitalter Jesu. Berlin 1905. XXX. 380 S. 80.
† Frie drich, Fr., Der Christus-Name im Lichte der alt- und neutestamentliches Theologie. Köln 1905. 140 S. 80.

College S. Propheten und Psalmisten. Wien 1905.

† Gelbhaus, S., Propheten und Psalmisten. Wien 1905.
† Godbey, A. H., The semitic city of refuge, s. Monist. oct. 05. S. 605—625.
† Gressmann, H.. Der Ursprung der israelitisch-jüdischen Eschatologie. Göttingen 1905. VIII 378 S. (Forschungen s. Religion u. Literatur des Aken u. Neuen Testaments. Heft 6).

Helligion Books and Simo in den Generalization.

Haller, M., Religion, Recht und Sitte in den Genesissagen. Ein religionsgeschichtlicher Versuch. Bern 1905. VI 160 S. 80.

Hanauer, J. E., Tales told in Palestine, ed. by H. G. Mitchell. Cincinnati 1904. 221 S. 120.

Harper, W. R., The Priestly Element in the Old Testameut. Chicago 1905.

8 + 292 S. 8°.
† Harper, W. R., The Prophetic Element in the Old Testament. Chicago 1905. 5 + 142 S. 8°.
Hart, J. H. A., Philo of Alexandria (de decem oraculis; quod liber sit quis quis virtuti studet; de Cherubim), s. JQR XVII, 68. July 05. S. 728-746.
† Hart, J. H. A., The Lord reigned from the tree, s. Exp. nov. 05. S. 321-335.

He ilborn, E., Das Tier Jehovas "Ein kulturhistorischer Essai". Berlin 1905 IL 110 S. Herner, S., Israels Profeter. Lund 1905. 51 S. 8°.
Herner, S., Israels Profeter. Lund 1905. 51 S. 8°.
Holtsmann, O., Der christliche Gottesglaube, seine Vorgeschichte und Urgeschichte. Gießen 1905. VIII. 80 S.
Horovitz, J., Spuren griechischer Mimen im Orient. Mit einem Anhang iber das ägyptische Schattenspiel von F. Kern. Berlin. 106 S.
einert, P., Die Propheten Israels in sozialer Beziehung. Leipzig 1905.
V. 168 S. 8°.
König, E., Der ältere Prophetismus bis auf die Heldengestalten von Elia and Elisa. Groß-Lichterfelde 1905. 41 S. 8° (Bibl. Zeit- u. Streitfragen I, 9).
Die Kultur der Gegenwart. Ihre Entwicklung und ihre Ziele. Heraug. v.
P. Hinneberg. L Teil. 4 Abt. Die christliche Religion mit Einschlus der sraelitisch-jüdischen Religion. Von J. Wellhausen, A. Jülicher u. a.
Leipzig 1905. 1 Lief. S. 1—240. sraelitisch-jidischen Religion. Von J. Wellhausen, A. Jülicher u. a. Leipsig 1905. I Lief. S. 1—240.
grange, Fr. M. J., Notes sur le messianisme au temps de Jésus, s. RB. NS. X, 4 (oct. 05). S. 481—514.
Lannesan, I. L., La morale des religions. Paris 1905. VIII. 568 S. [u. a. La morale des livres sacrés du Judaïsme und — de l'Islamisme].
Lincke, K., Israel gegen Juda im Christentum, s. Verhandl. des II. intern. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel vom 30. Aug. bis 2. Sept. 1904.
Basel 1905. VIII. 382 S. 80.
Macfarland, C. S., Jesus and the Prophets. New York 1905. 16 + 249 S. 120.
ahler, E., The Hodes Ha'abib (NUMN WIN) in which the Exodus took place: and its identification with the Epiphi of the Egyptian "Nature eye", s. PSBA KVIII. 6 (nov. 05). S. 255—259. and its identification with the Epiphi of the Egyptian "Nature eye", s. PSBA KVIII, 6 (nov. 05). S. 255—259.

atthes, J. C., De israelitische Profeten. Amsterdam (1905). 231 S. 80.

atthes, J. C., Die israelitischen Trauergebräuche, s. VB 05, 3 S. 197—222.

sinhold, Über die Entstehung des Sabbats und der siebentägigen Woche, s. Köln. Zeitung 8. Aug. 1905. Nr. 819.

Meinhold, J., Sabbat und Woche im Alten Testament. Eine Untersuchung. Göttingen 1905. V. 52 S. 80 (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und neuen Testaments. Heft 5).

eusel, War die vorjahwistische Religion Israels Ahnenkult? Ein Überblick Aber die Geschichte des Problems (Schluß), s. NKZ XVI, 7 (Juli 05) S. 593—545.

eyer, E., Die Mosessagen und die Lewiten, s. SBA. 05. XXX. XXXI. S. 640—652. 640-652. offatt, J., Dr. Nösgen on the Holy Spirit, s. ET XVI (Aug. 05). S. 518—519. Mommert, C., Menschenopfer bei den alten Hebraern. Leipzig 1905. VII. 88 S. 8º. Mommert, C., Der Ritualmord bei den Talmud-Juden. Leipzig 1905. VII. 127 S. 80. ontgomery, J. A., 'The Place' as an Appellation of Deity, s. JBL. (05). XXIV. S. 17—26.
orris, W. D., Arels of Moab, s. ET XVII, 3 (Dec. 05). S. 141. 142.
urison, R. G., The Serpent in the Old Testament, s. AJSL. XXI. (05). urison, R. G., The Serpent in the Old Testament, s. AJSL. XXI. (05).

S. 115—130.

sile, Mc. A. H., The origin of the Aaronite priesthood, s. JThSt. VII, 25 (oct. 05). S. 1—9.

Noeldeke, Th., Mutter Erde und Verwandtes bei den Semiten, s. ARW. VIII, 2 (05). S. 161—166.

Nösgen, K. F., Der heilige Geist: sein Wesen und die Art seines Wirkens. Berlin. VII. 259 S. [Teil. I. Cap. 3 u. 4; die alttestamentliche Vorstellung vom Wesen des Geistes; die Anschauung des Judentums vom Geist]. tley, R. L., The Religion of Israel. New York & Cambridge 1905. 127 S. 120.

† Pfleiderer, O., Die Entstehung des Christentums. München 1905. 255 S. [I. Vorbereitung und Grundlegung des Christentums; Kap. 2 Die jüdisch-griecbische Philosophie Philons; Vorbereitung des Christe München 1905. VI

im Judentum.]

Redpath, H. A., Mythological Terms in the LXX, s. AJTh. IV. (05). S. 34—8.
† Rothstein, G., Herkunft und ursprüngliches Wesen der israelitischen hereite, s. StSt. 05, 6. S. 323—331.
† Lehrbuch der Religionsgeschichte. In Verbindung mit mehreren Fachgelshin herausgegeben unter Redaktion von P. D. Chantepie de la Saussaye, Dritte. vollständig neu bearbeitete Auflage. Zwei Bände. Tübingen 1985.

Dritte, vollständig neu bearbeitete Auflage. Z 8°. (Sammlung theologischer Lehrbücher).
† Schmerber, H., Die Schlange des Paradieses.

† Schmerber, H., Die Schlange des Paradieses. Straßburg 1905. IL 39 %. I.ex. 80. 3 Taf. (Zur Kunstgeschichte des Auslandes XXXI).
† Schmitz, H. J., Gattin und Mutter im Heidentum, Judentum und Christentum. Aus dem Nachlaß des hochw. Verf.'s neu herausg. v. G. Hätten. Einsiedeln 1905. 107 S.

Einsiedeln 1905. 107 S.

† Sellin, E., Die Spuren griechischer Philosophie im AT, s. ThL Bl. XXVI,
26 (30. Juni 05). S. 307—308.

† Soldi-Colbert de Beaulieu, La langue sacrée. Origine des religion,
des arts, des écritures, des alphabets. Paris 1905. Vol. I. 670 S. Vol. II.
300 S. Vol. III. 160 S. Vol. IV. 190 S.

Spoer, Hans H., Notes on Bloody Sacrifices in Palestine, s. JAOS. XXV.

Staerk, W., Religion und Politik im alten Israel. Tübingen 1905. S. (Sammlung gemeinverständlicher Vorträge und Schriften aus dem Gebiet der † Staerk, Theologie und Religionsgeschichte. 43.) † Strachau, L, Hebrew Ideals. From

Theologie und Religionsgeschichte. 43.)
† Strachau, L, Hebrew Ideals. From the story of the Patriarchs. A study of Old Testament Faith and Life. Part second Gen. 25—50. London 1905. Tappenbeck, L, Die israelitischen Propheten, s. ZER. Oct. 05. S. 39—41. Taylor Bruce, R., Messianic prophecies, s. ET XVI, 11 (Aug. 05). S. 483—491. † Tisdall, W. St. Cl., The hebrew and the babylonian cosmologies, s. Ninet. Cent. aug. 05. S. 259—266.
Torrey, C. C., Two Letters from Professor Porter in regard to the Bod. Astant Stones in Beirut, s. JAOS. XXV. (04) S. 324—331.
† Vellay, Ch., Le culte et les fêtes d'Adônis-Thammouz dans l'Orient astique. Paris 1905. XI. 304 S. 86 (AMG. — Bibl. d'études. Tome XVI). Wellhausen, J., Prolegomena zur Geschichte Israels. 6. Ausl. Berlin 1905. 424 S. 40.

424 S. 4º. Wildeboer, G., Urim en Thummim in de priesterwet, s. ThSt XXIII, 3 (05).

S. 195-204. † Wünsche, A., Die Sagen vom Lebensbau talische Mythen. Leipzig 1905. IV. 108 S. A., Die Sagen vom Lebensbaum und Lebenswasser. Altorie-

Arnold, W. R., Solomon's Horse-Trade, s. JAOS. XXVI (05). S. 104. † Banks, E. J., Traces of the Hebrew Exiles in Babylon, s. SST. XLVII (05).

33 S. 400-417.

Cohn, B., Der zweite Elul, s. ZDMG 59, 3 (05). S. 622-624.

Cook Stanley, A., Notes on Old Testament history, s. JQR XVII, 68 (July 05). S. 782-799. XVIII 69 (oct. 05). S. 121-134.

† Cooke, J. H., Some contemporaries of Mose, s. Bapt. Rev. a. Expos. 05, 3

S. 362-370.

† Danvers, F. C., Israel redivivus. History of tribes in Israel, distinct from that of Judah, from times when biblical accounts of them came to an end. London 1905. 314 S. 8°.

Flinders Petrie, W. M., The census of the Israelites, s. Exp. Aug. 05. S. 143—152; Sept. 05. S. 249.

Gelbhaus, I., Contributions à l'histoire des Samaritains, s. האשכל, hebr. Sammelbuch für Wissenschaft u. Literatur herausg. v. I. Günzig. B. V. Krakau 1905.

Krakau 1905.
Histoire sainte (Ancien et Nouveau Testament); par une réunion de professeurs. (Cours moyen, illustré) Paris 1905. VIII. 208 S. 16°.
Howard, N., Neue Berechnungen über die Chronologie des Alten Testaments and ihr Verhältnis zu der Altertumskunde. Mit einem Vorwort von E. Rupprecht. Bonn 1904. XIV. 412 S. 8°.
Ent, C. J., Israel's Historical and Biographical Narratives. New York & London 1905. 506 S. 12°.
Snig, E., The name ,Ahab', s. ET XVI, 12 (Sept. 05). S. 566—567.
Etchler, F., Hebräische Volkskunde. Halle 1906. 61 S. 16° (Religgesch. Volksbücher II, 2).
Landau, W. Fhr. v., Die Bedeutung der Phönisier im Völkerleben. Leipzig 1905. 44 S. 8° (Ex Oriente lux. I, 4).
Mahaffy, I. P., The progress of Hellenism in Alexander's Empire Chicago u. London 1905. VI. 154 S. [Lecture IV: (Syria) deals with Hellenism in Judea in the Maccabean age].

im the Maccabean age].

Mathes, J. C., Israëlitische Geschiedenis, s. TThT. III, 4 (05). S. 482—513.

Maurer, Fr., Völkerkunde, Bibel und Christentum. — Völkerkundliches aus dem Alten Testament. Leipzig 1905. VIL 254 S.

Miketta, K., Das Sothisdatum des zweiten Papyrusfundes am Kahun und die

biblisch-ägyptischen Synchronismen. 1) Die kalendarischen Voraussetzungen,

a. BZ III, 4 (05).

Moors, B. P., Le système des poids, mésures et monnaies des Israélltes d'après la Bible. Paris 1904. 62 S.

Moore, M., Carthage of the Phoenicians. In the light of modern excavations.

Moore, M., Carthage of the Phoenicians. In the light of mouern excaval-eas. London 1905. 184 S. with Ill. 80.

Murphy, J. D., Ancient Commerce of the Phoenicians in the Mediterraneau, s. ACQK. (05). XXX. S. 331—345, 495—508.

Nagl, E., Die nachdavidische Königsgeschichte Israels. Ethnographisch und geographisch beleuchtet. Wien 1905. XVI. 356 S. 80.

Niebuhr, C., Forschung und Darstellung. Vermerke und Einzelheiten sur historischen Betrachtungsweise insbesondere des alten Orients. Leipzig 1905.

48 S. 8º (Ex Oriente lux I, 5).

Olmstead, A. T., The Fall of Samaria, s. AJSL XXI. (05). S. 179—182.

† Noordtsy, A., De Filistijnen. Hun afkomst en geschiedenis. Kampen † Noordtry, 1905. 244 S.

† Plooij, De Essenen, s. ThSt XXIII, 3. S. 205—251.
† Rae, G. M., Connexion between Old and New Testaments. London 1905.
(Temple Series) [Skizze der jüdischen Geschichte von 444—4 v. Chr.]
† Sayce, A. H., Canaan before the Exodus, s. Contemp. Rev. Aug. 05.
S. 264—277.
\*\*Schwidt F. Von 1900 Jehren. Päalebliche auf Begebanheiten in Polistine

Winckler, H., Kritische Schriften. IV. D. Hermann Guthe, Geschiedes Volkes Israel. Berlin. 69 S. (OLZ).
 Ziegler-Sturau, A., Moses, Eine krit. Studie als Versuch zu seiner Reifertigung. Wien 1905. 40 S. 8°.

ZDPV. XXVIII, (05) 4 mit 4 Tafeln und 4 Abbildungen. — Dalman, G., Stain aus dem Deutschen evangelischen archäologischen Institut zu Jeruselen. 4 Das Wädi ep-şwentt. — Sobernheim, M., Arabische Gefäßinschriften wider Ausstellung islamischer Kunst in Paris (1903). — Blanckenhera, H. Über die letzten Erdbeben in Palästina und die Erforschung etwaiger intitiger. — Fraenkel, S., Zu lignä, legetta (vergl. ZDPV XXVIII S. 35).—

Bücherbesprechung.

MNDP 05 Nr. 3. I. Mitteilungen: Sellin, Kurzer vorläufiger Bericht there
Ausgrabungen auf dem Tell Ta'annek im Jahre 1905. — Aus Zeitschrin
(Revue biblique internationale 1904). — Blanckenhorn, M., Benzinger, I.
Lange, Fr., Wetterberichte aus Palästina.
Nr. 4. I. Mitteilungen: Guthe, Bemerkungen zu der Opferstätte bei Petn.—

Kurze Mitteilungen und Personalnachrichten. — Bekanntmachung. r. 5. I. Mitteilungen: Bauer, L., Ein Land, da Milch und Honig fließt. Eberhard, Etwas vom jüdischen Schulwesen in Jerusalem. — II. Na

Nr. 5. I. Mitteilungen: Bauer, L., Ein Land, da Milch und Honig fließt.—
Eberhard, Etwas vom jüdischen Schulwesen in Jerusalem. — II. Nechrichten, Bekanntmachung.

PEF July 05. — Notes and News. — Macalister, A. St., Twelfth report at the excavations of Gezer. — Baldensperger, Ph. G., The immovable est (cont.). — Johns, C. H. W., The new cuneiform tablet from Gese. — Jennings — Bramley, W. E., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula. (cost.). — Smith, G., Callirrhoe and Machaerus. — Wilson, C. W., The walk of Jerusalem. — Macalister, A. St., The craftamen's guild of the tribe of Judah. — Macalister, A. St., The ostuary of Nikanor of Alexandria. — Hanauer, J. E., Coffee Lore. — The Trillithon and great temple at Balbek; — Wilson, C. W., Notices and foreign publications. — Notes and querries: 1) Macalister, A. St., A burial custom — 2) Saye, A. H., The Constantinople Museum. — 3) Macalister, A. St., Why did Rachel steal the Teraphim of Laban? — 4) Sayce, A. H., Inscribed lamp from St. George's College, and — 5) the new cuneiform tablet from Gezer. Oct. 05. Notes and News. — Annual meeting. — Wilson, Ch., The progress of excavations in Palestine. — Macalister, A. St., Thirteenth quarterly report on the excavations of Gezer. — Macalister, A. St., The craftsment guild of the tribe of Judah (concl.). — Macalister, A. St., The craftsment guild of the tribe of Judah (concl.). — Macalister, A. St., The craftsment guild of the tribe of Judah (concl.). — Macalister, A. St., The craftsment guild of the tribe of Judah (concl.). — Notes and querries: 1) Macalister, A. St., The prolithic altar. — 2) Abrahams, J., Jews in Ramlet in 1015 AD.

Abel, Fr. M., Fouilles anglaises de Gèzer, s. RB, NS. II, 3 (juillet 05). S. 430—431; 4 (oct. 05) S. 606—608.

Adler, M. N., The Itinerary of Benjamin of Tudela (cont.). s. JQR XVII, 68 July o5. S. 762—781, XVIII, 69 (oct. 05) S. 84—101.

Anastase, P., Les bêtes vénimeuses dans l'Irak et les pays voisins, s. All. VIII, 91 (I. Nov. 05). S. 983—991.

Barton, G. A., A Year's Wandering in Bible

Grund zweier in den J. 1897 u. 1898 unternommenen Reisen und der Berichte

früherer Reisender beschrieben. 2. Band. Der äußere limes und die Römerstraßen von El-Ma'an bis Bosra. Mit 174 meist nach Orig.-Photographien angesertigten Autotypen, 3 Doppeltas. in Heliogr. 1 Tas. in Lichtdruck u. 5 Doppeltas. u. 142 Zeichnungen u. Plänen in Zinkotyp nach Vorlagen von P. Huguenin. Straßburg 1905. XII, 358 S. 4°.
Calkin, J. B., A Historical Geography of Bible Lands. Philadelphia 1904. heīkho, L., De Hamah à Alep, s. Alm VIII, 20 (15. Oct. 05). S. 917—931. heyne, T. K., Stoppage of the Jordan, s. ET XVIII, 3 (dec. 05). S. 139. lermont-Ganneau, L'Heracleion de Rabbat-Aammon. Philadelphie et la déesse Astoria, s. RA. IV. Série. Tome VI sept. oct. 05. S. 209—215. issard, J., Les migrations et les vicissitudes de la tribu des 'Amer (1), s. B.B. NS. II, 3 (juillet 05). S. 410—425. hanimé, J., Superstitions populaires à Baghdad, s. Alm. VIII, 20 (15. oct. 05). S. 955—958.
Goodrich-Freer. A., In a Syrian saddle (1) in Moab, 2) in Galilee and Samaria). London 1905. 363 S. Samaria). London 1905. 363 S. affner, A., Erinnerungen aus dem Orient, s. WZKM XIX, 3 (05). S. 271—289. ches sur la Palestine publiés en hébreu dans des livres, annuaires, revues périodiques et journaux, pendant le siècle passé, rédigés et rangés avec appenperiodiques et journaux, pendant le siècle passé, rédigés et ranges avec appendices, corrections, remarques et tables de matières détaillées par A. M. Luncz. Tome I. Jerusalem 1905. 276 S. 12°.

Hardy, G. le, Histoire de Nazareth et des sanctuaires. Paris 1905. 237 S. 12°.

Leuzey, L., Monuments de la Palestine, s. CAIBL mai juin 05. S. 344—347.

The Holy Land. An Album of ten scenes. London 1905.

Jacquémier, The palace of Caiaphas according to tradition, s. Echos d'Orient. Mars 05.

alabert, L., Le "trésor de Pharaon" à Petra, s. Alm VIII, 21 (1. Nov. 05).

S. 065.—072. S. 965--973. Kubitschek, W., Ein Straßennetz in Eusebius Onomastikon, s. Jahresheft d. österr. archãol. Ínstit. 05, s. S. 119--127. ammens, H., L'ancienne minéralogie du Liban, s. AlM. VIII, 21 (1. Nov. 05). S. 991—998.

ammens, H., La minéralogie du Liban, s. Alm. VIII, 21 (1. Nov. 05).

S. 843—846, 19 (1 oct. 05). S. 891—894, 20 (15. Oct. 05). S. 942—948.

ammens, H., La faune historique ou les animaux disparus du Liban, s. Alm. VIII, 12 (15. juin 05). S. 533—539; 14 (15 juillet 05). S. 642—647.

Lanier, L., L'Asie, Choix de lectures de géographie. 8 éd. Paris 1905.

XI. 618 S. [Syrien und Palästina S. 269—418].

Libbey, W., and Hoskins, J. E., The Jordan Valley and Petra. New York 1905. 2 Bde. 15 + 353, 8 + 380 S. 80.

Y. A. M. Luncz. Jerusalem 1905. 26. 228 S.

fallon, A., Dans la décapole. (Fin), s. Alm. VIII, 12 (15. juin 05). S. 541—545.

Matta, G., La questione del pretorio di Pilato. Jerusalem 1905. 287 S.

Meistermann, B., La ville de David. Avec une préface de F. Giani. Paris 1905. XVII, 248 S. 25 illust. 80.

Michaelis', Ad., Petra, s. Deutsche Rundschau XXXI Aug. 05. S. 219—227. degre, H., L'alimentation en Syrie (suite): le lait et ses dérivés, s. Alm. VIII, 15 (1 août 05). S. 692—697.

lestle, E., Zur Etymologie von Gaza, s. ZDMG 59, 3 (05) S. 718.

lestle, E., Sina und Tabor in Schillers Karlsschulrede von 1779, s. Neues Korrespondenzblatt f. Gelehrten- u. Realschulen Württembergs 1905, 6 S. 223 f. S. 991—998. S. 223 f.
uns1, S. M., Chafa 'Amz; Rabbath, A., sppendice, s. AlM. VIII, 21 (15. Nov. 105). S. 033—1035.

† Peters, J. P. and Thiersch, H., Painted tombs in the Necropolis of the rissa, (Marëshah), edit. by St. A. Cook. London XVII. 101. 23 plate. e. Planès, J., Noms des plantes recueillies en Arabie Petrée et dans le pan de Moab, s. RB, NS. II, 3 (juillet 05). S. 400—410.
† Robinson Lees, G., Village life in Palestine. Rev. ed. London 1965. 235 S.

+ Robinson Lees, G., Village life in Palestine. Rev. ed. London 1905, 235 S.

Rosenbaum, La topographie du temple Hérodien et le service du grat pontife au jour du grand-pardon, s. Verhandl. des II. intern. Kongressel, allg. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1902. Vill 382 S. 80.

Samaha, M. M. E., L'été au Liban, s. AlM. VIII, 13 (1 juillet 05). S. 581-58.

† Sanday, W., Sacred sites of the Gospels. Oxford 1905. XII. 120 S.

Savignac, Fr. M. R., Découverte d'une statue à Ascalon, — Travair de mands, s. RB. NS. II, 3 (juillet 05). S. 420-429.

† Schiffels, J., Geographie und Geschichte des heiligen Landes. Eine 26. gabe zu jeder Biblischen Geschichte. 3. Aufl. Freiburg i. Br. 1905. 31 S.

Schlumberger, G., Quelques sceaux du royaume de Terre Sainte, s. C. M. mars-avr. 05. S. 204-209.

† Schwarz, C., Wie ist die Geographie des heiligen Landes in der Schlezu behandeln. Eisleben 1905. 11 S. (Progr.).

Smith, G. A., Manasseh's Jerusalem, s. Exp. no. 70 Oct. 05. S. 303-320.

Smith, G. A., Isalah's Jerusalem, s. Exp. no. 67. July 05. S. 1-17.

Smith, G. A., Sennacherib and Jerusalem, s. Exp. No. 69. Sept. 05. S. 215-23.

Smith, W. J., Meaning of the Epithet Nazorean, s. Monist XV. S. 25-43.

† Stanley, A. P., Sinai and Palestine in connection with their history. London 1905. 618 S. 80.

Stevenson, W. B., Remarkable stoppage of the Jordan in the year 136 a. D., s. ET. XVII, 1 (Oct. 05). S. 45. 46.

† Stoppani, Pt., Dal Nilo al Giordano. Milano 1905. VI, 300 S. 160.

† Übersichtskarte der alten Kulturländer Vorderasiens, herausg. von der Vorstand der deutschen Orient-Gesellschaft. Berlin 1905.

Vorstand der deutschen Orient-Gesellschaft. Berlin 1905.

RS. 13° année. — Juillet 05. — Halévy, J., Recherches bibliques: Le prophé Sophonie. — Halévy, J., Antinomies d'histoire religieuse. — Le livre réce de M. Stade. — Halévy, J., Études évangéliques: Luc. XIV, 1—24 (suite). Brünnow, R., et Halévy, J., Correspondance sumérologique. — Mari Chaine, le livre du Coq (Matzhafa Dorho). — Halévy, J., Bibliographie Octobre 05. — Halévy, J., Recherches bibliques: le prophète Sophonie (st et fin). — Halévy, J., Antinomies d'histoire religieuse. — Le livre récent M. Stade (suite). — Halévy, J., Note sur la géographie de l'Atharva-Véda. I. S., Opinions et observations sur le sumérien. — Virolle aud, Ch., Opimancie babylonienne. — Halévy, J., Une inscription rupestre sabéenne Djebel Djihaf. — Halévy, J., Bibliographie.

14e année. Janvier 06. Halévy, J., Recherches bibliques: le livre de Joi — Halévy, J., Antinomies d'histoire religieuse. Le livre récent de M. St (suite). — Gutschmidt, A. de, Brünnow, R., Halévy, J., Opinions et servations sur le sumérien. — Faitlovitsch, I., Une lettre amharique Falachas ou Juifs d'Abyssinie. — Halévy, J., Bibliographie.

† Clermont-Ganneau, Recueil d'archéologie orientale.

Tome VI livraisons 24 et 25. — § 45. Un texte arabe inédit pour serv

† Clermont-Ganneau, Recueil d'archeologie orientale.

Tome VI livraisons 24 et 25. — \$ 45. Un texte arabe inédit pour serv l'histoire des Chrétiens d'Égypte (suite et fin.). — \$ 46. Fiches et non Inscription grecque du Haurân. — La hauteur du mont Thabor. — Institution phénicienne de Khân el-Khaldé.—Cachet phénicien au nom de Phar — Sur un passage de l'inscription phénicienne d'Echmounazar. — \$ 47 scription bilinque et latine. — \$ 48. Proscynèmes phéniciens et aram

d'Abydos. Additions et rectifications. — Table de figures dans le texte des planches. — Table de matières.

des planches. — Table de matières.

VII. fasc. L Livraisons 1—7. — \$ 1. Épigraphie palmyrénienne. —

3 2. Noms phéniciens abrégés. — \$ 3. Le livre de la Création et de l'Histoire.

\$ 4. Un édit du roi Agrippa II, — § 5. Inscription grecque et araméenne

Ziu dji-Déré. — \$ 6. Fiches et notules: l'inscription grecque de Hazem
Ser. — Les composés en φιλο. — \$ 7. Zeus Naos et Zeus-Bômos. — \$ 8. activité et le bas-relief de Palmyre. — \$ 9. Une inscription néo-punique de la proconsulat de L. Aelius Lamia (Planche I).

Art, New York, s. JAOS. XXVI. (05). S. 105—112.

Letthelot, Ph., Note sur des inscriptions arabes . . . . . , s. CAJBL mars-avr. S. 186—204.

Rermont-Ganneau, Une nouvelle inscription nabatéenne de Bostra, s. JA.

Série. Tome VI, 2 (sept.-oct. 05). S. 363—367.

Lattre, Lettres du R. P..., s. CAJBL. mars..avr. 05. S. 168—176 (punische pataphe); S. 225—227 (Karthag. Inschrift).

Saud, R., L'origine égéenne des alphabets sémitiques, s. JA. X Série.

Tome V, 2 (mars.-avr. 05). S. 357—361.

Glaser, E., Suwá und al-'Uzzá und die altjemenischen Inschriften. München 1905. 28 S. 80.

Spig. E. Ist die Mesa-Inschrift ein Releichet 2 - ZDMC P. 20 2 (2015). og. S. 186—204. Enig, E., Ist die Mesa-Inschrift ein Falsifikat?, s. ZDMG. B. 59, 2 (05). **S.** 233—251. attmann, E., l'origine de l'alphabet Libyen, s. JA X, 4 (04). S. 423-440. Mayr, A., Aus den phönikischen met (SAM. S. 467-509 mit Abb. u. 4 Taf.). München 1905. 1 chon, E., Antiquités gréco-romaines provenant de Syrie conservées au musée du Louvre, s. RB. NS. II, 4 (oct. 05). S. 564—578.

S. S. S. W. L., Himyaritic objects from the Lower Yafi Valley. Belonging to Major Merewether, s. PSBA XXVII, 5 (june 05). S. 184. Fford, J., Les inscriptions funéraires de Marissa et les noms bibliques, s. AIM. VIII, 21 (1. Nov. 05). S. 1006—1008.

Savignac et Abel, Inscriptions Nabatéennes. — Inscriptions grecques et latins, s. RB. NS. X, 4 (oct. 05). S. 591—606.

Poer, Hans H., Palmyrene Inscriptions found at Palmyra in April 1904, s. JAOS. XXV. (04). S. 314—319.

Poer, H. H., Palmyrene Tesserae, s. JABS. XXVI. (05). S. 113—116.

🕇 Adler, E. N., About hebrew manuscripts. Oxford 1905. 177 S. [u. a. Ben-Sira 7, 29-12, 1].

Sell, R., List of the Arabic manuscripts in the Salarian of Edinburgh University, s. JAS July 05. S. 513—520.

† Catalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits Syriaques et Arabes conservés dans la BibliothèCatalogue des Manuscrits de Catalogue des Manuscrits de Catalogue des Manuscrits de Catalogue des Manuscrits de Catalogue de Catal

que épiscopale de Séert (Kurdistan) avec notes bibliographiques par Addai Scher. Mosul 1905. 101 S.

Cheīkho, L., Les MSS arabes de l'Université St. Joseph (suite): ouvrages melchites (suite), s. AlM. VIII, 22 (15. Nov, 05). S. 1051—1055.

Cheīkho, L., Les mss. arabes de notre Bibliothèque Orientale (suite): Homé-

Hes, sermons (fin), s. AlM. VIII, 12 (15. juin 05). S. 568-571.

Chelkho, L., Les mss. arabes chrétiens de l'université St. Joseph (suite): les écrivains écclésiastiques jusqu'à la fin du XVe siècle, s. AlM. VIII, 15 (1. août

05). S. 711-717. Gottheil, R., Sor

jortheil, R., Some Hebrew manuscripts in Cairo (with two facsimiles), s. JQR XVII, Nr. 68 July 05. S. 609—655.
Gänzburg et Stassof, Ornamentation des anciens manuscrits hébreux de la Bibliothèque Impériale de St. Petersbourg. Berlin 1905.

Iwine, W., The Baillie collection of Arabian and Persian MSS, a. JAS july of S. 560-565.

† Margoliouth, G., Catalogue of the Hebrew and Samaritan Manuscripts in the British Museum. Part II. London 1905. 492 S.

Porges, N., Notes on Gottheil's "Some hebrew MSS in Cairo", s. JQR XVIII, 60 (oct. oc.) S. 140-150. 69 (oct. 05). S. 149—150. † Truhlar, J., Catalogus codicum manuscriptorum Latinorum qui in C. L. Bibliotheca publica atque universitatis Pragensis asservantur. Prag 1905. XX.

ZA XIX Nov. 05 1—2 Heft. — Weil, G., Die Behandlung des Hamss-Alif in Arabischen, besonders nach der Lehre von as-Zamahäari und Ibm al-Anbhil. — Oehser, Sch., Das mandäische Königsbuch. Transkribiert, übersetzt mit mit Anmerkungen versehen. — Römer, K., Studien über den Codex Arabica Monacensis Aumer 238. — Schulthess, Fr., Aramäisches. Sprechasi Jastrow, M. jr., E-Kii-šir-gal. — Langdon, St., Les inscriptions de Nebuchadnezzar trouvées à Sase. — Littmann, E., Der Messias als Drussheiliger. — Resensionen. — Bibliographie. — Julius Oppert † Andrā, W., Aus Berichten von ihm aus Assur von Oktober 1904 bis Mirs 1905, s. MDOG. Apr. 05 no. 26. S. 19—64. † Andrā, W., Zusammenfassender Bericht über die Grabung in Assur von 18. September 1903 bis Ende Februar 1905, s. MDOG. Mai 05 no. 27. S. 4—25. † Andrā, W., eine altassyrische Gruftanlage, s. MDOG. Mai 05 no. 27. S. 29—32. † Andrā, W., aus Berichten von ihm aus Assur von April bis August 1905, s. MDOG. Sept. 05 no. 28. S. 3—39. † Banks, E. J., The Sumerians as revealed by excavations at Bismaya, s. SST XLVII (05) 27. S. 375. † Banks, E. J., What has been discovered at Babylon, s. SST XLVII (05), 35. S. 476. 477.

Banks, E. J., What has been discovered at Babylon, s. SST XLVII (05), 35. S. 476. 477.

Banks, E. J., The Bismya Temple, s. AJSL. XXII. (05). S. 29—34. † Behrens, E., Assyrisch-babylonische Briefer religiösen Inhalts aus der Sargonidenzeit. Leipzig 1905. 57 S. 80 (Lps. Diss.). † Bezold, C., Einige Bemerkungen sur babylonischen Leberschau. Gießen 1906. 7 S. † Boissier, A., Note sur la nouvelle publication des textes divinatoires du British Museum. Genf 1905. 15 S. 80. Breasted, J. H., When did the Hittites enter Palestine, s. AJSL. XXI. (05).

British Museum. Genf 1905. 15 S. 8°.

Breasted, J. H., When did the Hittites enter Palestine, s. AJSL. XXI. (05).
S. 153—158. Brunnow, R. et Halévy, I., Correspondance sumérologique. Paris 1905.

19 S. 80.

† Brummer, V., Die sumerischen Verbal-Afformativa nach den ältesten Keilinschriften bis herab auf Gudea (ca. 3300 v. Chr.) einschließlich. Leipzig 1905. VII. 82 S. 80.
† Clay, A. T., Sennacherib, s. SST XLVII (05) no. 24. S. 332.
Cuq, M. E., Le mariage à Babylone, s. RB, NS, II, 3 (juillet 05). S. 350-371.
† Cunciform texts from Babylonian tablets etc in the British Museum. Part XVI (50 plates). Printed by order of the trustees. London 1905. S. 50 Taf. 40.

S. 50 Taf. 40.

† Davies, W. W., The Codes of Hammurabi and Moses. Cincinnati 1905.

3 + 126 S. 120.

† Delitzsch, Fr., Babylonísche und assyrische Herrscherlisten. Mit Anhang
von Fr. Sarre. Herausgegeben von dem Vorstand der deutschen Orient

Gesellschaft. Berlin 1905. 4 S. 40.

Feuchtwang, D., Assyriologische Studien, s. MGWJ. 49, 5/6 (05). Fiebig, P., Babel und das Neue Testament. Berlin 1905. 8°. (Se reneinverständlicher Vorträge und Schriften aus dem Gebiet der Theologie d Religionsgeschichte. 42.) dbey, A. H., The Assyrian-Babylonian amel TU. Bitt, s. AJSL. XXII. 65. S. 45—62.

dbey, A. H., The Esarhaddon Succession, s. AJSL. XXII. (05.). S. 63—80.

dbey, A. H., The Kepu, s. AJSL. XXII. (05.). S. 81—88.

dbey, A. H., Political, Religious, and Social Antiquities of the Sargonid Period, s. AJSL. XXI. (05.). S. 65—82.

Gōts, W., Über den alten Orient und Babylonien, s. Münchener Neueste Bachrichten 05. no. 166. S. 3.

Bachrichten 05. no. 166. S. 3.

Bachrichten 05. no. 166. S. 3.

Bachrichten 05. Notes on the Code of Hammurabi, s. AJSL. XXII. (1905).

Bach. I.—88. odbey, A. H. Hehn, J., Hymnen und Gebete an Marduk, s. Beiträge z. Assyr. 05, 3. **8. 2**79—400. Hommel, Fr., Das Stadtbild Babels nach den Berliner Ausgrabungen und seine religionsgeschichtliche Bedeutung, s. Verhandl. des II. intern. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 382 S. 8°.

Hrozny, H., Bericht über seine Reise nach Konstantinopel zwecks neuer-Heher Kollationierung der von ihm entzifferten Keil-Inschrifttexte von Ta'annek, a. SWA. 7. Juni 1905. Jeremias, A., Monotheistische Strömungen innerhalb der babylonischen Religion, s. Verhandl. des II. intern. Kongresses f. allg. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 382 S. 80.

Johns, C. H. W., Babylonien and Assyrian Laws, Contracts, and Letters. New York 1904. 80.

York 1904. 80.

Kelso, J. A., The Code of Hammurabi and the Book of the Covenant, s. PThR. III. (05). S. 399—412.

Lehmann, C. F., Assyrer, s. Jahresber. der Geschichtswissensch. 03. I. S. 233—253.

† Lehmann, C. F., Zur Arsakiden-Ära, s. BAG. V. S. 128—130.

† Lehmann, C. W., Julius Oppert. Ein Gruß zu seinem 80. Geburtstag, s. Hamburg, Korrespondent. 9. Juli 05. no. 344.

† Lehmann, C. F., Julius Oppert, s. die Zeit 27. Aug. 05.

† Lehmann, C. F., La missione civilissatrice di Babilonia nel passato e nel presente. Turin 1905. 77 S. 160.

Louis, Fr. R., A travers l'exposition de l'Élam, s. RB. NS. X, 4 (oct. 05).

S. 570—501. S. 579-591. † Martin, Fr., Un nouveau syllabaire assyrien. Auss. aus RAE XXVI (05). Thattin, Fr., On nouveau symposite assyries. Ausz. aus RAE AAVI (05)15 S. 80.

† Memoires publiés sous la direction de M. J. de Morgan, délégué général.
Tome VI. Textes élamites-sémitiques. Troisième série. Accompagnée de
24 planches hors texte, par V. Scheil. Paris 1905.

Merrins, E. M., The Abasement of Nebuchadneszar, s. BS. XXV. (05).
S. 601—625.

† Muss-Arnolt, W., Assyrisch-englisch-deutsches Handwörterbuch. 17. 18. Muss-Arnolt, W., Assyrisch-englisch-deutsches Handwörterbuch. 17. 18. 19. (Schluß) Lief. XIV u. S. 1089—1153. Leipzig 1905. 80. Muss-Arnolt, W., A concise dictionary of the Assyrian language (Assyrian-English-German). Part 18 and 19 (Schluß). Berlin 1905. XIV S. 1089—1153. 80. uss-Arnolt, W., King's Studies in Eastern History, s. AJSL. XXI. (05). Muss-Arnolt,

S. 238-246.

Müller, D. H., Das syrisch-römische Rechtsbuch und Hammurabi. Wien 1905.

Nöldeke, A. und Koldewey, R., Aus Berichten von ihnen aus Babylon von Ende Sept. 1904 bis Märs 1905, s. MDOG. Apr. 05 no. 26. S. 7-18.

Oussani, G., The Code of Hammurabi, s. NYR. I. (05). S. 178-197. † Perles, F., Babylonisch-jüdische Glossen. Berlin 1905. 36 S. (ans 36 S. (aus Orie

**1** 

E .

÷ 1

+ Perles, F., Babylonisch-jüdische Glossen. Berlin 1905. 36 S. (aus Orina. Litt. Zeitg).

Peters, J. P., The Nippur Library, s. JAOS. XXVI. (05). S. 145—164.

Poffteen, O. A., Geographical List to R. J. Harper's Assyrian and Babylonia Letters. vols. I—VIII, s. AJSI.. XXI. (05). S. 83—99.

Pinches, Th., Some case-tablets from Tel-loh, s. IAS. oct. 05. S. 815—82.

Pinches, Th. G., Nina and Nineveh, s. PSBA XXVII, 4 (may 05), S. 155.

Price, J. M., An Ancient Babylonian (Ax-head) Inscription, s. AJSL. XXI. (05). S. 173—178.

Prince, I., D. Le bouc émissaire chez les Babyloniens, s. JA. X Série II (4).

S. 132—156.

Prince, I., D. Le bouc emissaire chez les Babyloniens, s. JA. X Sene II (65).

S. 133—156.

† Prince, I. Dyneley, Materials for a Sumerian lexicon with a grammain introduction. Part I. Containing the letters A—E. Leipzig 1905. XXXVI.

S., 109 autographierte S. 80 (Assyr. Bibl. XIX, 1).

Prince, J. D., The God-Name Ninib, s. JBL. XXIV. (05). S. 54—57.

Prince, J. D., The Pierpont Morgan Babylonian Axe-head, s. JAOS. XXVI. (05). S. 93—97.

† Rothstein, J. W., Die Gesetzgebung Hammurabis und ihre kulturgeschickliche Bedeutung, s. Deutsch Evgl. Blätter 05, 5. S. 299—308; 6, S. 371—35.

Sayce, A. H., The Babylonian and Biblical Accounts of the Creation, s. AJIL. IX. S. I—9 (1905).

Sayce, A. H., The Babylonian and Biblical Accounts of the Creation, s. Affa. IX. S. 1—9 (1905).

Sayce, A. H., The Assyrian god Au, s. PSBA XXVII, 3 (march 05). S. III. III. Sayce, A. H., Hittite inscriptions translated and annotated, s. PSBA XIVII, 6 (Nov. 05). S. 191—254.

Scheil, V., Documents archalques en écriture proto-élamite, s. RB, NS, II, 3 (juillet 05). S. 372—376.

† Thureau-Dangin, Fr., Les cylindres de Goudéa. Transcription, traisstion. commentaire. grammaire et lexique. Première partie: Transcription et

Tinureau-Dangin, Fr., Les cylindres de Goudéa. Transcription, tradsction, commentaire, grammaire et lexique. Première partie: Transcription et traduction. Paris 1905. 101 S. 80.

Wilson, R. D., Royal Titles in Antiquity, s. PThR. III. (05(. S. 55-80, 238-267, 422-440, 558-572.

Winckler, H., Die Euphratländer und das Mittelmeer. Mit 3 Abb. Leipzig 1905. 32 S. 80 (AO VII, 2).

Zimmern, H., Babylonische Hymnen und Gebete in Auswahl. Leipzig 1905, 32 S. 80 (AO VII, 3). 3

Amélineau, R., Les nouvelles fouilles d'Abydos (1897—98). Compte rende en extenso des fouilles; description des monuments et objets découvers. 2º partie. Paris 1905. S. 351—742 avec plans, dessins par A. Lemoine et al. 1885. 2e partie. Paris 1905. S. 351—742 avec pians, uessins pair A. Bemonder. 40.

† Amélineau, R., Rôle des serpents dans les croyances religieuses d'l'Égypte, s. RHR. mai-juin 05. S. 335—360; juillet-août S. 1—32.

Agnel, d'., Arn., Rapports de l'Égypte et de la Gaule à l'époque néolithique, s. CAJBL juillet-août 05. S. 423—441.

† Baikie, J., The latest discoveries in Egypt, a review of Flinders Petrie's new volume, s. ET XVII, 2 (nov. 05). S. 89—92.

† Bissing, Fr. W. v., Die Mastaba des Gem-ni-Kai. Im Verein mit A. E. P. Weigall herausg. B. I. Berlin 1905. VIII. 42 S. mit Fig. u. 33 Taf. 4.

Bissing, Fr. W., v., Ägyptische Knotenamulette, s. ARW. VIII. Beiheft (05), gewidmet H. Usener zum 70. Geburtstag.

† Borchardt, L., Die deutschen Ausgrabungen n Ägypten im J. 1905, s. BAG.

† Borchardt, L., Die deutschen Ausgrabungen n Ägypten im J. 1905, s. BAG.

IV (05). † Borchardt, L., Zur Baugeschichte des Amontempels von Karnak. Mit 21 Abb., einem farb. Blatte u. e. Anhange hieroglyphischer Texte. Leipzig 1905. 37 autogr. 9 S. 80 (Unters. z. Geschichte u. Altertumskunde Ägyptens V, 1).

Bouriant, L, Fragment d'un Manuscrit copte de basse époque ayant contenu les principes astronomiques des Arabes, s. JA X, 4 (04). S. 117—123.

Breasted, J. H., New light on the History of the Eleventh Dynasty, s. AJSL. XXI. (05). S. 163—166.

Breasted, J. H., The Report of Wenamon, s. AJSL. XXI. (05). S. 100—109.

Breasted, J. H., The Eleventh Dynasty of Egypte, s. AJSL. XXI. (05).

S. 110-114.

Breasted, J. H, History of Egypt from the Persian Conquest. New York 1905. 28 + 634 S. 80. Capart, J., Bulletin critique des religions de l'Égypte. (1904). Angers. 1905. 72 S. 80. Carus, P., The conception of the soul and the belief in resurrection among the Royntians at Monist july of S. 400-420.

the Egyptians, s. Monist, july 05. S. 409—429.

Catalogue des monuments et inscriptions de l'Égypte antique. Ouvrage publié sous les auspices de S. A. Abbas II Helmi, Khédive de l'Égypte, par la direction générale du service des antiquités. I série. Haute Égypte. Tome III. Kom Ombos. 2. partie. Fasc. II. par J. de Morgan, U. Bouriant, G. Legrain, G. Jéquier, A. Barsanti. Vienne 1905. S. 121—248

mit Abb. 40.

Crum, W. E., I. A Coptic recipe for the preparation of parchment. II. A use for the term "Catholik Church", s. PSBA XXVII, 5 (june 04). S. 166—172.

Delaporte, L., Fragments Thébains du nouveau Testament, s. RB, NS., II, 3 (juillet 05). S. 377—397 4 (oct. 05). S. 557—563.

Frey, H., Les Egyptiens préhistoriques identifiés avec les Annamites. Paris 1905. 80. 1905.

Foucart, G., Sur la décoration des vases de la période dite de Neggadèh, s. CAJBL mai-juin o5. S. 257-278.
ardiner, A. H., The hero of the Papyrus d'Orbiney, s. PSBA XVII, 5 (june

Gardiner, A. H., o5). S. 185. 186.

† Guimet, E., Le dieu au Bourgeons, s. Verhandlungen des IL intern. Kongresses f. silg. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 382 S. 80.
† Guimet, E., Les stèles à serpents, s. ebds.
Hall, H. R., Greec mummy labels in the British Museum (cont.), s. PSBA.

XXVII, 3 (march 05). S. 83—91; 4 (may 05). S. II5—122; 5 (june 05).

S. 159-165.
Hall, H. R., The XIth dynastic temple at Deir el Bahari, s. PSBA XXVII, 5

june 04). S. 173—138.

† Horovitz, J., Spuren griechischer Mimen im Orient. Mit einem Anhang über das ägyptische Schattenspiel von Fr. Kern. Berlin 1905. 105 S. 80.

James, M. R., Some new coptic apocrypha, s. JThSt. VI, 24 (04). S. 577—586.

Janker, H., Sprachliche Verschiedenheiten in den Inschriften von Dendera, s. SBA XXXVI (VIII (20) 27 Juli 05). S. 782—805.

† Kohlbach, B., Einfluß der bildenden Kunst auf die Religion in Ägypten, Asswien-Babylonien. Hellas. s. Verhandl. des II. internat. Kongresses f. all-

Assyrien-Babylonien, Hellas, s. Verhandl. des II. internat. Kongresses f. allgem. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. 80. VIII. 382

Legge, F., Magic ivories of the Middle Empire. s. PSBA XXVII, 4. (may 05). S. 130-152.

Legrain, G., The King Sanou or Sechemon and the enclosures of El-Kab, s. PSBA XXVII, 3 (march 05). S. 106-111.

Legrain, G., Inscriptions from Gebel Abou Gorâb, s. PSBA XXVII, 4 (may

Legrain, G., Inscriptions from Gebel Abou Gorab, s. PSBA XXVII, 4 (may 05). S. 129.
† Leipoldt, J., Didymus der Blinde von Alexandrien. Leipzig 1905. III. 148 S. (7 U. NF. B XIV Heft 3).
† Mahler, E., Die kosmologischen Anschauungen der alten Ägypter, s. Ver-

handl. des II. intern. Kongresses f. allgem. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 382 S. 80.

† Mallon, A., Documents de source copte sur la sainte Vierge, s. ROCL X, s (05). S. 182-196; 3, S. 251-257.

† Maspero, Sur la XVIII e et la XIX e dynastie de Manéthon, s. RAE. 05.

S. 13-29.

† Murray, M. A., The Osireion at Abydos. With sections by J. Gr. Milne and W. E. Crum (Egyptian research account 1903). London 1904. 47 S.

and W. E. Crum (Egyptian research 37 Taf. 49.

Oppel, K., Das alte Wunderland der Pyramiden. Geographische, politische und kulturgeschichtliche Bilder aus der Vorzeit, der Periode der Blöte sowie des Verfalls des alten Ägyptens. 5. umgearb. u. vermehrte Aufl. Mit 250 Abb. u. Karten, sowie 4 Tafeln in Farbendruck. Leipzig 1905. VIII. 497 S. 7 Otto, W., Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte des Hellenismus, B. I. Leipzig 1905. XIV. 418 S. 8. Papyrus, Hieratische, aus dem kgl. Museum zu Berlin. Herausgeg. von der Generalverwaltung. Il. B. (Heft 5-8). Hymnen an verschiedene Götter. Zusatzkapitel zum Totenbuch. Leipzig 1905. IV. 53 Bl. 44 × 34, 5 cm. III. Bd. Heft 9. Schriftstücke der VI. Dynastie aus Elephantine. Leipzig 25 Bl. 42 5 × 34, 5.

III. Bd. Heft 9. Schriftstäcke der VI. Dynastie aus Elephantine. Leipsig 1905. 25 Bl. 43, 5 × 34, 5.
† Patrologia Orientalis. Tome II. Fasc. 2. Les apocryphes coptes.

— Les évangiles des douze apôtres et de saint Barthélemy, teste copte, traduction française, par R. Revillout. Paris 1905.

Pellegrini, A., Il libro della respirazione, papiro funerario jeratico del Museo Egislo di Firenze, s. RAL Serie V, vol. XIII (04). S. 87—104.
† Petrie, W. M., History of Egypt. From 19th to 30th Dynasties. Vol. III. Loadon, Methuen, 1905. 428 pg. With illustr. 80.

Pier, G. C., An Egyptian Statuette with Sun Hymn, s. AJSL. XXII. (05). S. 43—44.

G. C., A New Historical Stela of the Intefs, s. AJSL. XXL S. 43-Pier,

S. 159-162. † Pörtner. C., Sternkult und Tierkult bei den alten Ägyptern, s. Verhandldes II. intern. Kongresses f. allgem. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 382 S. 80.

Reinach, Th., Papyrus grees et démotiques recueillis en Égypte. Paris 1905. 243 S. 17 Taf. 84.

Reinach, Th., Papyrus grees et démotiques recueillis en Égypte. Paris 1905. 243 S. 17 Taf. 84.

Reisner, G. A., The Hearst medical papyrus. Hieratic text in 17 facsimile plates in collotype with introduction and vocabulary. Leipzig 1905. VIII. 48 S. 17 Lichtdrucktaf. (Univers. of California Publications. Egypt Archaeology Vol. I). + Reinach,

† Renouf, P., le Page, Life work, First series. Egyptolog logical essays. Vol. IIL by E. Naville and W. H. Rylands. Egyptological and philo-London 1905. Revillout, E., La sage-femme Salomé d'après un apocryphe copte comparé aux fresques de Baouit et la princesse Salomé, fille du tétrarque Philippe, d'après le même document, s. JA X Serie. Tome V, 3 (mai-juin 05)

× 400-461. Nevillout, E., Le papyrus moral de Leide, s. JA. X Série. Tome V, 2 (maravr. 051 S. 104-249. Tome VI, 2 (sept.-oct. 05). S. 275-332.

Revillout, E., Un nouvel apocryphe copte. — Le livre de Jacques, s. JA. X Serie Tome VI, 2 (juillet-août 05). S. 113-120.

Ricci, S. de, Rapport sur une mission en Égypte (1905), s. CAIBL juillet-août 05. S. N°-405.

Navce, A. H., Indian and Karian inscriptions in Egypt, s. PSBA XXVII, 4 (maravr.)

(MAY 05) S. 125-126.
† Noh & for, H. Aktgyptische Pfläge, Joche und andere landwirtschaftliche Ge-

\*\*Ete, s. The Annual of the British School at Athens. X. Session 1903/4.

\*\*Ete, s. The Annual of the British School at Athens. X. Session 1903/4.

\*\*Ecadon 1905.\*\*

\*\*Sethe, K., Urkunden der 18. Dynastie. Teil I. Historisch-biographische Urkunden aus den Zeiten der Hyksosvertreiber und ihrer ersten Nachfolger.

\*\*Eciptig 1905.\*\*

\*\*E 

79 authogr. S. Lex. 8°.

\*\*Icken, U., Zur ägyptischen Prophetie, s. Herm. 40, 4 (05). S. 544—560.

ptowitzer, V., Genisah-Responsum XXVI in JQR Jan. 1905, s. JQR XVIII, 69 (oct. 05). S. 135—140.

Cher, W., Notes on No LXVIII of the JQR, s. JQR XVIII, 69 (oct. 05).

S. 146—148.

Bacher, W., Die bibel- und traditionscregement.

Bacher, W., Die bibel- und traditionscregement.

Bacher, W., Ein Name des Sonntags im Talmud, s. ZNT V, 2 (05). S. 202.

Bacher, W., Ein angeblicher Kohelet-Kommentar Saadja Gaon's, s. Z. hebr.

Bibliogr. 05.

Bacher, A., Blicke in die Geisteswerkstatt Raschi's. Vortrag. Frankfurt

Berliner, A., Blicke in die Geisteswerkstatt Raschi's. Vortrag. Frankfurt M. 1905. 24 S. 8°.

Bischoff, R., Jesu und die Rabbinen. Jesu Bergpredigt und Himmelreich im ihrer Unabhängigkeit vom Rabbinismus dargestellt. Leipzig 1905.

Bleichrode, J., Maimonides Commentar zum Tractat Sanhedrin. Abschnitt IV bis V, arabischer Urtext mit... hebräischer Übersetzung, deutscher Übersetzung und Anmerkungen. Gießen 1904. 26. II S. 8° (Diss.).

Bloch, P., Die Kabbalah auf ihrem Höhepunkt und ihre Meister, s. MGWJ.

Ausgewählte Texte mit Einleitung, Anmerkungen spanisch-arabischen Epoche.

Leipzig 1905. XII. 219 S. 8°.
Castiglioni, V., Mischnaiot. Testo ebraico punteggiato, con traduzione italiana, proemio e note illustrative. Trattato Yoma. Roma 1905.
Therefore Gelehrter bearbeitet und mit einer ausführlichen Einleitung versehen von H. Brody. B. II: Nichtgottesdienstliche Poesie (Heft III). Berlin 1903.

S. 213—334. 80.

Doctor, M., Abram, Jugendgeschichte des Erzvaters nach der talmudischen Sage. Frankfurt a. M. 1905. VL 62 S.

Friedländer, L., The Arabic original of the report of R. Nathan Hababli, s. JQR XVII, 68 July 05. S. 747—761.

Ginzberg, L., The Talmud student. A lecture Baltimore 1905. 32 S.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. I. 1906.

E t ŧ

E

Ginzberg, L., Genizah Studies. Geonic responsa (cont.), s. JQR XVIII, (oct. og). S. 102—112.

† Gitelsohn, S., Die Zivil-Gesetze der Karäer von Samuel al-Magrebi w

einer Berliner Handschrift herausgeg. Straßburg 1904. 27. 43 S. 5 De Goldziher, L. Mélanges judéo-arabes (suite), s. RÉJ. L. avr. jun g

S. 182-190. + Grunwald, M., Zum Raschi-Jubilaum. Etwas über Raschis Binfis af spätere hebräische Literatur. Berlin 1905.

spätere hebräische Literatur. Berlin 1905.
† Guesnon, A., Talmud et Machzor. Notice sur deux manuscrits hebren et la Bibliothèque d'Arcas. Paris 1904. 24 S. 4°.
† Hillesum, I. M., Waar werd Menasseh ben Israel geboren? Anstein 1905. 8 S. (Central Blad voor Israeliten).
Hirschfeld, H., Note on Genizah fragment XXVI (July 05), s. JQR XVI, 69 (oct. 05). S. 146.
† Ha-Orah. Ritualwerk, Rabbi Salomo ben Isaak (Ruschi) sugeschien I. Tl. Herausg. nach e. Handschrift des Rabbi Chaim Joseph Daniel Andit mit Vergleichungen der Lesearten, Verbesserungen und Zusätze andere hil Handschriften im Besitze der Alliance Israelite Paris und der Bodleins in Oxford (cod. 563 u. 564), sowie der Excerpte, die der Editor des Sein herardes aus e. Handschrift hinzufügte. 2. Tl. nach obenerwähnter Oxfork Handschrift (cod. 563). Mit Anmerkungen nebst ausführl. Einleitung venden von S. Buber. Berlin 1905. VII 167. 231 S. 8°.
The Jewish Encyclopaedia. Vol. X. Philipson-Samoscz. New York a Landon 1905. 679 S. gr. 8°. Vol. XI. Samson-Talmud. New York a Landon 1905. 679 S. gr. 8°.

London 1905. 685 S. gr. 80. Vol. XI. Samson-Talmud. New York a L don 1905. 679 S. gr. 80. † Landau, L., Epitre historique du R. Scherira Gaon, traduite de l'ad moderne-araméen et commentée avec une introduction. Anvers 1904 XIII 90 S. 8º.

† Luncz, A. M., תלמוד ירושלמי (Jerusalem?) † Mackintosch. W., Gleanings from Ab.

Mackintosch, W., Gleanings from the Talmud, selected and newly translated into English. London 1905. XVL 136 S.

Haimonides, Guide for the perplexed; translated by M. Friedlands New York 1905. 8°. [Reprint]
Margoliouth, G., Gleanings from the Yemenite liturgy, s. JQR XVII, t July 05. S. 690—711.

† אורה בשנה Weitere swei Schriften des R. Joseph ibn Kaspi. Die beich Pentateuchkommentare Tirath Keseph (oder Sefer Hassod) und Massef t Keseph. Nach Handschriften zum erstenmale herausg. mit textkrit. u. erli Bemerkungen v. I. Last. 1. Heft. Preßburg 1905. X. 176 S. 8°. — K

Bemerkungen v. I. Last. 1. Heft. Presburg 1905. kau. 2 Hefte. IX. 331 S. Mischnatraktate, ausgewählte in deutscher Übersetzung. 1) Joma. I Mischnatraktate, ausgewählte in deutsche übersetzt u. unter besonde Berücksichtigung des Verhältnisses zum Neuen Testament mit Anmerkung versehen v. P. Fiebig. Tübingen 1905. VII. 34 S. Monumenta Judaica, herausg. v. A. Wünsche, W. Neumann, M. Aschüler, prima pars. Aramaia. I. Abt. Das Targum des Onkelos. 1. (Pri Hest. Wien u. Leipzig 1905. Groß 80.

L., Rabbi Nathans System der Ethik und Moral (אבות דרבי נתן) sum übersetst und mit Anmerkungen versehen. Frankfurt a. M. 1905.

1 PDP. Sammelband kleiner Beiträge aus alten Handschriften sum herausg. vom Vereine "Dobhebhe Sifthe Jeschemm", Husiatyn So [1] Kommentar des Pittum Haketoret des David Kimchi, 2): der 13 Middot des R.-Jakob(?), 3) Tosefta zum Targum der Prol Hagiographen nach einem afrik. MS.]. ler Kommentar des Salomo b. Isaak über den Pentateuch. Nach ten, seltenen Ausgaben und dem Talmud-Kommentar des Verfassers erer Rücksicht auf die nachgewiesenen Quellen kritisch hergestellt rliner. 2. ganz umgearb. Aufl. Frankfurt a. M. 1905. XXIV,

, Deux lignes de comptabilités, s. RÉJ. L. avr. juin 05. S. 264. L., Der Mischneh Thorah, ein System der mosaisch-talmudischen re. Zur Erinnerung an den siebenhundertjährigen Todestag Maien 1905, 229 S. 80 im XII. Jahresbericht der israel. theol. Lehr-Wien.

rieff, P., A Kabalistic Charm, s. PSBA. XXVII, 6 (nov. 05).

e Seder Olam avec commentaires de Jakob Emden, Elie de Y. M. Leiner. Warschau 1904. XVII 94 S. 80. D Recueil de petits midraschim, complets ou fragmentaires, pubdes mss. et diverses éditions par S. A. Wertheimer. Jérusalem

1 25 Chidusche Rabbi Aron Halevy aus Barcelona. Husiatyn 1904.

D., A propos du commentaire biblique de Léontin, s. RÉJ L avr.

263.
1eider, M., Die Geschichtsliteratur der Juden in Druckwerken christen zusammengestellt. I. Abt. Bibliographie der hebräischen Frankfurt a. M. 1905. XII. 190 S. 80. Der babylonische. Herausgegeben nach der Ed. princ. (Venedig), nebst Varianten der späteren von S. Lorja u. I. Berlin revisgabe u. der Münchener Handschrift, möglichst wortgetreu übernit kurzen Erklärungen versehen v. L. Goldschmidt B. VI. 3. Der Tractat Baba Mçia (Mittlere Pforte). 2 Hälsten. Berlin 1905.

1, J., Der Einfluß Gazális auf Chisdai Crescas. Frankfurt a. M. i. 80. (als Diss. Erlangen 1905, 76 S.)
1. J., Notes on the Jews in Fustát from Genizah Cambridge docu-QR AVIII, 69 (oct. 05). S. 1—39.
iner, H., Der Talmudbauer und Anderes. Berlin 1905.

A., Eine syrisch-melchitische Allerheiligenlitanei. Herausgegeben nden Bemerkungen über orientalische Parallelen der Litaniae omrum, s. OChr. IV, I. S. 98—120.
ann, C., Syrische Grammatik mit Paradigmen, Literatur, Chresto-Glossar. 2. verm. u. verbesserte Aufl. Berlin 1905. XVI. 144.) V).
C., Evangelion Da Mepharreshe: the Curetorian Version of the els with the readings of the Sinai Palimpsest. New York 1905. + 556, 8 + 322 S. 4°.
3., La prétendue chronique de Maribas le Chaldéen, s. JA. X Série (mars avr. 05). S. 251—264.

13\*

Chabot, J. B., Narsai le docteur et les origines de l'École de Nisibe, de la Chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešabba, s. JA. X Série Tome VI, I (juille la chronologie de Barhadbešab

o5). S. 157—178.

† Chronique de Michel le Syrien, patriarche jacobite d'Antioche (1166—1194).
éditée pour la première fois et traduite en français par J. B. Chabot, un II fasc. III Paris 1904. 4°. S. 353—464 (texte syriaque) et 321—547 (m. duction et tables). † Dalman, G., Grammatik des jüdisch-palästinischen Aramäisch. Nach à

† Dalman, G., Grammatik des jüdisch-palästinischen Aramäisch. Nach im Idiomen des palästinischen Talmud, des Onkelos-Targum und Prophetens gum und der jerusalemischen Targume. 2. Aufl. vermehrt und viellich in gearbeitet. Leipzig 1905. XVI. 419 S. 80.

Fränkel, S., Zu Zeitschrift 58 S. 594. Z. 6. I. MIDME. II) Aasel, s. ZDMS 59, 2 (05). S. 252.

† Homiliae selectae Mar Jacobi Sarugensis. Ed. P. Bedjan. Ton. Leipzig 1905. XVII 839 S. 80.

Johns, C. H. W., Note on the Aramaic papyrus from Elephantine, s. PMA XXII, 5 (june 05). S. 187. 188.

† Lidzbarski, M.. Das Johannesbuch der Mandäer. I. Teil. Text. Gidin 1905. II, 291 S. 80.

† Merx, A., Die 4 kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten bekanne

† Merz, A., Die 4 kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten bekann Texte. Übersetzung und Erläuterung der syrischen vom Sinaikloster gem denen Palimpsesthandschrift. II. Erläuterungen. 2. Das Evangelium Mann

denen Palimpsesthandschrift. II. Erläuterungen. 2. Das Evangelium Marus und Lucas. Berlin 1905.

† Narsai Doctoris Syri homiliae et carmina primo edita cura et studio l. Alphonsi Mingana. Mausilii I et. II. 1905. XIX 770 S.

Nau, F., Traduction des lettres XII et XIII de Jacques d'Édesse (Exégèse làlique), s. OChr. 05, 2 S. 197—208; 3. S. 258—282.

Nau, F., Rabban Daniel de Mardin, auteur syro-arabe du XVe siècle, s. Och. 05, 3. S. 314—318.

† Neumark, M., Lexikalische Untersuchungen sur Sprache der jerusalemischen Pentateuch-Targume. 1. Heft. Berlin 1905. 48 S. 80.

Sachau, E., Literatur-Bruchstücke aus Chinesisch-Turkestan, s. SBA 45/47 (95) S. 964—78.

**-78**.

Schulthess, F., Christlich-palästinische Fragmente aus der Omajide-Moschee zu Damaskus, bearbeitet und heravsgegeben. Berlin 1905. 138 S. Mit 5 Tafeln in Lichtdruck. 8º (AGG, NF. VIII). † Strack, H. L., Grammatik des Biblisch-Aramäischen. Mit den nach Hust-schriften berichtigten Texten und einem Wörterbuch. 4. sorgf. verbess. And. 4. sorgf. verbess. And.

Leipzig 1905. 40. 60 S. Ter-Minassiants, E., Aram Datians syrische Pešitta-Handschrift des Nessa Testaments in Etschmiadsin, s. ZNW VI, 3 (05). S. 282—284. (Wagner, R. — so nur auf dem Heftumschlag u. i. Register, v. G.), drei syrische Evangelienhandschriften in Moskau, s. ZNW VI, 3 (05). 284—292. Wildeboer, G., De tekst der syrische Evangelien, s. ThSt 05.

80.

'Abd el 'Aziz Zenaguí, Récit en dialecte Tlemcénien, s. JA. X, 4 (04) S. 45-116.

† Abdul-Mamoon Sohraworthy, Toleration in Islam, s. Verhandl. des Il intern. Kongresses f. allg. Religionsgeschichte in Basel, 30. Aug. bis 2. Sept 1904, Basel 1905. VIII. 382 S. 80.

Amedroz, H. F., On a Dirham of Khusru Shah of 361 a. H. etc., JAS. jan os. S, 471-484.

الله ، زَرجُون Anastase, P., L'origine des deux mots arabes جربال

VIII 15 (1. août 05). S. 703-706.

```
:, P., Quelle religion professait Amrou I Quais?, s. AlM. VIII, 19 05). S. 886-891; 20 (15. Oct. 05) 949-954.
my, M., Observations critiques sur un article de P. Pourrière intitude sur le langage vulgaire d'Alep, s. JA. X Série Tom VI, 2 (juillet
 S. 179-186.

L., Deux manuscrits d'une version arabe inédite du recueil des septs JA. X Série. II (03). S. 43-83.

S., Manuscrits berbères du Maroc, s. JA. X Série Tome VI, 2 (sept.
 S. 333-36.

L. La version arabe de Kalîlah et Dimnah d'après le plus ancien it arabe daté. Beyrouth 1905. LXVIII, 260 S. 4°.

L., Traité inédit de Boûlos ar-Râheb, évêque de Sidon, sur le dogme publié, s. AlM. VIII, 12 (15 juin 05). S. 552-558; 13 (1 juillet 05).
1594.

1. La légende arabe de St. Alexis dans la poésie populaire d'après s., s. AlM. VIII, 14 (15. juillet 05). S. 650—658.

1. L. Le prétendu Mazdéisme d'Amrou I Quaïs, s. AlM. VIII, 21 (1 S. 998—1006.

1. Lon, O., Further note on Musulman coins collected by Mr. G. P. Tats in, s. JAS. July 05. S. 547—554.

2. Die anonyme Schrift "Abhandlung über den Glauben der Syrer" zgeben, s. OCh. IV, I (04). S. 28—97.

2. Ettes, Étude sur la musique arabe, s. JA. X, 4 (04) 365—422.

3. scriptorum Christianorum orientalium. Scriptores Arabici. — Synax-Alexandrium. T. I fasc. 1. edidit L. Forget. Beyrut 1905. 139 S. bourg, H., Opuscules d'un Arabisant (1868—1905). Paris 1905.
  594.
```

urg, H., Une inscription yéménite, nouvellement entrée au musée du s. CAIBL mars avr. 05. S. 235-242.

Dourg, H., Le culte de la déesse Al-Ouzzá dans l'ancienne Arabie n 300 de notre ère, s. Verhandl. des II. intern. Kongresses f. allg. sgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel 1905. VIII. 80.

le Ahtal Reproduction photolitographique du manuscrit de Bagdad face et variantes par A. Salhani. Beyrouth 1905.
G., Un chapitre d'astrologie arabico-malgache, s. JA. X Série Tome

ept. oct. 05). S. 193—274. d, G., Un texte arabico-malgache du XVIe siècle trènscrit, traduit é. Paris 1904 [Tiré des Not. et Extr. t, XXXVIII].

A., أَبُلُ وَأَخِلفُ A., كَالِمُ وَأَخِلفُ أَبُلُ وَأَخِلفُ مَا

A., Zu de Goeje, Anzeige des Ibn Sadd (oben S. 377 ff.), s. ZDMG 5). S. 452-455.

A., Zu فَكُوْلُ (Bd. 58, 875), s. ZDMG. 59, 2 (05). S. 456.
, A., Ventures among the Arabs. Boston 1905. 291 S. 12°.
, G., Il "Zād al Musāfir" di Ibn al Gazzār in un ms. Greco-Corsiniano A ΤΟΥ ΑΠΟΔΗΜΟΥΝΤΟΣ), s. RAL Seria V, vol. XIV fasc. 1—4

29-50.

1, A., Proverbes vulgaires sur les mois et les saisons, s. AlM. VIII, uillet 05). S. 664-668. 15 (1 août 05). S. 687-692.

21, L, Die Fortschritte der Islam-Wissenschaft in den letsten drei iten, s. Preuß. Jahrb. 05. S. 274-300.

22, J., Une famille de médecins chrétiens à la cour des Abassides, s. I, 23 (1 Déc. 05). S. 1097-1105.

23, Der Sprachgebrauch der ältesten christlich-arabischen Literatur.

24, Caschiebte des Vulgär-Arabisch. Leipzig 1005. VIII, 124 S. 80.

rag sur Geschichte des Vulgär-Arabisch. Leipzig 1905. VIII. 124 S. 80.

† Graf, G., Die christlich-arabische Literatur bis zur fränkischen Zeit hat des 11. Jahrhunderts). Eine literar-historische Skizze. Freiburg i. B. XII. 74 S. (Straßburger Theol. Studien VII, 1) 8°.

Graf, G., Die arabische Vita des hl. Abramios, s. Bysant. Zeitschr. XIV o. 5. S. 509—518.

† Grünert, M., Arabische Lesestücke, zunächst für Vorlesungssweck as sammengestellt. 2. Heft "Arabische Prosa". Text u. Glossar. Prag 187.

III. 54. 150 S. Guignes, P., Le uignes, P., Les noms arabes dans Sérapion, "Liber de simplici nediche.
Essai de restitution et d'identification de noms arabes de médicament mina
moyen âge, s. JA. X Série Tome V, 3 (mai juin 05). S. 473—546, Tome N,

I (juillet-août 05). S. 49—112.

Hamy, E. T., Note sur quelques antiquités découvertes par M. E. T. Carle dans les vallées de la Sousfana et de la Saoura, s. CAIBL may juin 6;

S. 249—253.
† Hausheer, I., Die Mu'allaka des Zuhair mit dem Kommentar des Abt Gie
Ahmad Ibn Muhammad An-Nahhas. Nebst einer Einleitung und Americans kungen herausg. Berlin 1905. 33, 35 S. ell, J., Al-Farasdak's Lieder auf die Muhallabiten, s. ZDMG. 59, 3 (cg. S. 589-621. kungen herausg.

Hirschfeld, H., The Arabic portion of the Cairo Genizah at Cambridge (Tenth article), s. JQR XVII, 68 (July 05). S. 712—725, XVIII, 69 (oct. of S. 113—120. Horovitz, J., Zu Kumait's Hāšimijjāt, s. ZDMG 59, 2 (05). S. 375.
Huart, Cl., Une nouvelle source du Qorân, s. JA. X, 4 (04). S. 125-167.
Huart, Cl., Wahb hen Monabbah et la tradition judéo-chrétienne au Yénn,
s. JA X, 4, (04). S. 331-350.
Huart, Cl., Les anges Charâhil et Harâmîl, s. JA. X. Série Tome V, 2 (non
avr. 05). S. 363-364.

Huart, Cl., فور عور , s. JA. X Série Tome V, 2 (mars avr. 05). S. 364-34. Huart, Cl., Le rationalisme musulman au X. siècle, s. Verhandl, des II inten

Kongresses für allgem. Religionsgesch. in Basel 30. Aug. bis 2. Sept. 1904. Basel VIII. 382 S. 80.

† Huart, Cl., La classification des consonnes chez les Arabes du VIII. siècle. Mem. de la Soc. de Linguist. de Paris. XIII, 4). Paris 1905. 285.

Gr. 8°.

Hon Isfandiyár, An abridged translation of the history of Tabaristía cospiled about A. H. 613 (A. D. 1216). By E. G. Browne. Leiden 1905. XIV. 356 S. 80.

Khuda Bakhsh, S., Saifuddīn Bākharsī, s. ZDMG 59, 2 (05). S. 345-354.

† Krcsmárik, I., Beiträge zur Beleuchtung des islamitischen Strafrechts, mit Rücksicht auf Theorie und Praxis in der Türkei, Leipzig 1905. 139 S. 2006. Aus ZDMG).

† Landberg, Comte de, La langue arabe et ses dialectes. Communication faite au XIV a congrès international des Orientalistes à Alger. Leide 1905 84 S. 8°. † Löhr, M., Der vulgärarabische Dialekt von Jerusalem nebst Texten u. Wörter

verseichnis. Gießen 1905.

† Margoliouth, D. S., Mohammed and the Rise of Islam. London u. Ner York 1905. 26 + 481 S. 120.

Margoliouth S., Indices to the Diwan of Abii Tammam, s. JAS oct of S. 763-789.
arta, G., Contributions à la grammaire arabe, s. AlM VIII, 14 (15 juille

Marta, G., Contril 05). S. 647—650. Marta, G., Redond 05). S. 746—753. Redondances grammaticales en arabe, s. AlM. VIII, 16 (15 soi



Geschichte der Wunder Muhammeds, s. Verhandl. des IL intern. es f. allg. Religionsgesch. in Basel 39. Aug. bis 2. Sept. 1904.

5. VIII. 382 S. 8°.

B., Arabic palaeography, a collection of Arabic texts from the first f the Hidjra till the year 1000. Halle 1905. Gr. Fol. 2 Tl. u. 188

ktaf. 47 × 33 cm. ski, C. de A., Le dialecte berbère de R'edamès. Pari 34 S. 8º (Publication de l'École des lettres d'Alger). madis 'Ubaidallahi F. dicti Sibt Ibn al Ta'awidhi carmina,

ex co-

Halle 1905. VIII. 518 S. 80.

The, of Iarir and Al-Farazdak, edited by A. A. Bevan. Vol. I.

105. 14. 4. 160 S. Fol.

jia Orientalis. Tome I, fasc. 3. Le Synaxaire arabe jakobite, se inédit, traduction française par R. Basset. Paris 1905. fascicule y of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria. II: Peter jamin I (661). Arabic text, edited, translated and annotated by s. Paris 1905. S. 383—518. Gr. 80.

P., Historia S. Abrami ex apographo arabico, s. Anal. Bolland.
Jul. 05.

res Arabes de l'Algérie et du Maghreb, recueillis, traduits ex com-ir Mohammed ben Cheneb. Tome I. Paris 1905. III. 302 S. 80. 1, M. G., Historia de Murcia Musulmana. Zaragoza 1905. XII. 80.

K., Der Codex Arabicus Monacensis Aumer 238. Eine spanisch-Evangelienhandschrift. Jena 1905. 59 S. 8º (Diss.) , Un texte Arabe inédit pour servir à l'histoire des chrétiens de s. Bull. de l'Inst. franç. d'archéologie orient. Caire tome IIL

du Moulin. L'Islam ou la résignation à la sainte volonté de Dieu ammad Adil. Paris 1905. 16°. from the Prolegomena of Ibn Khaldun, with notes and an Engan glossary by Duncan B. Macdonald. Leyden 1905. VI.

L., Der arabische Dialekt von Mösul und Märdin. Leipzig 1905.

80 (aus ZDMG).

. 80 (aus ZDMG).

neider, M., Die europäischen Übersetzungen aus dem Arabischen des 17. Jahrhunderts. B. Übersetzungen von Werken bekannter deren Übersetzer unbekannt oder unsicher sind. Wien 1905. 108 S. 1ge, G., The Lands of the Eastern Caliphate, Mesopotamia, Persia ai Asia from the Moslem Conquest to the time of Timur. London ork 1905. 18 + 536 S. 80.

W. S. C., Original sources of the Quran. London 1905. 288 S. 120. n, F. du Pre. Elementary Arabic Grammar. Edited by R. A. on. London 1905. 242 S. 80.

C., The Missing Pages of an Old Arabic Anthology [Maṣārī'-al-A]SL. XXI. (05). S. 232—237.

, Die Behandlung des Hamza-Alif im Arabischen, besonders nach e von Az-Zamaḥšari und Ibn Al-Anbāri. Berlin 1905. 63 S. 80.

, E. H., Hellenism and Muhammadanism, s. JAS July 05. S. 527—533. re, I. S., The spoken Arabic of Egypt. Grammar, exercises, vocatnd revised and enlarged ed. London 1905. Die Grammatik (Al Gumal) des Zaggågi. Mit besonderer Berückder dichterischen Belegstellen nach den Handschriften von Berlinig. Jena 1905. 46 S. (Diss.).

- Yule, G. U., A rock-cut Himyaritic inscription on Jabal Jehaf, in the 14 Hinterland, s. PSBA XXVII, 4 (may 05). S. 153-155.
- + Bibliotheca Abessinica ed. by E. Littmann. I. The legend of the queen of Sheba in the tradition of Axum, by the Editor. II. The text of the Ethiopic version of the Octateuch by I. O. Boyd. Leiden 1905. XI. a. 30 S. 80.

30 S. 80. † Mondon-Vidailhet, C., Chronique de Théodoros II, roi des rois d'Éthiopa

† Mondon-Vidailhet, C., Chronique de Théodoros II, roi des rois d'Éthique (1853—1868), d'après un manuscrit original, texte abyssin (amharique) et us duction. Paris 1905. XIV. 98 S. 80.
† Paez, P., Historia Aethiopiae. Liber I et II. Rom 1905. XII 644 S. 2
Taf. (Rerum aethiopicarum scriptores occidentales inediti a saeculo XVI at XIX curante C. Beccari, S. J. vol. II).
† Rerum Aethiopicarum scriptores occidentales inediti, a saec. XVI at XIX, curante C. Beccari. I. Notisia e saggi di opere e documenti neità riguardanti la storia di Etiopia durante i secoli XVI, XVII e XVIII, con otto fac-simile e due carte geografiche. Roma 1903. X 519 S. 40.
Rossini Conti, C. di, II "Nagara Galla", s. RAS, Serie V, vol. XIII (cu) S- 307—322.
† Vita de Santo Abunafre. Versão ethiopica pubblicada por Fr. M. I. Pereira. Lisboa 1905. 26 S. 80.

## Aaron und die Aaroniden

AOD

Privatdozent Lic. Dr. Westphal in Marburg.

Aaron gehört zu denjenigen Persönlichkeiten im alten Testaent, deren Bedeutung und Ansehen in demselben Maße wächst, e die wirkliche Erinnerung an die irdische Existenz sich naturmäß verlieren mußte. Die jüngeren und jüngsten Quellen des ntateuch wissen uns von Aaron weit mehr zu berichten als die Das hängt aufs engste zusammen mit der Wandlung der ıffassung von der Legitimität der jerusalemischen Priestergeilechter. Noch Hesekiel machte die Berechtigung zum jerusanischen Priesterdienst abhängig von der Abstammung von dok als dem letzten priesterlichen Ahn, erst später verfiel man rauf, die priesterliche Ahnenreihe bis auf Aaron zurück zu vergen und die Legitimität der Priester auf Abstammung von Aaron begründen. In den wachsenden Ansprüchen der späteren "Söhne rons" sind die Motive für die geflissentliche Verherrlichung ihres ammvaters ausreichend gegeben. Gleichwohl aber haben wir es ch auch als wahrscheinlich anzunehmen, daß die Voraussetzungen einem solchen Personenkulte des Aaron in älteren mehr oder nder historischen Traditionen über ihn und sein Geschlecht zu :hen sind. Man knüpfte an eine Größe der Vergangenheit an, ren Ansehen und Name genügte, um die eigenen Ansprüche aufs iftigste zu stützen.

Es wäre also wohl eine interessante Aufgabe, in der Bibel selbst ch Material zu suchen, das uns über die älteren Traditionen über ron aufklärte und die in späterer Zeit zu konstatierende Hoch-Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. II. 1906.

schätzung Aarons begreiflich machte. Oort, in seiner Schrift de Aäronieden (Theol. Tijdschrift XVIII S. 289-335), beantwortet die Frage nach der ursprünglichen Bedeutung Aarons dahin, dal er der Stammvater der nordisraelitischen Priestergeschlechter gewesen sei, die nach der Kultusreform in Jerusalem mit den Zadokiten um die Berechtigung zum Priesterdienst am Tempel ranges. "Söhne Aarons" wurde dann nach Beendigung dieses Legitimitätsstreites der gemeinsame Name für die Zadokiten und diejenigen Höhenpriester, die in Jerusalem zugelassen waren. Die Zadokiter, die ursprünglich ihre Abkunft von Elieser, dem Sohne des Mose ableiteten, wurden nun künstlich auch zu Aaroniden gemacht, isdem durch eine pia fraus Eli'ezer ben Moše in El'azar ben Aharon umgewandelt wurde (S. 325 ff.). Daß der Name Aaron den Namen Mose verdrängte, beruht nach Oort darauf, daß das Gesetzbuch des Esra von einem ursprünglichen Priester des Nordreiches, der sich der neuen Ordnung angeschlossen hatte, verfaßt ist.

Diese These scheint mir in der sonst so scharfsinnigen und überzeugenden Erörterung Oorts der schwächste Punkt zu sein. Die Meinung, daß Aaron in Israel etwa dieselbe Rolle gespielt habe, wie Mose in der Tradition Judas, setzt m. E. einen viel zu scharfen Gegensatz zwischen Nord- und Südreich voraus, und auch die Ableitung der Zadokiten von Mose ist höchst unwahrscheinlich, zumal sich sonst nicht die geringste Spur einer solchen erhalten hat (vgl. auch die Widerlegung bei Abr. Kuenen: Gesch. des Jahwepriestertums in Gesammelte Abhandlungen zur bibl. Wissenschaft, deutsch von K. Budde 1890, S. 493 ff.). Es wird sich verlohnen, noch weiter zurückzugehen und die jüngeren und älteren Überlieserungen über Aaron auf etwaiges quellenhastes Material zu untersuchen, um möglicherweise einen historischen Kern herauszuschälen, und, falls sich ein solcher ergäbe, den Entwicklungsgang zu verfolgen, den die Tradition über Aaron bis zu seiner Hohenpriesterwürde genommen hat.

Diejenige Quellschrift, in der Aaron zuerst eine zentrale Stellung einnimmt, ist Pg. Diese Quelle ist im Ex., besonders zu Anfang, ziemlich lückenlos erhalten, die einzelnen Abschnitte schließen sich

Ind E auf. Danach ist Aaron der ältere Bruder des Mose (7,7)
Ind E auf. Danach ist Aaron der ältere Bruder des Mose (7,7)
Ind aufs engste mit an der Führung des Volkes aus Ägypten
Ind durch die Wüste beteiligt und in fast allen Maßnahmen und
Verrichtungen des Mose Begleiter und rechte Hand. Die meisten
Offenbarungen Gottes ergehen an Mose und Aaron gemeinsam
(7,8; 9,8; 12,1 ff. u. a.), Aaron erscheint neben Mose als der HeerFührer des Volkes (Nu. 1, 3; 2, 1 u. a.), die so häufig zum Ausbruch
kommende Unzufriedenheit und Empörung des Volkes richtet sich
in gleicher Weise gegen Mose und Aaron (Ex. 16, 2, Nu. 14, 2;
16, 3; 17, 6); Aaron beteiligt sich mit Mose an der Zählung und
Ordnung des Volkes (Nu. 4, 1—17) und hält mit Mose Gericht ab
(Nu. 15, 33).

Wir finden also nach Pg in Aaron vereint die Eigenschaften eines Propheten, Heerführers und Richters, alles Eigenschaften, die er mit Mose gemein hat. Eine selbständige Rolle gegenüber Mose spielt Aaron nur in zweifacher Beziehung: er ist einmal der Sprecher (בניא) des Mose, d. h. der Vermittler zwischen Mose einerseits und Pharao bzw. dem Volke andrerseits (Ex. 7, 1 f.), und zweitens: Aaron ist der erste, von Mose auf Jahves Geheiß geweihte und gesalbte Hohepriester (Ex. 28, 1).

In der Praxis besteht diese Rolle Aarons als "Sprecher" Moses nur darin, daß er die Besehle, die Gott an Mose, oder Mose und Aaron, erteilt, aussührt. Dabei ist nun aber sehr aussallend, daß die dem Aaron hier zugewiesene Ausgabe im Verlause der Erzählungen mehr und mehr ignoriert wird. Während sich zu Ansang die sast zur stereotypen Formel gewordene Wendung: "Da sprach Jahve zu Mose: Besiehl Aaron: Nimm deinen Stab und recke deine Hand aus" mehrsach sindet (Ex. 7, 19; 8, 1. 12), so vollsührt bereits Mose das Wunder, wodurch die nach dem heutigen Textbestande sechste Plage (Ex. 9, 8—12) herbeigeführt wird, allein (vs. 10), obwohl Aaron anwesend ist (vs. 8). Ebenso vollzieht Mose auch das letzte und größte Wunder, die Trockenlegung des Schilsmeeres, allein, ohne Assistenz des Aaron. Hier sinden wir bereits die Formel: "Jahve sprach zu Mose: Hebe deinen Stab

auf und recke deine Hand aus" (Ex. 14, 15 f.), ohne daß zureichente Gründe für die Annahme einer anderen Quelle vorlägen. Im weitere Verlauf führt Mose alle Handlungen, die eigentlich zum Resson Aarons gehören, allein aus, und Aaron wird völlig zum stummen Doppelgänger des Mose.

Da nun eigentlich die Tätigkeit des "Sprechers" des Mon nicht darin bestehn kann, daß er nur der stumme Ausführer der Zauberkünste ist, die Mose ihm befiehlt, und da ferner mit jeer Mittlerrolle Aarons kein rechter Ernst gemacht, dieselbe vielner zum Schluß völlig ignoriert wird, so liegt der Schluß nahe, de die Beteiligung des Aaron nur auf künstlicher Eintragung berit - in der Absicht, ihm eine gewisse selbständige Rolle neben Moe zu vindizieren. Es fragt sich nun, ob diese Eintragung auf da Konto von Pg zu setzen ist, oder ob sie sich schon in den va P benutzten Vorlagen nachweisen läßt. Wir werden nach de Untersuchung der Parallelerzählungen bei JE auf diese Frage zu rückkommen (S. 228 f.), und uns vor der Hand damit begaüge festzustellen, daß wir uns ein konkretes Bild von der Persönlich keit des Aaron bislang nicht machen konnten, und daß sich keir Spur von quellenhaftem Material, betreffend die Person des Aaro findet.

Auch in seiner Eigenschaft als Hoherpriester tritt seine Pe sönlichkeit hinter seiner geistlichen Würde völlig zurück. Aan läßt alles mit sich geschehn, was Mose auf Grund des göttlich Geheißes an ihm vollzieht, oder, richtiger ausgedrückt, es werde alle Momente, die die hohepriesterliche Würde der nachexilische Zeit ausmachen, einfach auf die Figur des Aaron übertragen. Neinmal ist von einer Versündigung Aarons gegen einen göttliche Befehl die Rede (Nu. 20, 12. 24), es ist aber den exegetische Künsten bis jetzt nicht gelungen, festzustellen, worin eigentlich e Versündigung Aarons bestanden habe. Die Tat selbst wird au gefallen sein; daß aber auch sie schwerlich eine menschliche Se an Aaron aufdecken würde, läßt sich daraus schließen, daß an Mose wiederum dieselbe Ungehorsamstat begangen hat. Au in diesem Zusammenhange scheint die Erwähnung Aarons a

tragung zu beruhen, denn die eigentlich handelnde Person ist ze (vs. 9 und 11), obgleich der göttliche Befehl an Mose und ron ergangen ist (vs. 7).

Was uns in Pg von Aaron entgegentritt, ist also nicht eine 
äfbare Individualität, nach menschlichen Maßen gemessen, sondern
eine Art konstruierte Größe, ohne Fleich und Blut. Nur in 
gativer Beziehung liegt ein selbständiger Zug vor, nämlich der, 
bei Pg die übergeordnete Stellung des Mose über Aaron 
wahrt bleibt. Die unantastbare Autorität des Mose stellt auch 
urons Hohepriesterwürde in Schatten: Das Verhältnis Moses zu 
uron ist wie das Jahves zu seinem Propheten (Ex. 7, 1, wo die 
inte ursprüngliches Aaron für Pharao verlangt, s. bei Baentsch 
St.); dagegen verkehrt Jahve nur mit Mose von Angesicht zu Ansicht, nur ihm offenbart Gott das Gesetz während seines vierziggigen Aufenthaltes auf dem Berge Sinai, und bei der Rückkehr 
Mose vom Berge fürchtet sich Aaron wie das Volk, dem Mose 
nahen wegen des Lichtglanzes auf seinem Angesicht (Ex. 34,29f.).

Eine noch spätere Zeit, als deren Repräsentanten uns Px, d. i. s gemeinsame Siegel der Verfasser zu Zusätzen und Erweiterungen Pg, und R, die letzten Redaktoren des Hexateuchs, bekannt d, verrät die ausgesprochene Tendenz, die Bedeutung Aarons rjenigen des Mose immer mehr anzunähern. Nicht nur in den oschnitten, in denen P auf alten Quellen fußt, wie in den Ausgssagen, sondern auch in Partien, in denen P selbständig auftt, besonders in den gesetzlichen Bestimmungen, begegnet uns Erscheinung, daß eine von Mose und Aaron gemeinsam bennnene Handlung, oder ein an beide ergangener Besehl nur von ose allein weiter fortgesetzt oder befolgt wird. So heißt es, um nur nige Beispiele anzuführen, Nu. 1, 2 f.: Gott sprach zu Mose: Alles riegstüchtige nehmt ihr auf, du und Aaron, und vs. 19: Mose tat, e ihm Jahve befohlen hatte, und er musterte sie in der Steppe am nai. Die sogen. Reinheitsgesetze Lev. 11-15 werden z. T. dem Mose ein(12,1 und 14,1), z. T. dem Mose und Aaron(11,1; 13,1; 14,33; 15,1) itgeteilt, ohne daß sich ein plausibler Grund für diese Unterschiedhkeit aus dem Inhalte der betreffenden Vorschriften entnehmen ließe. Auch in diesen Abschnitten beruht also die Erwähnung Aaren auf Eintragung, wir haben hier deutliche Anzeichen einer über in hinausgehenden Verselbständigung Aarons. Ein charakteristische Beispiel einer solchen liegt auch in Nu. 16 vor: während ich nämlich nach Pg die Empörung der Qorahiten gegen die mei ihrer Meinung angemaßte besondere Heiligkeit des Mose und Aaren richtet (vs. 3), gewinnen wir aus den vs. 11 und 16 f. den Eindruck daß sich der Aufruhr hauptsächlich gegen die geistliche Sonderstellung des Aaron allein wendet; vs. 11 heißt es: "Was ist es daß ihr gegen Aaron murrt?" und vs. 16 f. werden Vorbereitungen getroffen zu einem Gottesgericht zwischen den Qorahiten und Aaren

Zweimal erfolgt eine Gesetzesmitteilung von Jahve an Aara ohne Vermittlung des Mose, nämlich Lev. 10, 8 in einem Abschnitt, der von Wellhausen als ein Nachtrag zum Nachtrage bezeichnet wird (Comp. des Hexat.<sup>3</sup> S. 147), und Nu. 18, 1.8. 20, in einem Kapitel, das sich seinem Inhalte nach als zu Pg gehörig verstehen ließe; in diesem Falle ist ein sachlicher Grund für die Bevorzugung Aarons allerdings nicht ersichtlich.

Ein sehr junges Stück ist endlich Lev. 10, 16—20, ein redaktioneller Abschnitt mit dem Zwecke, einen zwischen Lev. 4 und 9 bestehenden Widerspruch auszugleichen (cf. Wellhausen a. a. 0. S. 136); hierin finden sich zwei für die in späterer Zeit dem Aaron zuteil gewordene Würdigung charakteristische Merkmale: einmal werden für eine Verfehlung, für die nur der Hohepriester in letzer Instanz verantwortlich gemacht werden kann, nur Aarons Söhne, nicht Aaron selbst, von Mose zur Rede gestellt, und sodann erteilt im Anschluß daran Aaron dem Mose eine Belehrung in kultischen Dingen, der Mose sich fügt. In den jüngsten Bestandteilen des Pentateuch ist also die heilige Person Aarons unantastbar und Mose an Kenntnis kultischer Dinge überlegen.

Als das Ergebnis unserer bisherigen Feststellungen können wir die Tatsache anführen, daß wir aus den so zahlreichen Nachrichten des P und seiner späteren Bearbeiter über Aaron auch nicht den geringsten Stoff zur Zeichnung eines historisch glaubwürdigen Bildes seiner Persönlichkeit gewinnen, sie sind nichts anderes, als

in verschiedenen Variationen vorliegende Projektion des teren Hohenpriestertums in die Anfangszeit der Geschichte Lels zurück. Es bleibt lediglich die dunkle Vermutung, daß diese, so weitschichtigem Apparat durchgeführte, Fiktion wenigstens eine zu irgend einer Zeit einmal berühmt gewesene Persönlicht anknüpfte.

## II.

Halten wir dem gegenüber das Bild Aarons, wie es uns aus a alten Quellen des Pentateuchs entgegentritt. In E begegnet s Aaron zuerst an unverdächtiger Stelle Ex. 15,20, in den heren Abschnitten in JE beruht die Erwähnung Aarons, wie ther festgestellt werden wird, auf Eintragung. Ex. 15, 20 heißt "Die Prophetin Mirjam, Aarons Schwester, nahm die Pauke · Hand" usw., es folgt dann das bekannte kurze, aber alternliche "Lied der Mirjam". Aaron wird hier also als bekannte rsönlichkeit vorausgesetzt, Mirjam dagegen neu eingeführt. Wenn ztere hier durch den Zusatz "Schwester Aarons" näher bezeichnet d, so ist m. E. die Annahme unumgänglich, daß sie nach E ht für eine Schwester des Mose, und mithin auch Aaron nicht einen Bruder des Mose gehalten wurde. Die Nichterwähnung 1 Mose ist hier ein wichtiges argumentum ex silentio, und nicht ra aus dem untergeordneten Verhältnisse des Geschwisterpaares Mose oder daraus, daß Aaron nur als der ältere Bruder geınt wäre, zu erklären - schon die überragende Bedeutung des se macht diese letztere Annahme unwahrscheinlich. Auch die sicht Knobels u. a., daß Aaron und Mirjam aus einer früheren e des Vaters des Mose stammen, läßt sich durch Ex. 2, 1 ff. (E) ht stützen. Freilich hat Mose, der erstgeborene Sohn aus der Ehe 3 dort erwähnten Levitenpaares, nach vs. 4 und vs. 7 eine ältere hwester, aber man sollte erwarten, daß von einer früheren Ehe an wenigstens die Rede gewesen wäre, das ist aber wiederum möglich, weil die Worte: "Ein Mann aus dem Stamme Levi . . . " 1) eine vorhergehende Erwähnung des Vaters des Mose ausdießen, und die Erzählung 2, I ff. in sich so abgerundet und einheitlich ist, daß man eine etwaige Kürzung in ihr nicht wohl ar

nehmen kann, zumal auch kein ersichtlicher Grund für eine solde vorliegt. Die ältere Schwester des Mose in Ex. 2 ist ein Ränd. ihre Existens beruht vielleicht nur auf einer schriftstellerische Nachlässigkeit. Immerhin ist sie aber auch für E schwerlich ide stern tisch mit Mirjam. Die alten Schriftsteller pflegen die Namen im Jetisch Helden nicht zu verheimlichen, wenn sie sie kennen, und besodes E mußte Mirjam genannt haben, weil E die einzige Quellschit porigi ist, die sich für Mirjam interessiert (z. B. Nu. 12, 1 ff). Mirjam an spielt in ihr eine Rolle, die mit derjenigen der Deborah wohl a un vergleichen ist, sie ist Prophetin (Ex. 15, 20 Nu. 12, 2) und die Ar führerin der Reigen tanzenden Mädchen beim Siegesfest. Nun setzt allerdings auch Nu. 12, I ff. in seiner heutigen Total gestaltung ein geschwisterliches Verhältnis zwischen Aam 🖈 🛱 Mirjam einerseits und Mose andrerseits voraus; aber dieses Kapitel bietet eine Reihe von Rätseln und Widersprüchen, die auss der hart lichste auf eine weitgehende Überarbeitung schließen lassen, so dall es äußerst schwer ist, den ursprünglichen Kern herauszuschälle Zunächst die Begründung der Auflehnung von Aaron und Miran 90 gegen Mose wegen des kuschitischen Weibes schwebt völlig in

Nun setzt allerdings auch Nu. 12, 1 ff. in seiner heutigen Tellegestaltung ein geschwisterliches Verhältnis zwischen Aaron und Mirjam einerseits und Mose andrerseits voraus; aber dieses Kapitalischer Reihe von Rätseln und Widersprüchen, die aufs der bietet eine Reihe von Rätseln und Widersprüchen, die aufs der bietet eine weitgehende Überarbeitung schließen lassen, daß es außerst schwer ist, den ursprünglichen Kern herauszuschälte. Zunächst die Begründung der Auflehnung von Aaron und Mirgegen Mose wegen des kuschitischen Weibes schwebt völlig in Luft. und es wird im weiteren Verlaufe des Kapitels keine Nacht davon genommen. Man nimmt nun freilich meistens an, dieses Bruchstuck allein von dem ursprünglichen Kern übrig blieben ist, während die Fortsetzung nur eine Umarbeitung einer "prophetischen Studie" ist (Baentsch, Holzinger). Dages macht Wellhausen geltend, daß erst eine spätere Zeit an der kuschtischen Frau des Mose Anstoß nehmen konnte, während die Zeit diese Ehe für eine hohe Ehre ansah (Compos.) S. 902 Schwerlich wurde unsere Quelle von der Ehe ihres größten Held in so ganzich argloser Weise erzählt haben, wenn sie irgenduch daran Anstoß genommen hatte. Es ist nicht unmöglich, daß owkuschtische Weib" des Mose zu einem Zyklus von Erzählung gehott, die sich als eine Kombination der altisraelitischen Held gewähichten mit apprütschen Göttersagen verstehen lassen, in

Wesse, das diese jene beeinflußt hätten. Die Frau des Mose,

do

not identifiziert wird, wäre dann die Göttin Mat, die Gattin not, die "Herrin von Kusai" (volksetymologisch — #13) gewird (Völter: Ägypten und die Bibel\* S. 93).

ber auch die andere Motivierung der Auflehnung des Geerpaares gegen Mose, nämlich der Anspruch auf gleiche tische Kompetenz mit Mose (vs. 2), ist schwerlich ein Stück, ım ursprünglichen Kern hinzugehört. Der dem Nordreich irige Verfasser von E wird kaum die Echtheit der Prophetin angezweifelt haben. Allerdings wird auch hier den beiden, und Mirjam, ein gewisses, freilich hinter Mose weit zurückides, Maß von prophetischer Inspiration zuerkannt, aber eine nur bedingte Anerkennung entspricht nicht der sonstigen llung von der Art der Mirjam. Die erste Einführung der ו geschah mit dem Ehrentitel הנביאה, die alte Quelle kannte 10 insonderheit als Prophetin. Sollte nun dieselbe Quelle er eine Geschichte erzählt haben, in der diese Eigenschaft rjam z. T. wieder zurückgenommen wird? Gerade die Eigenum derentwillen sich E für Mirjam interessiert, sollte von er später angezweiselt werden? Dazu kommt, daß in Nu. 12 bei Aaron eine prophetische Würde vorausgesetzt wird, die em sonst in der alten Quelle gezeichneten Bilde von Aaron derspruch steht. Wir werden weiter unten noch feststellen a, daß Aaron in alter Zeit nirgends als Prophet oder Priester tellt wird. Es ist überhaupt nicht wahrscheinlich, daß die age prinzipielle Erörterungen über die größere oder geringere etische Kompetenz hat anstellen wollen, die alten Sagen en nur Begebenheiten, aus denen sich der Leser die Anng selbst entnehmen kann. Zurück bleibt nur die Tatsache nzufriedenheit Aarons und Mirjams über irgend eine Maß-: Moses, die sie offenbar als eine Zurücksetzung ihrerseits nden. Wellhausen denkt z. B. an die Einsetzung der siebzig en des Mose (Nu. 11, 14-17, 24-29).

lun wird aber die Rolle Aarons in diesem Kapitel von iger u. a. für einen Einschub erklärt, einmal, weil nur n und nicht zugleich Aaron bestraft wird, und sodann,

wegen der sonstigen Spuren einer Überarbeitung. Überarbeitung ist in Wirklichkeit durch ganz andere Motive dingt, als das, Aaron mit in den Handel hineinzuziehen. Die Doppel seitigkeit der Erzählung, die doppelte Zitation (vs. 4 f.), das doppel Erscheinen Gottes (vs. 5) und das doppelte Weggehen Gottes (vs. 9,10) beruht darauf, daß in dem einen Falle Jahve unmittelbar mit den drie verhandelt, während in dem anderen die Wolkensäule Jahves Erschein am Offenbarungszelte vermittelt. Letzeres ist eine besondere For der Jahveerscheinung nach Ex. 33,9, Nu. 11,25, und die Übearbeitung hat hier nur den Zweck, diese Erscheinungsform Jahra die in der ursprünglichen Erzählung nicht vorausgesetzt war, auf hier zu ihrem Rechte kommen zu lassen. Was nun den andere von Holzinger angeführten, Punkt anlangt, daß man nicht verste "warum Aaron ungeschlagen aus dem Handel hervorgeht", so it dagegen zu halten, daß doch für einen Bearbeiter nichts leichte gewesen wäre, als auch Aaron mit aussätzig werden zu lasen. Gerade der Umstand, daß das nicht geschieht, scheint mir daß zu sprechen, daß wir hier noch Spuren der ursprünglichen Ezählung besitzen, in der nur von einem Aussatze der Mirjam, nicht aber Aarons, die Rede war. Es tritt in dieser Erzählung der tiek Eindruck hervor, den es auf Mit- und Nachwelt gemacht hat, da die gottbegnadete Prophetin Mirjam, die z. Z. des Mose eine gewichtige Rolle spielte, eine der frommen Vorkämpferinnen de Jahvismus in der klassischen Periode der israelitischen Geschichte, plötzlich vom Aussatz befallen wurde. Man sah nach antiker Weise in dieser Krankheit die strafende Hand Gottes; man schlol von der Strafe auf eine entsprechende Versehlung und fand dies in einer Auflehnung gegen Mose, an der, wie man wulte, sich auch Aaron beteiligt hatte, ohne freilich in gleicher Weise wa Jahve bestraft zu sein.

Damit ist auch schon die Frage nach der Geschichtickeit der Mirjam beantwortet, "die durch Musik und Tänze ihre eigentlich prophetisch-ekstatische Wirksamkeit ausübende Prophetinist völlig eine Gestalt des hebräischen Altertums", und wir haben keinen zureichenden Grund, sie für eine Gestalt der Sage anzuseh,

deren charakteristische Merkmale durchaus fehlen. Damit ist auch die Historizität des aufs engste mit ihr in Beziehung stehenden Aaron wahrscheinlich gemacht. Was das geschwisterliche Verhältnis Aarons und Mirjams mit Mose anlangt, so fällt mit der Ausscheidung von vs. I (mit Ausnahme von Iax) auch das einzige Moment, das in Nu. 12 für ein solches zu sprechen schien. Auch

an den übrigen Stellen unserer Quelle (E) deutet keine direkte,

d. h. nicht auf Überarbeitung beruhende, Spur darauf hin. achten wir aber z. B. die Anrede Aarons an Mose mit בי אדני (vs. 11) oder אדני (Ex. 32, 22) und legen wir noch einmal den Finger auf die Bezeichnung Mirjams als Schwester nur des Aaron in Ex. 15, 20, so fällt doch auf das brüderliche Verhältnis zwischen Aaron und Mose m. E. ein recht zweiselhaftes Licht. Dagegen können wir für die sonstige Bedeutung des Geschwisterpaares Aaron und Mirjam entnehmen, daß sie gegenüber dem Volke eine

Führerstellung einnahmen, die es als selbstverständlich mit sich brachte, daß sie bei den Unternehmungen des Mose zu einer Be-Tatung mit herangezogen wurden, und daß eine eigenmächtige Tat

des Mose von ihnen als Zurücksetzung empfunden wurde. Mit dieser Rolle Aarons als eines weltlichen Führers und Magnaten vertragen sich auch die sonstigen Stellen in E, an denen Von Aaron die Rede ist. So sind es in der Amalekiterschlacht (Ex. 17, 8-16), die für die Israeliten so lange siegreich ist, als Mose

die Hände mit dem Wunderstabe hochhält, Aaron und Hur, die Moses Hände stützen. Es ist beachtenswert, daß bei E Aaron und Hur weit enger zusammengehören als Aaron und Mose. Des Mose nächststehender Genosse ist Josua, der die Amalekiterschlacht als Anführer leitet. In Ex. 24, 14 erscheinen Aaron und Hur als die Stellvertreter des Mose und Josua; bevor letztere (vs. 13) auf den Gottesberg steigen, weist Mose die Leute, die während seiner Abwesenheit einen Rechtshandel haben, an Aaron und Hur. Vielleicht sind diese beiden als die ersten der nach Kap. 18 von Mose eingesetzten Richter anzusehen. Aaron vertritt hier also die weltlichen Funktionen eines Richters, aber darauf, daß er Priester war, weist nichts. Wenn Mose Opfer darbringen läßt, wählt er dazu die

was no de Agrociden. the vermutlich rec Priester dama d Jethro, sond Privileg der area Quellen Kabe (Ex. 32). arriegt nun aber große Zuweisung. Es kann Scheidungsversuche zu di = vermehren. In der Frage. ganzen den Ausführungen Weg zu weisen scheint. Dana mehrfachen größeren redaktio and E zusammenger Unterschiede aufweise and 6.19.20 und 3 das Volk, als Mose 2 dinen einen "Gott" Aaron läßt sich ihr ענל), iraus ein Kalb (ענל), Cpferfest. Als Mose extend es zu Asche und z Wasser verstreut, den I and Holz, und die Sch metallenen Überzuge ge nur die Worte angleich mit J, selbständ handelt es sich um e sa Isaciden oder wenigstens ein Gott, Israel, de as wird Aaron erwähn bricht diese Quelle zu ruft er: "Her zu mir, de Leviten zu, die ביבור an dem abtrünnigen Volke vollzogen. Endlich erscheinen de Quellen noch einmal nebeneinander in vs. 35: "Jahve vergte eine Plage über das Volk, wegen des Kalbes, das sie verigt hatten", "das Aaron versertigt hatte" (אשר עשר הענגל). Deutlich stehen hier beide Berichte, nur künstlich oberstächlich ausgeglichen, nebeneinander, nach E haben "sie" es wird nicht deutlich gesagt, wer —, nach J hat Aaron das zenbild versertigt. Also nach E kommt Aaron als Ansertiger Bildes nicht unmittelbar in Betracht, die Rolle, die er dabei elt, ist aus dem Zusammenhange nicht ersichtlich, weil mit איי die Quelle abbricht, allein schon diese Worte lassen erkennen, er erst von der vollendeten Tatsache Notiz nimmt.

Vielleicht gewinnen wir nun eine Ergänzung dieser Lücke von lerer Seite. Es ist nämlich längst erkannt, daß sich D bei seinen kapitulationen weit enger an E anschließt als an J, es ist desb möglich, daß uns eine Ergänzung des E-Berichtes aus dem allelberichte bei D, nämlich Dtn. 9, 12. 16-21, zuteil würde. sich auch hier D enger an E anschließt, geht daraus hervor, י vs. 12 das abgöttische Bild eine מסכה (vs. 16: ענל מסכה) geınt und auch eine Mehrzahl als Versertiger des Bildes angenmen wird (vs. 12 Jahve zu Mose: "Sie haben sich ein Gul-I gemacht", und vs. 16 Mose zum Volke: "Ihr habt euch ein gossenes Kalb gemacht"), wir finden also bei D die für E sentlichen Merkmale von Ex. 32 wieder. Allerdings hat D 21 auch die Notiz, daß Mose das Bild in Staub zermalmt, die Ex. 32, 20 für J angesprochen haben. Da sich nun aber einne Unterschiede zwischen Ex. 32, 20 und Dtn. 9, 21 einmal in r Ausdrucksweise, sodann darin vorfinden, daß Mose nach Ex. 32 n Israeliten das Wasser zu trinken gibt, während bei D dieser ht unwichtige Zug fehlt, und dafür die an sich unwesentliche tiz steht, daß das betreffende Wasser ein vom Berge herab-Bender Bach ist, so ist der Rückschluß wohl nicht allzu gewagt, Leine der jahvistischen ähnliche Notiz gehabt hat, die aber n R zugunsten J's unterdrückt ist.

In diesem deuteronomistischen Abschnitte, der nach unserer

Meinung also auf E zurückblickt, heißt es nun vs. 20: "Auchüber Aaron war Jahve so erzürnt, daß er ihn vertilgen wollte, und ihr — Mose — flehte damals für Aaron." Diese Bemerkung, de is I J ohne Parallele ist, paßt gut zu dem erkennbaren Inhalte von E Danach ist Aaron zwar nicht die schuldige Ursache des Freek, gleichwohl aber doch irgendwie aktiv oder passiv an demsehe beteiligt, jedenfalls wird er in erster Linie dafür zur Verantwortung gezogen. Das aber paßt wieder gut zu seiner Rolle als Stellertreter des Mose in dessen Abwesenheit.

Von der Rolle, die Aaron nach dem Jahvisten als Anfertiger des Götzenbildes spielt, war schon oben die Rede. In der LXX, die alle pluralischen Suffixe in vs. 6 im Singular bit, so dall es Aaron selbst ist, der das Opfer darbringt, erscheint a als der eigentliche Leiter des Afterkultes. Da die Rolle Aaron hier durchaus selbständig ist und sich mit der aus E festgestellte nicht vereinbaren läßt, so ist damit das Vorkommen Aarons inner halb I's - was vielfach angezweiselt ist, z. B. in Smend Alt Rel. resch. S. 38 Anm. und Stade Bibl. Theol. des alt. Tes o § 14 No. 5 — anzuerkennen. Daß das Volk sich hier an Aam wendet mit der Aufforderung, das Götzenbild anzusertigen, läß aut eine ahnliche Stellung Aarons dem Volke gegenüber schließen we de bei E festgestellte ist. Mir scheint ferner auch aus de אירי אשר העלט ונ' (vs. I) geger אשר העלט ונ' (vs. I) איזה משה האיש אשר העלט ונ' wer Aure der Schluß berechtigt, daß auch J Aaron nicht für runna Nowher des Mose bielt.

Man hat nun beutzutage vielfach Ex. 32 für eine aus judäischen Kreisen stammende Erzahlung mit dem Zwecke, den nordisraelitienten Sierzienst zu verurteilen, und es lassen sich auch in der lat verie Wahrecheinhahkeitsmomente für eine derartige Beurteilung anschren Wenn dann aber Oort in seiner zu Anfang zitierten Abharelbung darum ihn Stehen nicht, daß Aaron im Nordreicht anschließ zur gegent habe wie Mose im Sudreiche, d. h. daß man um ih hab Genetz um Kultus auf Mose, so in Israel alle religiösen hab abharelbungen auf Aaron survalgesichet habe, so scheint mir doch abharelbungen auf Aaron survalgesichet habe, so scheint mir doch abharelbungen auf Aaron survalgesichet habe, so scheint mir doch abharelbungen etwas zu wert zu geben, es wäre doch zu

rwürdig, daß die sonstigen Spuren einer so zentralen Rolle ons als Gesetzgeber und Religionsstifter so restlos verschwunden in, und außerdem wäre (wie schon oben S. 202 erwähnt) ein zu scharfer, sonst nicht nachweisbarer, Gegensatz zwischen 1- und Südreich vorausgesetzt. Die alte Erzählung, die ihren f geslissentlich der Situation am Sinai anpaßte, wird vielmehr Aaron angeknüpst haben, da er in Abwesenheit des Mose und a als der erste Führer des Volkes in Betracht kam.

In Ex. 18, 12, einer kritisch unverdächtigen, quellenhaften le beteiligt sich Aaron zugleich mit den Ältesten an einer ermahlzeit, die im Anschluß an ein von Jethro Gott dargebrachtes ndopfer geseiert wird. Hier ist Aaron sicherlich kein Einschub. der Vers zu J oder E gehört (für E spricht der Zusammeng der vss. I—12 und proph, sosern dieses ursprünglich ist, für e Belang, da in beiden Quellen die Stellung Aarons sich gleich at. Er erscheint hier wieder neben den Ältesten in einer ihnen geordneten Stellung, dabei ist er aber ebensowenig geistlicher wie jene. Welch himmelweiter Unterschied zwischen dem Aaron alten Quellen, der als Nebenperson an einem Opsersete teilnimmt, ein midianitischer Priester darbringt, und dem Hohenpriester on bei P, der sich bei dem geringsten Versehen in der höchst ilen Opserzeremonie in Lebensgesahr bringt!

Endlich wird Aaron innerhalb JE's erwähnt Ex. 24, 1 und 9 h Holzinger J, nach Baentsch E¹), wo er als Begleiter des Mose eich mit Nadab, Abihu und 70 Ältesten auf den Berg hinauft zu Jahve. Es läßt sich nicht feststellen, ob Aaron sowie ab und Abihu hier eingetragen sind (so Holzinger und Budde V 91 S. 223), ein zwingender Grund dafür liegt m. E. nicht Nadab und Abihu sind bei P Aarons Söhne (Ex. 6, 23. 28, 10 und einzelne Stellen in Nu., die auf Lev. 10 zurückblicken), schließt aber nicht aus, daß sie in den alten Quellen eine andere eutung haben, ein von P abhängiger Interpolator hätte wahrnlich und hinzugesetzt. Wir haben vielleicht auch in Nadab Abihu vornehme Israeliten in der Umgebung des Mose zu

sehn (weiteres s. S. 222). In der Parallelerzählung E steigt Josa mit Mose auf den Berg (24, 14; 32, 17).

Das Resultat unserer Untersuchung der alten Quellen ist mit hin, daß in ihnen Aaron als ein weltlicher Führer erscheint, der während der Wüstenwanderung in der Umgebung des Mose ein wichtige Rolle spielte. Er vertritt zugleich mit Hur Mose in seine Abwesenheit und gehörte vielleicht mit Hur zu den ersten der wa Mose eingesetzten Richter (Ex. 18). Darauf, daß er der Bruis des Mose sei, deutet keine einwandfreie Stelle, manches aber sprickt dagegen; nur seine Schwester Mirjam ist bekannt als altisraelitische Prophetin. Vermutlich gehörte er zum Stamme Levi (s. S. 2291) Die Geschichtlichkeit Aarons unterliegt einer ähnlichen Beurteilung wie die des Mose. Es liegt m. E. kein zureichender Grund w. an der Geschichtlichkeit beider Männer zu zweiseln, wenn auch der meiste, was das alte Testament von ihnen zu erzählen weiß, de Sage angehört. Die Bedeutung des Namens אדורון ist unbestimmt man weiß nicht mal, ob der Name semitischen oder ägyptischen Ursprungs ist. Neuerdings hält man propriet vielfach für nichts als eine Abstraktion der Lade (הארון). Das ist aber m. E. einmal aus sprachlichen Gründen unmöglich, dann ist auch die Rolle, de Aaron in den alten Quellen inne hat, zu selbständig, und endlich hat Aaron an den Stellen, wo die Lade in unverdächtigem Zusammenhange auftritt, besonders in den ersten Kapiteln des ersten Samuelisbuches, mit dieser nichts zu tun.

Aaron starb auf dem Berge Hor (Nu. 20, 28 P), sein Grab wurde in Mosera gesucht (Dtn. 10,6), wahrscheinlich liegt hier eine doppelte Tradition über das Grab Aarons vor. Beide Örtlichkeiten sind unbekannt, nach Nu. 33, 30 ff. befinden sich zwischen Mosera und dem Berge Hor noch eine Anzahl von Stationen Davon, daß eine dieser Örtlichkeiten in späterer Zeit als Kultstatten verehrt wurde, verlautet nichts; wäre dieses aber doch der Fall, so durfte man deshalb allein noch keinen Zweifel an der Michwisität der Persönlichkeit Aarons aufkommen lassen (cf. Stade Weich des V. I. I. S. 453 Anm. 2).

## III.

Es erübrigt noch, einen Blick auf die innerhalb P und R sich enden Genealogien zu wersen, vielleicht läßt sich von hier aus erial für die Beurteilung der Stellung, die Aaron in der elitischen Geschichte einnimmt, gewinnen. Bei den Geneaten sind zwei Hauptgruppen zu unterscheiden, nämlich einmal enigen, die die Tendenz haben, den Anspruch der Zadokiten Legitimität ihres Priestertums von Aaron her zu rechtsertigen, zweitens diejenigen, bei denen sich eine solche Tendenz nicht nnen läßt.

Der ersteren Gruppe wird man von vornherein kein allzugroßes trauen entgegenbringen, und in der Tat läßt sich die Künstlichihrer Fabrikation unschwer nachweisen. In den alten Quellen Geschichte Davids wird Zadok stets ohne Patronymicon genannt, Ausnahme von 2 Sam. 8, 17, wo er als Sohn des Ahitub eführt wird. Aber auch hier scheint dieser Zusatz des Vaterens auf absichtlicher Textentstellung zu beruhen, und man mit Wellhausen die Worte וצדוק בן אחימוב ואחימלך בן אביתר uwandeln haben in die Lesart וצדוק ואביתר בן אחימלך בן אחימוב, unter David war Ebjatar Priester neben Zadok, und nicht nelek, der bereits von Saul getötet war (1 Sam. 22), außerdem Ahimelek der Sohn Ahitubs (1 Sam. 22, 12 u. a.). Der Umi, daß Zadok ἀγενεαλόγητος auftritt, war den späteren zatischen Priestern in ihren Ansprüchen unbequem, und in ihrem esse wird daher wohl die Textentstellung gemacht sein. In clichkeit ist Zadok homo novus, und das eigentlich - nach eren Begriffen — legitime Priestergeschlecht ist das des Eli, en Priestertum Jahve als immerwährend beschworen hatte am. 2, 30), indem er Elis Geschlecht "aus allen Stämmen Israels" ihlte (vs. 28). Der "Stamm" aber, den Jahve in Ägypten zu m Priesterdienste auswählte, war der Stamm Levi, wenn also jener Spruch Jahves durch einen neuen ersetzt wird, der den ergang dieses Stammes androht (vs. 31), so zielt der Abschnitt die Übertragung des Priestertums auf einen Nichtleviten ab, vermutlich, dem Zusammenhange nach, auf Samuel (cf. Budde itschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. II. 1906.

z. St.). Erst später wurde diese Weissagung auf Zadok unge deutet. Da nun diese umdeutende Überarbeitung die charkteristischen Merkmale von D aufweist (s. bei Budde), so ergibt sie daraus, daß sich zur Zeit Josias die jerusalemische Priesterschaft noch nicht von Aaron ableitete, sondern nur von Zadok als ihren Ietzten Ahn. So auch noch Hesekiel (44, 15 ff.). Die Ableitung der späteren zadokitischen Priesterschaft von Aaron ist also ein künstliche, und jene Einfügung des Patronymicons des Zadok: Ahitub, dürfte im Dienste dieser Fiktion stehen, daher denn auch alle späteren, bis auf Aaron durchgeführten, Genealogieen die Ahnen Zadoks über Ahitub hinausleiten.

Die Annahme, daß das Patronymicon des Zadok auf Eschleichung beruhe, wird noch dadurch gestützt, daß auch de Namen der weiteren Ahnen des Zadok schwerlich quellenhaften Urkunden entnommen sind. Genealogieen, die von Aaron bis Zadok bzw. Esra durchgeführt sind, finden sich Esra 7, 1-5, I Chr. 5, 27-41; 6, 35-38, 3 Esr. 8, I f; Bruchstücke Neh. II, II, und I Chr. 9, 10f. In diesen Registern ist der reichlich tausend Jahre umfaßende Zeitraum von Aaron bis Esra durch nur 15 (Esra 7, 1-5; 3 Esr. 8, 1 f.) oder 21 (1 Chr. 5, 27 ff.) Mittelglieder ausgefüllt. Dazu sind die Register unter sich widersprechend Abgesehn davon, daß I Chr. 5 zwischen Merajot und Asarja seds Glieder mehr hat, als Esr. 7 und 3 Esr. 8, finden sich auch im Einzelnen manche Widersprüche. So ist Seraja Esr. 7, 1 der Vater des Esra, 1 Chr. 5,40 Vater des mit ins Exil gegangenen Jozadak — nach 2 Kö. 25, 18—21 ist der Priester Seraja schon ca. 586 gestorben. Der Widerspruch ist in dem im übrigen Esr. 7 parallelen Stammbaume 3 Esr. 8, 1 f. ausgeglichen, indem es heilt: "Esra stammte aus dem Geschlechte des Seraja." Als Sohn des Zadok wird z. T. Ahimaas (1 Chr. 6, 38), z. T. Sallum (Esr. 7 und 3 Esr. 8) oder Mesullam (Neh. 11, 11; 1 Chr. 9, 11) genamt Neh. 11 und 1 Chr. 9 ist Zadok Sohn des Merajot und Enkel des Ahitub; an Stelle von Seraja (Neh.) findet sich 1 Chr. 9 der Name Asarja als Sohn des Hilkia, in Esr. 7; I Chr. 5 und 3 Esr. 8 ist die Reihenfolge: Hilkia - Asarja - Seraja.

Deutlich verrät ferner das Fehlen uns bekannter jerusalemischer ster, wie Jojada (2 Kö. 11 und 12) und Uria (2 Kö. 16, 10 ff.), die Genealogen irgendwelche alte Listen der jerusalemischen ster nicht benutzt haben, sie würden dann auch wohl nicht Fehler begangen haben, Asarja (1 Chr. 5, 34 f.) zum Sohne Ahimaas und Enkel des Zadok zu machen, während er nach iö. 4, 2 und 2 Sam. 15, 27 ein Sohn des Zadok und Bruder Ahimaas ist. Unmöglich ist es auch, daß Hilkia, der nach ö. 22, 4 ein Zeitgenosse des Königs Josia war, der Vater eines der en Asarja gewesen sein soll, von denen der eine z. Z. des Ussia Chr. 26, 17), der andere z. Z. des Hiskia (2 Chr. 31, 10), lebte. Es ist also ausgeschlossen, daß die Verfasser der Genealogieen liche Listen benutzt hätten, - vermutlich haben solche zu ihrer nicht mehr bestanden - sie haben vielmehr aus alten Schriften ılich willkürlich gesammelt, was sie an Namen fanden, z. B. rub 2 Sa. 8, 17, Seraja 2 Kö. 25, 18, Amarja 2 Chr. 19, 11, maas, Hilkia, Asarja u. a., und aus diesen Namen dann, wie Ihausen festgestellt hat (Prol.5 S. 222), ein künstliches chronosches Schema gebildet, das 12 Priestergenerationen vom Ausbis zum Beginn des Tempelbaues (Aaron bis Ahimaas) und 150 12 vom Tempelbau bis zum Ende des Exils (Asarja I bis a ben Jozadak) umfallt. In den Registern Esr. 7 und 3 Esr. 8 : sich ein, je acht Generationen umfassendes, Schema nachen (s. bei Bertholet z. St.). Diejenigen Register also, die eine ealogische Linie ziehen von Zadok bis auf Aaron einerseits und chen Zadok und Esra andrerseits, sind durchweg künstliche rikate, die die ununterbrochene Nachfolge des Sohnes auf den er innerhalb der jerusalemischen Priesterschaft voraussetzen, denen Quellenwert nicht mehr eignet als höchstens insofern, einzelne Namen aus alten Geschichten oder Traditionen geipft und willkürlich eingefügt sind.

Ein älterer Stammbaum, bei dem eine Tendenz nicht in die en fällt, findet sich Ex. 6, 14—17. Hier werden die AbkömmLevis bis auf Pinhas, den Enkel Aarons, namhaft gemacht, hieraus werden vermutlich auch die übrigen, weiter ausgeführ-

ten, Stammbäume ihr Material entnommen haben. Wie der Schemtismus von vornherein verrät, befinden wir uns innerhalb Ps, de le Stammbaum verdankt seine Entstehung nicht einer den priester lichen Ansprüchen entsprechenden Tendenz, sondern nur dem and sonst genugsam bekannten statistischen Interesse P's, wodurch de traditionelle Abstammung der alten Priesterpatriarchen von Lei durch die Aufzählung der einzelnen Zwischenglieder auch wisses. schaftlich sichergestellt werden soll. In diesem Stammbaume werden die beim Auszuge Beteiligten zu Enkeln und Urenkeln der Patriarchen gemacht, obgleich nach der Überlieferung von P der Aufenthalt in Ägypten 430 Jahre gedauert hat (Ex. 12,40). Diese Umstand könnte immerhin das günstige Vorurteil erwecken, dal die Namen wenigstens nicht reine Erfindungen sind, man begrife sonst nicht, warum jene Lücke nicht einfach durch fingierte Name Der Verfasser des Stammbaumes ist vielmehr ausgefüllt wäre. redlich bemüht, durch möglichst weite Ausspannung der einzelne Lebensalter der paar Personen, die ihm zur Verfügung standen, eine Ausgleich mit jener Tradition (Ex. 12,40) zu ermöglichen. So wird nach P Levi 137, Kahat 133, Amram wieder 137 und Moe nach Dtn. 34,7 (P): 120 Jahre alt. Da Mose beim Auszuge 80 Jahre alt war (Ex. 7,7), so bleibt nach P auch für Levi en Alter von 80 Jahren bei seiner Übersiedelung nach Ägypten. Der Stammbaum enthält Eigennamen und Stammesnamen (לְבָנִי, לֶּבְנִי, עִישׁי, לֶבְנִי, עִישׁי, לֶבְנִי, עִישׁי, לִ promiscue, auch sonst ist die Gliederung nicht so streng und korrekt durchgeführt, wie es sonst bei P der Fall ist, Aaron aus der vierten Generation nach Jakob heiratet ein Weib aus der sechsten Generation, einzelne Namen haben in dem System keinen rechten Platz und schweben in der Luft, u. a. (s. bei Holzinger z. St.). Daraus ist nun aber nicht unbedingt auf das Vorhandensein von Lücken zu schließen (so Holz. und Dillm.-Ryssel), vielmehr scheint unser Stammbaum in einer Zeit entstanden zu sein, da man in der Herstellung solcher Geschlechtsregister noch nicht die gehörige Übung oder noch nicht maßgebende Vorbilder hatte, man könnte in ihm einen ersten Versuch innerhalb P's vermuten. Jedenfalls beruht die Ansetzung der Dauer des ägyptischen Aufenthaltes zu vier

Tenerationen auf alter Überlieferung (Gen. 15, 16). Auch auf Frund dieser relativen Altertümlichkeit unserer Genealogie könnte versucht sein, ihren Quellenwert etwas höher anzuschlagen.

Aaron und Mose werden als Söhne des Ehepaares Amram und Jokebed eingeführt. Die Namen finden sich in der alten \*\*Uberlieferung nicht, vielmehr geht aus Ex. 2, 1 mit Sicherheit hervor, deß E die Eltern des Mose mit Namen nicht gekannt hat. Auch erscheinen Aaron und Mose in alten und neuen Quellen niemals mit Patronymicon. Ebensowenig ist der Name des Großvaters **Eahat**, des Sohnes Levis, in den alten Quellen zu finden. schon an sich nicht gerade wahrscheinliche Annahme, daß P hier einer E unbekannten alten Quelle fuße, wird durch die Angabe Nu. 3, 27 f.) unmöglich gemacht, daß es zu dieser Zeit (!) ein Ge-" schlecht der Kahatiden gegeben haben soll, das 8300 (1. שלש wegen vs. 39. Dillm. u. a.) Mitglieder zählte. Aus dieser Betzteren Notiz haben wir zu entnehmen, daß es z. Z. P's in Jerusalem ein Levitengeschlecht gab, das sich Kahatiden nannte und seinen Stammvater für den Großvater des Aaron und Mose ausgab. Näheres aber wissen wir über dieses Geschlecht nicht, als daß Ehnen die Instandhaltung und Besorgung der heiligen Geräte oblag (Nu. 3, 31). Die Amramiden erscheinen in der Tradition P's und der Chronik als eine Unterabteilung der Kahatiden (Nu. 3, 27). Wir haben also keine Spur, die auf historische Existenz des Kahat oder Amram in mosaischer Zeit hinwiese. Wenn wirklich die Namen geschichtliche Persönlichkeiten bezeichnen (so z. B. Buchaman Gray: Studies in Hebrew Proper Names 1896, p. 257), und nicht etwa nur aus dem Vorhandensein der Geschlechter der Kahatiden und Amramiden erschlossen sind, so werden wir, bei dem Fehlen ihrer Namen in allen alten Quellen, ihre Lebenszeit schwerlich hinter das Exil zurückdatieren dürfen. Daß diese Männer in den späteren Traditionen dieser Geschlechter zum Vater und Großvater des Mose und Aaron wurden, beruht auf einer leicht begreiflichen Tendenz während der Kämpfe der jerusalemischen Priesterz geschlechter um die Legitimität.

Jokebed, die infolge eines Milverständnisses von Ex. 2,1 (17) אחם אחר בות (17) בות אחר בות אות אחר בות אחר בות אחר בות

Die Söhne Aarons sind Nadab, Abihu, Eleasar und Itama. Alle 4 werden nur in späteren genealogischen Aufzählungen nebe einander genannt (Ex. 6, 23; 28, 1, Nu. 3, 2; 26, 60, 1 Chr. 5, 29; 24, 1); allein werden die beiden ersten erwähnt Ex. 24, 1 und 9 und Lev. 10, 1 (Nu. 3, 4; 26, 61 und 1 Chr. 24, 2 weisen auf letzter Stelle zurück). In Lev. 10, 1 ff. haben wir einen Midraš, aus den wir folgern dürsen, daß es spätere Priestergeschlechter gegeben hat, die ihren Ursprung auf Nadab und Abihu, Söhne Aarons, zurückführten, dann aber im Kampfe um die Gleichberechtigung mit den zadokitischen Priestern unterlegen sind. Vermutlich haben wir in ihnen ursprünglich nordisraelitische Priesterfamilien zu sehen, die sich nach 621 um einen Platz am jerusalemischen Tempel bemühten. Daneben scheinen die Namen ihrer Stammväter nach Ex. 24, I (JE) auch der alten Überlieserung anzugehören. Es war oben S. 215 davon die Rede, daß Holzinger u. a. (s. Holz. S. 104) die Nennung von Nadab und Abihu an dieser Stelle auf das Konto des Glossators setzen, die Gründe dafür scheinen mir aber nicht stichhaltig. Wollte man "das profane Gefolge Moses durch mehrer geistliche Personen bereichern", so wären Eleasar und Itamar die bei weitem geeigneteren Personen dafür gewesen, denn ein Glossator konnte nach P die geistliche Würde der beiden älteren Söhne Aarons nicht sehr hoch veranschlagen. Ist die Erwähnung innerhalb JE echt, so erscheinen auch Nadab und Abihu als irgendwie weltliche Notable aus der Mosezeit, deren Namen durch einen günstigen Zufall der Nachwelt erhalten geblieben sind. Die Namen sind echt hebräisch.

Von Eleasar und Itamar wissen wir, daß sich die beiden

Hauptgruppen der Priester des zweiten Tempels nach ihnen bemannten (1 Chr. 24, 1-6). Die Söhne Eleasars werden den Zadokiten, diejenigen Itamars den Ahimeleksöhnen gleichgesetzt (vs. 3), das ist natürlich nicht historisch, aber wohl eine verhältnismäßig alte Tradition. Schon z. Z. Esras scheinen sich die Priester in die Gruppen Pinhas, der wohl schon in vorexilischer Überlieferung ein Sohn des Eleasar war (Jos. 24, 33), und Itamar geteilt zu haben (cf. Esra 8, 2 aus Esras Memoiren). Die Eleasargruppe umfaßte 16, die Itamargruppe 8 Klassen, durch ihre größere Anzahl und dadurch, daß aus Eleasar der Hohepriester gewählt wurde, ist der Vorrang der Eleasar-Zadoksöhne bedingt, im übrigen ist der Dienst beider priesterlichen Gruppen der gleiche. Diese Vorzugsstellung der beiden Priestergeschlechter ist das Ergebnis eines Legitimitätskampfes mit anderen Priestergruppen, aus dem wir z. B. in dem historischen Kern von Lev. 10, 1-5 eine Episode dargestellt finden. Da sich nun in Wirklichkeit ein genealogischer Zusammenhang von Zadok und Eleasar nicht herstellen läßt (s. o. S. 217 f.), so ist der Name Eleasar erst später als Name des Stammesheros in Aufnahme gekommen, ohne Zweifel, um dadurch für die Ansprüche eine besondere Stütze zu gewinnen. Es muß also Eleasar schon eine traditionelle Größe gewesen sein, die in großem Ansehn stand.

Nun ist freilich Eleasar zunächst durchaus eine Figur innerhalb P's, u. zw. der Sohn und Nachfolger des Hohenpriesters Aaron und insofern ähnlich zu beurteilen wie Aaron selbst. Eleasar wird von Nu. 21 ab an Stelle Aarons überall da genannt, wo nach der Theorie von P der Hohepriester in Funktion zu treten hat; eine selbständige Rolle spielt Eleasar in P ebenso wenig wie Aaron. Eleasar ist dem Mose noch völlig untergeordnet, beachte z. B. die ständige Reihenfolge Mose-Eleasar (Nu. 26, 1. 3. 63; 27, 2; 31, 12 f. 26. 31. 51. 54), während Josua gegenüber die absolute Autorität auf Seiten Eleasars ist, daher die Reihenfolge Eleasar-Josua (Nu. 32, 28; 34, 17, Jos. 14, 1; 17, 4; 19, 51; 21, 1) — wohl auf Grund von Nu. 27, 18 ff. In Nu. 4, 16, wohl aus einer späten Schicht innerhalb P's, werden als die speziellen Aufgaben des Eleasar die Amtspflichten des Hohenpriesters namhaft gemacht, also auch dieser

Vers bietet kein Moment, nach dem Eleasar als eine selbsti handelnde, historische Persönlichkeit erscheinen könnte.

Nicht aus P zu stammen scheint die Erwähnung Elesse Dtn. 10, 6. Die Verse 6 und 7 enthalten ein fragmentaris Verzeichnis der Stationen des Wüstenzuges, offenbar ursprüng eine Variante zu Nu. 33 aus einer anderen Quelle. Meist dieses Fragment als ein versprengtes Stück aus E angesehn nun aber in E Aaron nie als Priester erscheint, müßte mindes der Vers 6 bp.; "Und sein Sohn Eleasar wurde Priester an se Statt" redaktioneller Zusatz sein.

Die Notiz Jos. 24, 33, daß Eleasar auf der giba seines Sol Pinhas auf dem Gebirge Efraim bestattet sei, beweist zunä nur, daß es auf jenem Gebirge einen Hügel oder vielleicht Hügelstadt gab, die nach einem bekannten Pinhas benannt w Feststeht, daß man später diesen Pinhas mit dem bekannten Stammvater identifizierte, und vielleicht hat mabenachbartes Monument als "Grab des Eleasar", des Vater Pinhas, gedeutet. Das Vorhandensein des Namens Eleasar alten Tradition ist damit nicht bewiesen, aber immerhin scheinlich gemacht. Oort (a. a. O. S. 325), Wellhauser log. 5 S. 138 f. u. a. halten Eleasar für eine künstliche Umd von Elieser, dem Sohne des Mose.

Des Pinhas Ansehn steht bei dem späten Judentum ordentlich hoch; er ist der erste, bei dem die noch heute im bei Nennung eines heiligen Namens übliche Segensformel gel wird (I Chr. 9, 20). In Nu. 25, II wird die Priesterwür Pinhas als Lohn für seine schneidige Tat bei Baal Peor hing Die Rolle, die Pinhas in diesem Stücke als Stellvertreter bei der Bestrafung spielt, setzt eine sehr hohe Wertschätzu Hohenpriestertums voraus. Das Stück scheint aus P zu st und wird ein Midras sein, der in den Kreisen der Zadoki zählt wurde, um neben dem genealogischen auch das mo Recht der Zadokiten sicherzustellen. Diese Erzählung dann vorbildlich für einige ähnliche midrasartige Berichte, i Pinhas als Anführer eines Heeres erscheint. Das wird;

22, 9 ff. der Fall sein, auch dieser Abschnitt wird ein Midraš zu einem schon vorhandenen älteren Thema (Holzinger). Die ähnung des Pinhas vs. 13 geschieht nicht gerade in seiner nschaft als Hoherpriester, etwa nach dem Tode des Eleasar iteuernagel S. 140), sondern hängt wohl mit Nu. 25 zusammen, spricht schon die Erinnerung an Peor vs. 17. Wenn in 1, 6 Pinhas mit den Insignien des Hohenpriestertums ausgestattet a die Midianiter zu Felde zieht, so verraten sich auch hier die Enauungen der allerspätesten Zeit. Der Umstand, daß hier nicht Loch lebende Hohepriester Eleasar, sondern sein Sohn Pinhas ar Anführer erscheint, weist wieder deutlich auf Abhängigkeit von ≥5 hin. Ri. 20,28 ist nach vs. 27 deutlich Glosse, die Nennung Pinhas beruht auf oberflächlicher Berechnung der Zeit (s. Budde .). Nach der literarischen Bezeugung gehört also die Sagengestalt Pinhas in die spätesten Schichten von P. Ließe sich aber been, daß die gib'at Pinhas in Jos. 24, 33 auf unseren Pinhas e, dann hätten wir ein gutes Zeugnis für die Existenz des as auch in der alten Überlieserung. Eine Stütze für die Anne, daß auch Pinhas als geschichtliche Person in die Ära Moses Aarons gehöre, dürfte vielleicht in dem Umstande liegen, daß Name vermutlich ägyptisch (-,,Neger") ist, wir hätten ihn a als Mitglied des alten Stammes Levi anzusehn, der in dieser mehrere ägyptische Namen aufwies, wie z. B. Mose, vielleicht 1 Aaron, Hur (Nestle, die israelit. Eigennamen S. 111 und ber Relig. gesch. Bdtg. der hebr. Eigennamen S. 75, dagegen leke in ZDMG 42, S. 48) u. a.

Itamar, der Stammvater der zweiten Hauptgruppe der jerumischen Priesterschaft tritt neben Eleasar völlig zurück. Die ige selbständige Rolle, die er bei P spielt, ist, daß er der Aufer der Gersoniten und Merariten ist (Nu. 7, 8; 4, 28. 33, Ex. 38, 21). das Vorhandensein seines Namens in der alten Tradition weist ie direkte Spur.

Aarons Weib, Eliseba, wird nur Ex. 6,23 erwähnt, u. zw. Tochter des Amminadab und Schwester des Nahasson.

Name Amminadab kommt im alten Testament nur als

Patronymicon zu Nahasson vor; nur in 1 Chr. 6,7 findet sich der Name allein, das aber beruht wohl nur auf einem Versehn (LXX Alex. hat an dieser Stelle Ισσααρ), "vielleicht hervorgerufen dadurd daß Ex. 6,23 Amminadab als Schwiegervater Aarons kurz wer Korah genannt wird" (Benzinger z. St.). In P ist Nahasson ein Stammesfürst von Juda aus der Zeit des Mose (Nu. 2,3; 10,14 u. a.), in dem genealogischen Anhange zum Buche Ruth (4,195) ist Nahasson ben Amminadab der fünfte Stammvater vor David Daß die drei Namen auch der alten Tradition angehören, ist des halb wahrscheinlich, weil sie keine z. Z. P's noch existierende Geschlechter bezeichnen, sich also aus der Zeit P's nicht erkläm lassen.

Der Eindruck, den wir aus der Betrachtung dieses alten Stame baumes gewinnen, ist der, daß hier alte Traditionen und für? moderne Verhältnisse in buntem Gewirre durcheinander gehen Das ist überhaupt das Geheimnis der Stammbaumfabrikation in Israel, daß man an Namen aus alter und neuer Zeit so viel asammensucht, wie zur Feststellung der Genealogie nötig erscheint Dabei ist nicht reine Willkür anzunehmen, vielmehr werden de Traditionen benutzt, die sich innerhalb der einzelnen Priesterfamilien vorfinden, auf die aber natürlich kein Verlaß ist, da sie der Tendenz dienen, sich selbst die größere Legitimität gegenüber der übrigen Priesterfamilien zu vindizieren. Einen Maßstab für de Beurteilung, ob die einzelnen Namen der älteren oder der jungeren Tradition angehören, gewinnen wir, wenn sich feststellen läßt, ob mit ihnen z. Z. P's noch existierende Geschlechter benannt werden oder ob sie sich aus dieser Zeit nicht erklären lassen. Danach dürsen wir schließen, daß Kahat und Amram der nachexilischer Tradition angehören, während die übrigen Namen mehr oder weniger in die alte Zeit zu gehören scheinen. Natürlich ist mit der Feststellung der Altertümlichkeit der Namen nicht auch zugleich die Frage nach der Historizität ihrer Träger beantwortet, im Allgemeinen werden wir aber, soweit sich die Personen nicht als ursprüngliche Göttergestalten oder als Stammesheroen erweiser lassen, von vornherein an ihrer Geschichtlichkeit nicht zweiseln.

## IV.

Endlich haben wir noch auf eine Stelle einzugehen, die weder dem in JE noch mit dem in P gezeichneten Bilde Aarons etzu tun zu haben scheint, sondern offenbar eine andere Tradition Aaron voraussetzt. Es ist das die Stelle Ex. 4, 14-16 und Abhängigkeit davon vs. 27—31. Als nämlich Jahve Mose zum Threr seines Volkes aus Ägypten bestellt und Mose sich mit dem Elaweis auf die Schwerfälligkeit seiner Zunge und seiner Ungewandtim Reden der göttlichen Aufgabe entziehen will, weist ihn Jahve Aaron mit den Worten: "Ist denn nicht Aaron, dein Bruder, der Levit, da? Von dem weiß ich, daß er wohl reden kann..., er soll für dich zum Volke reden und dein Mund sein, du aber sollst Zum Gott sein." Die Worte sind in ihrem Zusammenhang als \*Einschub erwiesen, denn erstens sind sie neben vs. 11, wo Jahve sagt: Wer hat denn den Menschen den Mund geschaffen, und wer macht die \* Diffenschen taub und stumm etc.? Bin ich es nicht, Jahve?" nicht erträg-1 Bich, denn diese rhetorische Frage setzt voraus, daß nicht Aaron sondern Bahve selbst dem von Mose angeführten Übel abhelfen will. Außerdem erwartet man nach den unmittelbar vorhergehenden Worten: Es ergrimmte Jahve über Mose" die Erwähnung einer Strase oder monstigen Wirkung des göttlichen Zornes und nicht ein so plötz-Tiches Nachgeben und Eingehen auf die Bedenken des Mose. Vor allen Dingen aber verträgt sich dieser Abschnitt durchaus nicht mit dem wirklichen, im folgenden geschilderten, Sachverhalt, denn der Tat handelt und redet Mose durchweg selbständig ohne Vermittlung des Aaron. Es läßt sich allerdings ein Versuch nachweisen, den Aaron als handelnde Person neben Mose einzuführen, aber wir erkennen darin deutlich die Hand des R, der den Bericht JE's auf Grund unserer Verse korrigieren wollte, dabei aber recht inkonsequent verfahren ist. So treten bei der ersten Begegnung mit Pharao (5, 1 ff.) beide Männer dem Könige entgegen, um ihn zur Entsendung der Israeliten zu veranlassen, aber die Worte Pharaos (vs. 4): "Geht an eure Frohndienste" legen die Vermutung sahe, daß es sich ursprünglich nicht um eine Unterhandlung mit Aaron und Mose, sondern mit den "Ältesten" handelte.

spricht auch die eigenartige Stellung von משה ואדרון zwischen und אמרעו. Die erste Plage (Ex. 7, 14 ff.) wird schon allein durch Mose unter gänzlicher Ignorierung des Aaron herbeigeführt. De zweite Plage umfallt, soweit sie JE angehört, 7, 26-29; 8,4-11, (8, 1-3 sind aus P), hierin wird zwar Aaron zweimal erwind (vs. 4 und vs. 8), aber die eigentliche Verhandlung führt nicht der "Sprecher" Aaron, sondern Mose selbst. Noch deutlicher erweist sich Aarons Erwähnung in der vierten Plage (8, 16-28) - die dritte stamet aus P - als Einschub: Pharao läßt Mose und Aaron rufen 21, de Verhandlung führt Mose, und vs. 26 heißt es: "Und Mose verließ des Pharao . . . " — also Aaron ist schon vollständig vergessen. Während der fünsten Verhandlung (9, 1-7) wird Aaron nicht erwähnt; de sechste (9, 8-12) gehört zu P. In der siebenten (9, 13-35) Pharao wieder Mose und Aaron rufen 27, Mose redet mit Pharae 29 ff., dann geht Mose allein fort 33. Bei der achten Verhandlung (10, 1-20) sind es wieder beide zusammen, die zu Pharao kommen und zu ihm sprechen . . . 3. Es folgt dann die Rede bis 6, usmittelbar danach heißt es: "Hierauf wandte er dem Pharao den Rücken und ging fort". Nach einer Unterredung mit den Hofbeamten läßt der Pharao Mose und Aaron zurückrusen 8, Mose redet allein zu den Ägyptern 9, Pharao antwortet ihnen 10 und jagt sie fort 11. Als dann die Plage von neuem beginnt, läht er sie beide zurückrusen 16 und sagt: "Ich habe gegen Jahre, euren Gott und gegen euch gesündigt, verzeih mir nun du meinen Fehltritt (ואתה שא נא חמאתי) und legt Fürbitte ein bei Jahve, eurem Gott (וודעתירו לי"י אלהיכם) וז. Da verließ er (וודעתירו לי"י אלהיכם) den Pharao und flehte (ויערד) zu Gott" 18. In der neunten Plage (10, 21—29) wird Aaron wieder gar nicht erwähnt.

Mit wünschenswertester Deutlichkeit ist hier also überall die Hand des Redaktors zu erkennen. Nach der ursprünglichen Fassung ist Mose allein der Vertreter des Volkes bei Pharao, und Aaron ist nirgends erwähnt. Der Zusammenhang der Redaktorentätigkeit mit unseren in Frage stehenden Versen 4, 14—16 ist auf der ersten Blick klar. Von hier aus fällt dann auch Licht auf die eigentümliche Rolle, die Aaron nach der priesterlichen Grundschrift

den Verhandlungen in Ägypten spielt, bei denen er ebenso wie in Ex. 4, 14—16 als Vermittler und Sprecher des Mose einstellichen verhandlungen wählig hinter Mose zurücktritt (s. S. 203 f.). Da die Rolle Aarons Sprecher des Mose organisch mit dem Bestande der Erzählung bei P zusammenhängt und sich nicht, wie in den alten Quellen, auf redaktioneller Überarbeitung beruhend darstellt, so ergibt sich daraus, daß dem P die alten Quellen bereits mit jenen redaktionellen Zusätzen vorgelegen haben.

Daraus ergibt sich, daß die Verse 4, 14-16 älter sind als P, also nicht der letzten Redaktion, wie Holzinger Exodus S. 9 anminnent, angehören. Könnten wir auch einem nach P schreibenden - Redaktor zutrauen, daß er Aaron einen Leviten nennt? Die Bezeichnung "Levit" kann in diesen Versen nur auf die mit diesem Worte gekennzeichnete geistliche Würde gehen. Das deutet auf eine Zeit, in der die Leviten als Stamm nicht mehr existierten, clastir aber als Priester ein ganz besonderes Ansehn genossen. Das würde uns etwa in die Richter- und ältere Königszeit weisen. Der Stamm Levi ist frühzeitig fast ausgestorben, die wenigen Reste, die sich erhalten hatten, genossen ein großes Ansehn als Abkömm-Linge des Stammes, zu denen auch der Religionsstifter selbst gehört hatte. Wie begehrt echte Leviten waren, lehrt z. B. die Geschichte von dem Leviten des Ephraimiten Micha Ri. 17 (vgl. dazu Stade G. V. I. I S. 473). Wenn also Aaron hier Levit genannt wird, so wird dem die richtige Tradition zugrunde liegen, daß Aaron in Wirklichkeit zum Stamme Levi gehört hat. Das ist umso wahrscheinlicher, als sich die bevorzugte Stellung Aarons am besten aus seiner Zugehörigkeit zu dem Stamme, dem auch Mose angehörte, erklären läst. Die hervorragende Autorität des Mose übertrug sich auch auf seine Stammesmitglieder, ebenso wie in der ältesten Zeit des Islam die Koraischiten den höchsten muhammedanischen Adel bildeten.

Ich glaube also, daß wir in dem Mißverständnisse des Wortes Levit, das ursprünglich einen Angehörigen des Stammes Levi, später aber einen für geistliche Funktionen besonders prädisponierten Mann bezeichnete, den Schlüssel zu suchen haben für die Tradition, de Aaron zum ersten Hohenpriester macht. In der Zeit, da unser Verse entstanden, verband man mit dem Begriffe Levit den eines rede gewandten Mannes, das mochte der geistliche Beruf mit sich bringes. Diese Vorstellung wird etwas jünger sein, als die, die die Leviten für besonders fähig zur Verwaltung eines Ephods hielt, wie Ri. 17,7ft

Die Annahme, das Aaron Levit gewesen sei, ist also uralt Entsprechend dem Wandel, den der Begriff Levit in der alt-israelitische Tradition durchmachte, veränderte sich auch das Bild Aarons. Wit haben demnach in 4,14—16 nicht eine, speziellen Tendenmadienende, Glosse zu sehn, sondern den Rest einer selbständigen Überlieferung, die in Mose den Mann der Tat, der allein handelte, in Aaron den Berater und Mittler sah. Es ist nicht unmöglich daß dieses Verhältnis Moses zu Aaron als typisch aufzufassen ist für das Verhältnis des israelitischen Königs zu seinem Priester.

Die Nachwelt war nicht müßig, den Nimbus, der über der klassischen Epoche ihrer Geschichte schwebte, mehr und mehr zu erhöhen und das Ansehn der beteiligten Personen zu heben und zu erweiten. So wurde aus dem Religionsstifter und Führer des Volkes der Mann Gottes, dem sich Jahve von Person zu Person offenbarte, und Aaron wurde der Levit κατ' ἐξοχήν, der höchste Geistliche in der Zeit des Auszugs, freilich noch unter Mose selbst stehend. Daß man dann diese beiden Stammesgenossen und nahestehenden Gefährten zu Brüdern machte, war nur ein kleiner Schritt, zumal die Voraussetzung, daß die Auszugsgeneration im dritten und vierten Gliede von den Erzvätern abstammte, das engste verwandtschaftliche Verhältnis von vornherein mit sich brachte.

Von da an wurde Aaron der Urtypus des jeweiligen höchsten Priesters und somit auch später des Hohenpriesters. Mit dem Wachsen der hohenpriesterlichen Würde im Judentum nahm auch das Ansehn Aarons mehr und mehr zu, so daß er, wie wir sehen, in den jüngsten Schichten des Pentateuchs selbst Mose fast an Glam überstrahlt. Es gab eben für die Anschauung der späteren Juden keine irdische Größe, die an die Würde des Hohenpriestertums heranragte.

## "Tritojesaja" und Deuterojesaja.

Eine literarkritische Untersuchung zu Jes 56-66.

Von

Alfred Zillessen,
Pfarrer in Lobberich (Rheinland).

Wenn die Könige bau'n, haben die Kärrner zu tun. Aber taberhaupt: ohne Kärrnerarbeit kein Königsbau. Und mir will scheinen, daß der König, der die Geschichte der Restauration des Judentums vom Exil bis zur Esra-Nehemiazeit so bauen wird, daß sie ein paar Jahrzehnte aushält, noch nicht gekommen ist. Damit soll den fleißigen und scharfsinnigen, den genialen Arbeiten der letzten Jahre auf diesem Gebiet kein Unrecht geschehen. Allein wieder ein Vortrag, wie der Reinachs auf dem Baseler Religionswissenschaftlichen Kongreß 1904, der die Revision der Vorfragen der Pentateuchdatierung aufnimmt, führt direkt vor die Esra-Nehemiafrage und läßt schmerzlich empfinden, wie viel da noch im Dunkeln liegt.

Sollte es nicht auch an der Kärrnerarbeit fehlen, die unter bewußtem Verzicht auf verführerisches Aufbauen von Hypothesen erst einmal die noch Probleme genug bergende Kleinarbeit tut?

Ein sehr wichtiges Teilgebiet der hier in Frage kommenden
Arbeitsprovinz ist die Untersuchung und das Verständnis der
Jesajakapitel 56-66, die man seit Duhms Kommentar 1892 den
Tritojesaja zu nennen pflegt. Weder die wertvollen Aufsätze von
Kosters, die sich an seine bekannte Hypothese in Het herstel van

Israël 1894 anschließen (Deutero- en Tritojesaja ThT 1896), not die zum erstenmal die Einzelfragen anfassende und wichtige Material sammelnde Arbeit von Greßmann, Über die in Jes 56-66 vorausgesetzten zeitgeschichtlichen Verhältnisse, Göttingen 1894 noch die m. W. letzte selbständige Schrift, die den Tritojesaja is sich behandelt, von Littmann, Über die Abfassungszeit des Tritojesaja, Freiburg 1899, dürften die schweren Fragen, die die Kapitel aufgeben, auch nur annähernd gelöst haben.

Man bewegt sich bei der Untersuchung von Jes 56ff. in den bekannten unentrinnbaren, aber hier besonders stark zu empfindes den Zirkel: man muß nach dem geschichtlichen Ort suchen, a den diese Stücke passen, und ist doch für die Bestimmung dem Orts in der Hauptsache auf die Schilderungen dieser Kapitel abgewiesen, oder genauer: nur zu leicht ergänzt man die spärichen Anhaltspunkte der andern Dokumente jener Zeit mit Farben au diesen Stücken und wird je nachdem immer zuversichtlicher, ist dann ebendort unterzubringen.

Dabei ist dann der ganze Komplex schließlich in eine Reize von disiecta membra zerschlagen worden — im Grunde eine Verlegenheitsauskunft —, die denn auch bei dem letzten Bearbeiter, Littmann, wieder zu der Schlußfrage geführt hat, ob nicht an Ende eine ganze Anzahl von Tatsachen vorliegen, die den Endruck der Einheitlichkeit verstärken.

Mich dünkt, ehe solche Verdikte gefällt werden — was kein Kunst ist —, sollten gewisse Beobachtungen genauer verfolg werden, die schon dem einfachen Leser sich aufdrängen und d Frage nach dem Verhältnis von 40 ff. zu 56 ff. genauer präzisiere Denn es könnte ja sein, daß die eingehende Untersuchung dies Verhältnisses auf die Einheitlichkeit oder Nichteinheitlichkeit w 56 ff. ein deutlicheres Licht würfe. Ist nicht vielleicht mehr od weniger durchgängig in 56 ff. eine ganz bestimmte Art der E nutzung Deuterojesajas nachzuweisen, zunächst in formeller Hi sicht, und vielleicht auch eine sachliche Stellung zu 40 ff., die ebeiden Gruppen so charakteristisch verbindet, daß zwar nicht v einer Identität des Verfassers — diese Auffassung dürfte endgül

etan sein im aber von einer absichtlichen Fortsetzung und wertung deuterojesajanischer Predigt für die Zeit des Verfassers edet werden muß? Und ergibt sich nicht am Ende dieses Vermis als so eigenartig und durchgehend, daß es zur Annahme es Verfassers rät, selbst wenn die Frage zu erheben sein sollte, nicht die letzten Kapitel der Gruppe 56 ff. wieder in einem nartigen Abhängigkeitsverhältnis zu den früheren dieser Gruppe en?

Duhm und Greßmann haben auf viele Einzelheiten hingewiesen, zu solchen Fragen veranlassen. Aber systematischer Verfolgung : Anregungen bedarf es noch. Meine Studien, die die ihren abar benutzen, sind selbständig neben ihnen her gegangen. Es Lärrnerarbeit, deren Erträge ich hier vorlege, von Interesse nur den Spezialforscher auf diesem Gebiet. Aber ohne sie wird E. nie jener Königsbau aufgeführt werden. Der lebhafte Einzik ebenso von dem Verführerischen wie von dem Bedenklichen eiliger Hypothesen, die vor erschöpfender Behandlung dieser fragen aufgestellt werden, hat mich veranlaßt, über die Zumenstellung des Materials und die nächsten, sich daraus igend ergebenden Schlüsse hinaus nur einige Fragen aufzuwerfen, denen ich diejenigen zur Fortführung der Arbeit aufrufen hte, denen größere Gelehrsamkeit und umfassender geschichter Blick es erlauben, die Hand an den Bau zu legen.

Ich stelle meinen Gesamteindruck voraus: Der Verfasser (Einbe, Nachträge eingeschlossen) ist ein an der Lektüre Deuteroas genährter Geist, der, ohne im strengsten, schriftstellerischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die von Couard in der Kirchlichen Wochenschrift 1901, 642—645 (Gibt nen Tritojesaja?) gegen die Beziehung von Kap. 56 ff. auf nachexilische patensische Verhältnisse geltend gemachten Gründe kann ich hier nicht einzeln ern. Sie gehören in die inhaltliche Untersuchung. Er operiert mit Stellen, L. gr. T. überhaupt nicht ganz aufgehellt sind und ihr Licht erst vom en erhalten. Und daß dieses nach Stimmung, nach den meisten Anmgen der Situation nach Palästina in nachexilische Zeit weist, sollte nicht bestritten werden. Warum denn in all den Kap. kein klares Wort über evorstehende Rückkehr?

Sinn zu zitieren, voll ist von Sätzen, Wendungen und Worten seines Propheten und sie je nach Gegenstand und Stimmung reichlicher oder sparsamer benutzt. Anklänge, Reminiszenzen, Zitatt, ja Kombinationen von Stellen überall.

Diese formelle Abhängigkeit verbindet sich mit einer weigehenden inhaltlichen Verschiedenheit. Nicht bloß die Situation ist eine andere, auch die Anschauungen, Erwartungen, der Charakter und die Ziele sind denen Deuterojesajas sehr unähnlich. Vielst davon ist bei Duhm und Greßmann treffend ausgeführt. Ich neme nur einige Punkte: Deuterojesajas Verheißungen sind für den Viaugenscheinlich zum Teil nicht erfüllt; er nimmt sie auf, um sie sowohl ihrer Intensität nach möglichst zu überbieten, wie ihren Inhalt nach gemäß seiner Situation und Stimmung umzudeuten. Oft genug wird Geistiges grob materialisiert. Ich verweise hierfür auf die besonders charakteristischen, bei Duhm besprochenen Beispiele 57, 14 (62, 10), vgl. Duhm 403 f., 432 f., 59, 6 (60, 19), vgl. ebenda 424, 61, 5 S. 427; zur Weissagung vgl. 59, 1 (50, 2) S. 412

Besonders interessant ist, zu sehen, wie Bestandteile des dijs Zukunftsbildes, die darin einmalige, vorübergehende Bedeutung haben und da meist in unmittelbarer, wunderbarer Weise von Jahve ins Leben gerufen werden, hier in dauernde Zustände umgedeutet sind, zu deren Herbeiführung zwar auch Jahves Wundermacht erfordert wird, deren Dauer aber zugleich von dem sittlich-religiösen Verhalten des Volkes abhängt.

Auch dafür bieten die folgenden Abschnitte Beispiele. Mein Hauptaugenmerk ist darin aber auf das Erstgenannte, das formell-literarische Verhältnis der beiden Gruppen gerichtet, denn diese Seite des Problems muß unbedingt zuerst erledigt sein. Wie schwierig oft die Auswahl der Belege, wie schwankend oft die Entscheidung, ob im Einzelfall wirklich die Beziehung deutlich vorliege, wie verschieden der Grad dieser Deutlichkeit ist, weiß niemand besser wie ich — zwischen zu viel und zu wenig ist es nicht leicht, das Richtige zu treffen.

Ich stelle im ersten Abschnitt (I.) die einfachen Berührungen,

Exminiszenzen, Zitate zusammen, die Jes 56-66 im Verhältnis zu pro-55 mir zu enthalten scheinen.

Ein zweiter Abschnitt (II.) untersucht 1. die Kombinationen:

Tähere Kapitel der Gruppe 56ff. zitieren Stellen aus 40ff., und Zitat

Zitant sind in späteren Kapiteln von 56ff. eigentümlich kombiniert.

2. eine besondere Art solcher Kombinationen: Die ersten der beziger Kapitel (60. 61) zitieren Stellen aus den Kap. 56—59, Zitat wie Zitant werden in den letzten der sechziger Kapitel 55. 66) kombiniert.

In beiden Teilen sind auch einfache Reminiszenzen usw. von 56ff. in 60ff. und 65. 66 in 60. 61 vermerkt.

Ein dritter Abschnitt (III.) bespricht Wörter, die für die ganze Gruppe 40-66 oder für 56-66 charakteristisch sind:

- 1. solche, die 40—55 und 56—66 charakteristisch verbinden gegenüber andern Schriften des AT.
  - 2. solche, die in beiden Gruppen verschieden gebraucht werden.
  - 3. Spezifica von 56-66.

Ein vierter Abschnitt (IV.) als superadditum bespricht eine Reihe schwieriger Stellen und erörtert ihre Verbesserung.

Wie gesagt, beanspruche ich mit meiner Arbeit nicht die bereits von Duhm, Cheyne, Greßmann u. a. gemachten Beobachtungen noch einmal neu zu entdecken, setze vielmehr sie und insonderheit Greßmanns Tabellen stets voraus. Wo ich andrer Ansicht bin, ergibt das die Ausführung, ohne daß ein Verweis jedesmal von Wert ist. Neu ist nur die systematische Durchführung der Prüfung und speziell der Nachweis der Kombinationen (Teil II), den ich der Beachtung besonders empfehlen möchte.

Da ich mich auf die mehr inhaltliche und historische Untersuchung nicht einlassen kann, bin ich auf Ausführungen wie die Stades (GVI. II. S. 70. 81. 86. 87f. 91 Anm.), Cornills (in der Einleitung) Smends (ATRG<sup>z</sup> 371 A. 4, 373 A. 1), Königs (The exiles book 194—205) u. a., sowie den Hauptinhalt der Schriften von Greßmann und Littmann absichtlich nicht eingegangen. Ergibt sich

z Über Stades Aufstellungen vgl. passim und den Nachtrag.

als Resultat meiner Ausführungen die Verstärkung des Eindruch daß Jes 56—66 "als Fortsetzung von 40—55" (Greßmann 31, w. 26), oder wenigstens in absichtlicher Korrespondenz damit pschrieben sind, sowie daß wir einen einheitlichen Schriftsteller wurden uns haben (Littmann 50), so bleibt für Kritik im einzelnen, Abstriche usw. dabei noch Raum genug, ohne daß uns die manigfachen Rätsel und Widersprüche bei dem Mangel genauerer Kennisder geschichtlichen Situation im einzelnen ein zuversichtliches Ausscheiden heterogener Bestandteile erlaubten.

## I. Zitate aus 40-55 in 56-66.

Der Abschnitt enthält neben ganz Offensichtlichem auch Ussicheres und bloß Mögliches. Es kommen auch Beispiele wakombinierten Zitaten vor, die aber mit den in II. behandeltes Kombinationen nichts zu tun haben (z. B. 60, 4).

Die meisten Zitate enthalten die Kap. 60, 61, 59, 66, 58, die wenigsten 64 (über 62 s. z. II). Am meisten zitiert sind Kap. 40, 49; 42. 41. 45; 51. 54. Und zwar sind bevorzugt die Ausführungen Deuterojesajas über das beginnende Heil und die Herrlichkeitsschilderungen. Am wenigsten zitiert sind die Kap. 50. 44. 47. 48. 53 wegen ihres entgegengesetzten oder überhaupt fernliegenden Inhalts.

Die Art des Zitierens erscheint als die eines Mannes, dessen Gedankenwelt und Gedächtnis durch eingehendste Lektüre von 40ff. förmlich gesättigt ist mit Reminiszenzen aus seinem Vorgänger, so daß sie ihm zum Ausdruck seiner — meist charakteristisch abgewandelten — Gedanken zufließen, auch ohne daß er sie immer absichtlich umböge oder sich der Diskrepanz bewußt wäre.

Gleich der begründende Satz von 56, 1<sup>x</sup> ist als ein — inhaltlich wie formell — absichtlicher Anschluß an Dtj. zu erkennen.

Ich muß es mir hier versagen, auf die Frage einzugehen, ob Kap. 55 nicht schon leise in den Ton Tritojesajas hinüberführt. So wenig mir die gegen Duhm sich wendenden und Kap. 55 auf viel spätere Zeit deutenden scharfsinnigen

ו b: קרבה ישועתי לבוא וצדקתי להגלות nimmt deutlich 46, 13 auf: קרבה שועתי לא תרחק ותשעתי לא תארד. Die Art, wie 46, 13 (samt p. 1.3) in 51, 3 nachklingt, ist anders. הנלות könnte durch 40, 5 שונה כבוד יי נגלתה) wie 53, 1 (צרוע יי נגלתה) veranlaßt sein.

שם עולם אתן לו אשר לא יכרת 56,5 stammt deutlich aus 55,13 שום עולם אתן לו אשר לא יכרת 56,5.

Deutliche Reminiszenz ist wieder 56, 11 — כלם לדרכם פנו איש ל-. . . איש לדרכו פנינו 53,6 כלנו . . . איש לדרכו פנינו

Bei 57, 2 יבוא שלום fällt einem unwillkürlich 41, 3 יעכר שלום ←an (parallel איז, vom Weg gesagt).

יעל הר גבה ונשאא: der unnötig pathetische Ausdruck läßt אין פר בדה 157, 15 ברו ונשאא vermuten. Hängt ל הר גבה 57, 15 (ש. Jahve) mit diesen Stellen zusammen? [Vgl. 6, 1 B. St.]

57, 11 לא זכרת לא שמת על לבך. bezeichnet schon Duhm mit

57, 13 יקח הבל enthält zunächst jenes in Dtjs. beliebte כלם ישא das dort auch in ähnlichem Zusammenhang steht (41, 29, 44, 11, 45, 16); sodann aber wirkt augenscheinlich

Ausfährungen von Kosters (ThT 1896, 577 ff.) annehmbar erscheinen, so möglich bleibt eine Retouche zum Zweck des Anschlusses von 56 ff. Freilich — wer will mit einem so beweglichen Geist wie Dtjs. rechnen? Mir ist immer, man gewärtige von ihm eine Frage wie 40, 13. 14! Vgl. übrigens hierzu passim 1 ff.

41, 16 nach: תורם ורוח תשאם וסערה תפיץ אותם (vielleicht noch in 64, 5: ועונגו כרוח ישאנו).

Ob 57, 14 "Dy an 40, I absichtlich anklingt?

Sehr fraglich ist der Zusammenhang zwischen 57, 16 אני עשרתי und 42, 5 (ארץ) עליה לעם עליה (ארץ).

58, ו hat folgende Stellen im Sinn: עו איף: 40,6 (קרא לא מדי); עו איף: 40,9 (קרא בנרון אל תחשך כשופר הרם קולך (קרא נקרא); עו פרא בנרון אל תחשר כשופר הרם קולך (die Stellung des אל תיראי (die Stellung des תחשך (die Stellung des אל תיראי (מוראי ste der des תחשך אל מוראי או המוד המשך אל תבחדו המוד שופר ביי אל הבחדו המוד אל הבחדו המוד אלור ביי אל הבחדו המוד אלור ביי אלור אלור ביי אל הבחדו (מורא) אלורי אלור אלור אלורי (מורא) אלורי אלור אלורי (מורא) אלורי אל

58,8b "eins jener durch Umdeutung ins Geistige braucher gemachten Zitate aus Dtjs." (Duhm); nämlich הלך לפגיך צדקך כבוד ist nachgebildet 52,12b: יי יאספר יי ומאספכם אלהיי.

58,9 או תקרא ויהוה יענה תשוע ויאמר הנני erinnert an 55,6 או תקרא ויהוה בהמצאו קראהו בהיותו קרוב.

נפש נענה תשביע erinnert an 53,7 (נפש הענה nur an diesen beiden Stellen) und 11 (נפשו .. ישבע).

58, 11b erinnert an manche Prophetenstellen (Ez 36, 35; Jer 31, 12; Jes 1, 30. 51, 3), aber deutlich ist 41, 18 benutzt: vgl. אשרם ארץ ציה למוצאי מים mit מים מים אשר לא יכובו מיםיו.

Wenn Duhms Konjektur אָלְמֶחְדְּ יחליף 58, 11 richtig ist, enthält die Stelle eine Anspielung auf 40, 29. 31 (יחליפו נוח ירבה) vgl. aber zu 66, 14.

den Punktatoren zur Last? — Inwiesern auch DDP die Ab-

58, 14 כי מי יהוה דבר 'S scheint mir ebenso auf 40, 5 zurückzusisien, wie dieses wohl eine Reminiszenz aus 1, 20 enthält. Daß הבל 5 nicht mit Duhm als Einsatz zu betrachten ist, zeigt m. E. בשבר 66, 18. 19. Ubrigens geht 1, 20 ähnliches voraus, wie hier —:

59, I, der zweite der pompösen Eingänge, schließt offensicht הקצור קברה די הקצור מודה און. Auf die Frage dort הקצור קברה מודה און לא מודה מהושיע die augenscheinlich noch immer viele fromme Herzen bemtickte, erfolgt hier die Antwort: ידוה מהושיע mit mit מודה לא קצרה יד יהוה מהושיע tragenden charakteristischen בי-אם der veränderten Situation Rechnung tragenden charakteristischen בי-אם der חושים שונה של היו שנותיכם היו מברילים. — Auch der מונתיכם היו מברילים מון 50, 2, vgl. das עונתיכם היו מברילים 50, 1, הון הן בעונתיכם נמכרות היו 50, 2 mit הון 50, 1).

59, 4. 6 berühren sich formell mit 42, 6 (קרא בנדק?), 41, 29 (מעשה און תודב).

59, 7 און מושבתיהם מ' און ist zu vergleichen mit 55, 7 יעוב . . וְאִישּ און מחשבתבר.

19,7 שׁוֹר ושׁבר ist aus 51,19 entlehnt, s. u.

59, 8 erinnert in den Wörtern דרך לא ידעו ,עקש ,עקש , דרך לא ידעו ,עקש , 19. 59, 9 erinnert an 46, 12. 13; vgl. אל כן רחק ממנו ששמט ואל כן רחק ממנו צדקה imit הרחוקים מצדקה und אינו צדקה (vgl. auch ערבתי צדקה לא תרחק (vgl. auch ישועה רחקה ממנו 59, 7; Jer 13, 16. 14, 19). Ebenso denkt 59, 11 ישועה רחקה ממנו 26, 13 לא תרחק ותשועתי לא תאחר)

199, 199 וייראו ממערב את שם י"י וממורח שמש את כבודו geht auf קס, 6 zurück: למען ידעו ממורח שמש וממערב כי אפס בלעדי (vgl. 43, 5).

Fire die I A ישראו ב pricht das "ישר ייצו א B Mal 2 30 (ישראו איינו").

: Für die LA יירא שמי spricht das יי שם ייא, vgl. z. B. Mal 3, 20 (ירא שמי);

### 40, 5. 60, 2. 66, 18f. (כבוד), 55, 10 (לשועה). Duhm liest

hier letzteres nach 66, 18 (ebenso Gunkel), und sieht Jes 30, 27 ff.

ביה ופנדר ופנדפר הואר אווי אווי וויראו (ebenso Gunkel), und sient jes 30, 27 וויראו als Grundlage der ganzen Stelle an (vgl. ייראו ייראו und ייראו עומף und וויראו הואר שומף mit שומף וויראו שומף וויראו ווי

michtig wäre, könnte es וייראו richtig wäre, könnte es בו n 41,5 erinnern; dann wären 59,19 und 41,5 die einzigen Stellen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. meine Bemerkungen ZAW XXII, 239 A. 3 u. s. unten.

in 40—66, in denen nicht Israel Subjekt des איי ist. Übriges hat ψ 102, 16 hier schon איי gelesen.

59, 19bβ בי משבת בו geht zurück auf 40, 7 איי נשבת בו

Ob bei 59, 21 Stellen wie 42, 1 (ניתור רוודי עליו), 44, 3 (אוי אוין), 51, 16 (פין במין במין במין) vorschweben, ob 61, 1 (אל זרען עלי ווען) damit zusammenhängt, ist nicht deutlich auszumache. Vielleicht ist der Vers anzufechten, vgl. Duhm, aber an sich sprickt der Reminiszenzencharakter nicht dafür.

60, 2 עליך יראה (יהוה erinnert an 40, 5 וועלה כבוד יתוה וועלה כבוד ויהוה). וראו

לא מביב עיניך וראי כלם gebildet: שא מביב עיניך וראי כלם אל מביב עיניך וראי כלם יבאו לק ist wörtlich — 49, 18a. בניך מרחוק יבאו setzt sich בעש בניך מרחוק יבאו ist wörtlich — 49, 18a. בניך מרחוק יבאו setzt sich בניא בניך מרחוק ל3, 6 והניא בניך בחצון 49, 22 והנה אלה מרחוק יבאו 19, 49, 12 והניא בערן בחצון 49, 22 והנהי מקצה הארץ 3, 6 ובנתיך על צד תאמנה (הביא: יובנתי מקצה הארץ 43, 6 ובנתיך על כתף תנשאנה 49, 22 והניו מלכים אמניך 49, 23; ובנתיך על כתף תנשאנה Verhältnis dieser Stellen zu 66, 12 s. u.

Zu 60, 5 (יָם ,לכבך) vgl. 49, 21 (בלבבך) 12 (מים), zu ארחב vgl. 54,2

(עם ... תהלתי ימשרו) erinnert an 43, 21 (שירו ... תהלת מקצה הארץ) und 42, 10 (שירו ... תהלתו מקצה הארץ), 12 (שירו ... תהלתו מקצה הארץ): bezeichnend die Umkehrung der Situation: dort wird Jahves Ruhm (von Israel usw.) in die Welt hinausgetragen, hier (von den Heiden) in Jerusalem verkündigt.

60, 7 נקבצו לך wie יקבצו לבאו) ע. 4 — 49, 18 s. u.

60,8 מי ילד לי את אלה . . . ואלה מי גדל :nach 49, 21 מי ילד לי את אלה . . . ואלה מי גדל :pgl. auch das אלה 49, 12).

לתורתו (vgl. 42, 4 אים יקוו 15, 5 חמרה לתורתו (vgl. 42, 4 יים יקוו 15, 60, 9 הביא בגיך מרחוק יבאו (vgl. v. 4: איים יידער) (בגיך מרחוק יבאו 3, 6 הביא בני מרחוק "über 60, 9—55, 5—49, 7 s. u.

60, 10 enthält eine Menge inhaltlicher und formeller Berührungen 45, 13. 14. 49, 16. 17. 23 (54, 7f. Duhm).

לפתחו שעריך תמיד רמיד. 25, 1 zu benutzen: vgl. דמתחו שעריך תמיד לפתח לפניו דלתים ושערים לא יסנרו mit יומם ולילה לא יסנרי (vgl. 62, 6). מלכים נדונים schließt sich inhaltlich an 45, 14. 49, 7. 23 an.

60, 13 TITT INWIN ATTE INWIN Stammt wörtlich aus 41, 19, wo diese Bäume nur zum Schmuck der wasserreich gewordenen Wüste beim Durchzug Jahves mit seinem Volk verwendet sind. Auch beier wieder die Erscheinung, daß das einmalige vorübergehende Erlebnis des (neuen) Exodus mit seinen Begleiterscheinungen stabil und permanent wird als Erfahrung im Volksleben.

60, 14 מעניך entspricht dem מעניך 49, 26 (auch in der vorgestellten Situation) — möglich, daß auch da מעניך zu lesen ist (vgl. noch Zeph 3, 19); עפר רגליך entspricht dem על כפות רגליך 49, 23.

60, וז קוובה geht zurück auf 49, ו4 (י"ץ עובני) und 54, 6 (אשה) עוובה yyl. 49, 21. 54, I.

הס, 16: Bei מלב נוים kommt man auf die Vermutung, der Vf. wolle קלב 55, I hier grob materialisierend ausdeuten. Die feine, schwebende Ausdrucksweise jener Stelle, die an geistige Güter denkt und doch augenscheinlich zugleich die (מובת חלב (ודבת חלב (ודבש im Sinn hat, erstarrt, in den Vorstellungskreis des krassen Bildes von 60, 16 versetzt, ebenfalls und wird zum häßlichen Gewand für eine recht sinnliche Hoffnung. Vgl. übrigens Duhm 422. 16b ביו שוער ונאלך אביר יעקב משיען ונאלך אביר יעקב ודעת כי אני יהוה מושיעך ונאלך אביר יעקב יכי אני יהוה (אשר לא יבשו קוי) 23, 23 מי אני יי מושיעך ונאלך אביר יעקב בי אני יי מושיער ונאלך אביר יעקב בי אני יי מושיער ונאלך אביר יעקב בי אני יי מושיער ונאלף אביר יעקב בי אני יי מושיער ונאליך אביר יעקב בי אני יי מושיער ונאלף אביר יעקב בי אני יי מושיער ונאלף אביר יעקב בי אני יי מושיער ונאלים אביר יי מושיער ונאלים אביר יי יי מושיער ונאלים אביר ייי מושיער ונאלים אביר ייי מושיער ונאלים אביר ייי מושיער ונאלים אביר ייינים מושיר ים מושיר ייינים מושיר ייינים מושיר ייינים מושיר ייינים מושיר יי

תחת הנחשת אביא זהב ותחת הברול .66, 17 ahmt 55, 13 nach; vgl הברול והכ ותחת הברול wit הול הדם mit אביא כסף יעלה הרם mit אביא כסף (vgl. auch 61, 3): denkt der Vers an eine überbietende Wiederholung

der salomonischen Zeit i Reg 10, 27 (Kittel: R?)? Jedenfalls zeig das  $\Rightarrow$  von Reg gegenüber unserm nnn den charakteristische Abstand.

60, 18 וקראת ישועה חומתיך ושעריך תהלה hat jedenfalls 54, 11€ im Sinn. שׁד ושבר sieht Duhm als Entlehnung aus 51, 19 an, בּ Recht, s. u.

Auf den Zusammenhang zwischen 60, 19 und Jer 31, 35 gebeich hier nicht ein. Bemerkenswert indessen ist der zwischen 60,22 (לא יבוא עוד שמשה בעוד יומם) und Jer 15, 19 (עוד יומם), — die cizigen Stellen, an denen שמש mit einem Suffix verbunden ist (עוב 12 die einzige Pluralstelle mit Suffix), s. u.

60, 21 רעמך כלם צדיקים erinnert an 54, 17 LXX καὶ ὑμός ἔσεσθέ μοι δίκαιοι (מדיקתם מאתי ΜΤ ואתם לי צדקם): will die Stelle eine Auslegung von 53, 11 sein (צדיק עבדי)?

61, 3: Ist אילי הצדק ein absichtlicher Gegensatz zu den אלי 57, 5?

Die Beziehung von 61, 7 (משנה) zu Jer 16, 18. 17, 18 (Jes 40,2) sei nur erwähnt. Stammt שמחת עולם aus 51, 11 — 35, 10 oder umgekehrt?

61,8 וברית עולם אכרות להם ist identisch mit 55,3 מכרתה לכם ברית עולם

61, 10b כלם כעדי hat sein Vorbild in 49, 18 כלה תעדה כליה אלבשי ותקשרם ככלה, so anders der Gedanke gewandt ist; 62,5 entstammt auch diesem Bilderkreis.

לו, וו הצמיח ידור hat 45, 8 vor Augen: דיף הצמיח מדקה הצמיח אדני י"י הצמיח בדקה האדני ו"י הצמיח לא ארשה הלא (ähnlich 65, 6) geht mit 62 6 (לא יחשו) woll

הנה שכרו אתו ומעלתו לפניו ist wörtlich aus 40, 10b entat. Über die Art und die innere Umwertung dieser Zitate vgl. ams treffende Ausführungen 432f.

אני מדבר [ב] אני מדבר אני מדבר mit 45, 19 zumen: אל צדיק ומושיע, vgl. 45, 21 אני י"י לבר צדק (מניד מישרים), vgl. 45, 21 אל צדיק ומושיע. Die Beschreibung 63, 3 ff. וארכם הארמסם, וארמסם וארכם מננים כמו טייי מישרים מננים כמו י"י מישרים עסייי י"י מישרים מננים כמי מורכם מננים כמי מישרים עסייי י"י מישרים מננים כמי מורכם מננים כמי מישרים עסייי י"י מישרים מננים כמי מורכם מננים כמי מישרים אנים מישרים מישרי

. חמר וכמו יוצר ירשם

האשכום בחמתי : nach dem Zusammenhang des Bildes muß ein Trunkenmachen der Gegner mit ihrem eignen Blut gedacht — ein Zug, der an sich nicht zum Bild gehört (die Völker rden mit zertretenen Trauben verglichen) und daher wohl durch בל veranlaßt sein dürfte: והאכלתו את מוניך בשרם) וכעסים דמם

Ob man mit Duhm 63, 9b als Nachahmung von 46, 3 behnen kann, fragt sich; im Sinn wird der Vf. 46, 3 wohl haben. zteres ist möglicherweise auch mit 51, 10a bei 63, 13 der Fall hhm).

הרוע השארתו 12 לרוע השארתו dürfte dem Zusammenhang nach dem ארוע p 52, 10 nachgebildet sein (beide Male der Exodus!).

Warm das Bild vom Ton und Töpfer 64, 7 (1998 1997) wicht vom 45, 9, sondern von Hi 10, 9 abhängig sein sol. (Duhm), ist nicht secht einzwehen; dort findet sich ja auch 18, wenn ja auch die Tendenz des Bildes eine ganz andre ist.

65, 13 scheint an 49, 10 an denhen (Christ Dron, Wesser Dron:

האל ושלה ידעו שלה אוני שלה אוני שלה ידעו במל מוני שלה אוני שלה אוני שלה אוני שלה אוני שלה אוני שלה אוני של מוני של מו

עים היים אלה לב בראו אלה לה ליים עשותה אות האלה ליים עשותה בראו אלה ליים עשותה בראו אלה ליים עשותה בראו אלה ליים עשותה אות פרובה בראו אלה בראות 
66, 8 כי חלה גם ילדה ציון את בניה hat augenscheinlich vor Augen 49, 21 und 54, 1 מילדה .. לא ילדה .. לא חלה .. רבים בני שממה מבני בעולה אלה .. לא ילדה .. לא חלה .. רבים בני שממה מבני בעולה בני אם .. Duhm 452f

עני אנני דוא מנחמכם 13, 12 בים המני אנמי אנמי הוא מנחמכם 13 בים המני אנמי אנמי הוא מנחמכם 13, 12 בים הוא מנחמכם 13, 12

(nach Duhm Glosse eines Lesers). 66, וכ אדני ידוה באש יבוא denkt wohl an 40, וס הנה אדני ידוה באש יבוא

בחוק יבוש. 66, 18 erinnert mit seinem לקבץ את כל הנוים und אם an 49, 18

יונגלה כבוד י"ר וראו כל בשר יחדו an 40, 5 וראו את כבודי (60, 4), mit יונגלה כבוד י"ר וראו כל בשר יחדו 66, 19 wird 45, 20 im Sinn haben: vgl. die ייט , und vgl.

מערה 66, 18 mit 45, 20: איל הגוים ידדו פליפי הגוים הנים; zu איל הרבצו ובאו התגנשו ידדו פליפי הגוים איל נוים ידי wäre 49, 22 אשר איל נוים ידי zu vergleichen. Aber אילד לא שמעו התבונגו zu vergleichen. Aber אילד לא שמעו התבונגו erinnert auch sehr an 52, 15 אילד לא שמעו התבונגו erinnert außer an 40,5 (לשמעתנו קדשו לא ראו את כבודי את ורוע קדשו לעיני כל הגוים וראו auch an 52, 10 ישימו לעיני כל אפסי ארץ את ישועת אלהינו hat 42, 12 im Sinn: ישימו לייי כבוד תהלתו באיים ינידו.

z Vgl. m. Bemerkungen ZAW XXII, 239, A. 3.

שת כל אדיכם 20 והביאו את כל אדיכם und die vornehmen und bequemen ansportmittel blicken deutlich auf 43, 6. 49, 22. (60, 9) zurück — erbietend: nicht mehr בחבן, בחבן על ברכים) על ברכים על ברכים, בסוסים und בכרכרות בסוסים.

66, 23 יכוא כל בשל : der Gesichtskreis von 40 (v. 5, s. zu v. 18);

1. auch 49, 26 ירועו כל בשר כי אני יי מושיען. Auch 66, 24 hält

it dem Schlul לכל בשר Anfang in Kap. 40

st — freilich in welch andrer Stimmung!

## II. Kombinationen.

In diesem Abschnitt sind folgende Erscheinungen behandelt: Teil I enthält den Nachweis solcher Stellen in den Kap. 60—66, elche Stellen aus 40—55 und die diese bereits zitierenden Stellen in i—59 kombinieren. Zugleich sind auch diejenigen Stellen aus 1—66 angeführt, welche einfach Stellen aus 56—59 zu zitieren heinen. Besonders benutzt sind aus Deuterojesaja die Kap. 40. 49 (also wie in I.), aus 56ff. die Kap. 57. 58. 59, und zwar mentlich in 63. 65. 66; 60. 61. Dazu kommt eine Stelle 8, 11b), welche zwei Stellen aus Deuterojesaja kombiniert.

Teil 2 glaubt zeigen zu können, daß Kap. 65 und 66 Stellen thalten, welche Stellen aus 60 und 61 und die von diesen zitierten ellen aus 40 ff. kombinieren. Zugleich sind auch solche Stellen is 65. 66 angeführt, welche einfach Stellen aus 60. 61 zu zitieren heinen.

Das Schema der Kombinationen ist also folgendes:

| 1. Grundstelle in:            | zitiert in:    | beide kombiniert | in: |
|-------------------------------|----------------|------------------|-----|
| 1. Grundstelle in: 40-55      | 56—59          | 6066             |     |
| 2. Grundstelle in:            | zitiert in:    | beide kombiniert | in: |
| 40-55                         | 60. <b>6</b> 1 | 65. 66.          |     |
| Das Schema der bloßen Zitate: |                |                  |     |
| 1. Grundstelle in:            | zitiert in:    |                  |     |
| 56—59                         | <b>60</b> —66. |                  |     |
| 2. Grundstelle in:            | zitiert in:    |                  |     |

65. 66.

**6**0. 61.

Ich weiß das Rätsel dieser Kombinationen nicht anders malösen, als daß ich annehme, daß 60 ff. und 65 ff. in einem gewisen Abstand von 56—59, bezw. 56—64, von dem gleichen Verfaser geschrieben sind. Bei 59 Schluß scheint in der Tat eine Art Abschluß beabsichtigt — was man freilich auch von 57 Schluß, abscheineswegs von 64 Schluß sagen kann. Gegen die Annahme eine Einschnittes zwischen 59 und 60 könnte auch die Erscheinung der pompösen Eingänge sprechen, die nach meinem Gefühl (57) 58 anfangen und sich 59, 60, 61 (62), 63 finden. Andrersch könnte man auch 65 und 66 dazu rechnen.

Auf jeden Fall dürfte diese höchst beachtenswerte Erscheinung der Kombinationen ein so charakteristisches Kennzeichen diese Schriftstellers sein, eine Art Potenzierung seiner in I. nachgewiesenen Weise des Zitierens, daß auch sie für die Annahme desselben Verfassers spricht.

Ob diese Weise der Benutzung ebenfalls nur gedächtnismäßig oder unter Vergleichung von Niederschriften geschehen ist, wage ich nicht zu entscheiden.<sup>z</sup>

Į.

Dem Einzelnachweis, daß in den späteren Kapiteln von 56-66 Benutzungen vorliegen, welche zitierende Stellen aus den früherer Kapiteln von 56-66 und deren Vorbilder in 40-55 kombinieren also sozusagen Zitate zweiter Generation, stelle ich zwei eklatant Beispiele voran. Diese Kombinationen beginnen, soweit ich sehe mit Kap. 60; schon diese Erscheinung dürste ein Fragezeiche erheben gegen den Einfall Duhms, 56-60 und 61-66 seien durch Pr 40-66 umgestellt (XIII. XIX. 391 nur erwähnt; erst 425 der Versuch einer Begründung: 61 könnte ebensogut am Anfang wie in der Mitte der tritojes. Schrift gestanden haben). Vgl. zu letzterem d. Schluß.

57, 14 benutzt deutlich 40, 1. 3 u. 6 (Duhm 403). Man vergleiche: אוו מדרך עמי mit: 40, ואמר סלו סלו סלו פנו דרך הרימו מכשול מדרך עמי mit: 40, וושמי (שמי).

z Stade a. a. O. bemerkt: Gepredigt wird Tjs. nicht haben. Er ist Schriftsteller.

... פגו דרך . . . ישרו . . מסלה 40,3

40, 6 אמר (auch wenn אמר richtig ist).

Nun aber kombiniert 62, 10 deutlich diese Stellen:

עברו עברו בשערים פנו דרך העם סלו סלו המסלה סקלו מאבן מאל העפרבו בשערים פנו דרך העם סלו סלו המסלה המסלה שנו דרך העם סלו סלו הרימו נס על העפרבה, aus בדר מבשול שאבן ;סלו סלו סלו מאבן ;סלו סלו סלו עבר אוימו שלו פוח שלו מאבן ;סלו סלו עבר שלו שות unter Mitwirkung von 49, 22 (מסלתי ירמון) ein anderes ביומון) שלו אוימון בר באולי ירמון) scheint hereinzusielen. Das עבר מולינון עבר באולינון ירון ביומון עבר ביומון עבר ביומון ביומון ביומון ביומון ביומון עבר ביומון ביומון ביומון ביומון ביומון עבר ביומון בי

Ein anderes Beispiel: 41, 28 (ומאלה אין יועץ) איש יונארא.

50, 2 מדוע באתי ואין איש (קראתי ואין עונה). Die Ähnlichkeit

dieser Stellen geht nicht weiter, als sonstige Wiederholungen in

Tieser Stellen geht nicht weiter, als sonstige Wiederholungen in Dis. und die Gedanken sind ganz verschieden.

An diese Vorbilder schließt sich nun deutlich an 59, 16 אירא ממניע באין משניע. Das ממניע stammt aus 53, 12 (ישניע).

Diese Stelle klingt wieder nach in: 63, 3 מועמים אין איש אתי und in

63, 3 ומעמים וארן עזר ואשתומם ואין סומך 63, 3 könnte auf das zurückgehen, was 41, 28 ursprünglich an Stelle von מאלה ge-

standen hat (LXX ἀπὸ τῶν εἰδώλων αὐτῶν: מאליליהם oder מאליליהם astatt מאליליהם.). Das Hithp. von שמם steht außer an unsern beiden ב Stellen nur noch dreimal (ψ, Koh, Dan). Duhm (S. 415f.) will

aus inhaltlichen Gründen eher 59, 15 f. von 63 abhängig sein lassen.
Ganz sicher ist er indessen nicht, und da seine Voraussetzung,

56—60 und 61—66 seien umgestellt, nicht bewiesen wird, gehe ich hier auf seine Aussührungen nicht ein.

Die zweite Hälfte von 59, 16 hat ebenfalls ihre Vorbilder in 40ff.

שלו זרעו geht zurück auf 40, 10, wo mit Melnhold ZAW

XXI 203 f. (der auf dem Zitatcharakter von 59, 16 fullt) zu lesen

jst: וורעו מושיע לו (statt משלה) und auf 41, 10: תמכתיך בימין צרקי

Wiederum ist 59, 16b zitiert in 63, 5, ותושע לי זרעי וחמתי היא סמכתני

z Vgl. m. Bemerkungen ZAW XXII. 255.

wo an sich אומרי wohl Verschreibung für אומרי (Perles) sein könnte unter dem Einfluß von אותרי ס. 6. Doch ist das nicht nötig, s. u. Über das Verhältnis von 59, 19 zu Jes 30, 27 ff. s. Duhm 417.

Ich gehe nunmehr diese Kombinationen im einzelnen durch wobei ich naturgemäß mit Kap. 66 beginne und rückwärts weitsschreite. Daß Kap. 66 eine Reihe von Beziehungen zu Kap. 65 enthält, Wiederausnahmen usw., bedeutet bei dem ganzen schrißstellerischen Zusammenhang dieser Stücke wohl kaum eine Abhängigkeit. So ist z.B. 66, 22 min programmen aus 65, 17 ausgenommen. Immerhin scheint es, daß der Vs. "mit der Feder" arbeitet.

Blickt 66, 18 ויארן ... את שום ריי 19 auf 59, 19 ייארן ... את שום ריי (50 Duhm) zurück?

Ich gehe über zu

14. Ob der Eingang וראיתם וששל לבככח mit 60, 5 הוראי ומחד וראים של לבכך zusammenhängt (Duhm), will ich dahingestell sein lassen, obwohl etwa von 63, 7, sicher von 65 an sich Spure finden, die auf ähnliche Abhängigkeit dieser letzten Stücke auch wo 60ff. zu deuten scheinen, wie sie 60—66 von 56ff. zeigt (darüber s. 2 Jedenfalls aber geht ממרך יחליץ auf 58, 11 ענמוריכם כרשא תפרחנה. Duhm vergleicht 44, 3. Die sichere Beziehung zu 58, 1 stützt aber das dortige יחליץ gegen seine (Seckers) Korrektur ליף (nach 40, 29).

66, 12 הגני נמה אליה כנהר שלום benutzt deutlich 48, 18 זי benutzt deutlich

66, 6 קול ייי משלם נמול לאיביו hängt jedenfalls mit 59, 18 מ sammen: ישלם חמה לצריו נמול לאיביו.

אענה ישחרנני ולא ימצאנני (vgl. Jer 29, 13).

I Zu dieser LA (statt תיראי ונהרת) s. u. IV.

Ubrigens greift auch יכשו המי המי 66, 5 auf 65, 13 ואתם תבשו צורינו. Die beiden Stellen 65, 12a יען קראתי ולא עניתם דברתי ולא עניתם דברתי ולא שמעתם יען קראתי ואין עונה הלא עניתם וברתי ולא שמעתם יען קראתי ואין עונה 66, 4a יען קראתי ואין עונה הלא המצהי לא המצהי לא המצהי הרע בעיני ובאשר לא המצהי בורים, sowie 65, 12b הרע בעיני ובאשר לא המצהי בורים, deutlich wieder aufgenommen in 66, 4b ייעשו הרע בעיני ובאשר לא המצהי בורים מדוע אווים, scheinen zurückzugreifen: v. a auf 50, 2 מדתי בורים, vgl. 41, 28 ואין יועץ 1, außerdem 58, 9; v. b auf 56, 4 ובורו באשר המצהי אווים אווים ועובה לא משלונה אווים אווים ועובה לא משלונה אווים אווים אווים מעדה אווים מדשר ותמצהי אווים מדשר ותמצהי אווים מדשר ידי יען קראת ותמאנו נפיתי ידו ואין מקשיב 1, 24 נפיתי ידי מדן 65, 11).

65, 11 ואתם קרבו הגה: Nachahmung von 57, 3: ואתם קרבו הגה

נדרשתי ללא שאלו נמצאתי ללא בקשני אמרתי הגני הגני אל נוי בדרשתי ללא שאלו נמצאתי ללא בקשני אמרתי הגני האי בשמי בשמי בדרשו י"י בהמצאו קראהו בדיותו קרוב 55,6: או תקרא וי"י יענה תשוע ויאמד הנני 58,9 Schluß wieder mit 52,6 אני הוא המדבר הנני zusammenzuhängen scheint. Die Vorstellung des "הגני" seinem Volke zurufenden Jahve findet sich in den Propheten nur an diesen drei Stellen (vgl. 40,9 den Ruf an Zion: הנה אלהיכם; hat auch 41,27a etwas ähnliches gestanden?) ב

An 58, 2 scheint 64, 4 gedacht: vgl. דעת דרכי יחסצון כנוי אשר אישר אישר אישר (so richtig nach LXX).

Sollte 63, 15 איה קנאתך ונבורתך kombinierend zurückblicken auf 59, 17 (vgl. das ganze Bild und אים am Schluß) und das wahrscheinliche Vorbild dieser Stelle 42, 13ff.: יי כאיש מלחמות יעיר יי כאיש מלחמות יעיר?

Hängt 63, 7 כעל נמלות . . ישלם 18 הול 59, 18 כעל נמלות . . ישלם 20 mit 59, 18 בעל נמלות . . . בעל נמלות הוא הוא מוני מישלם

Über 63, 4 und 61, 2 s. u.

62, 2 וראו נוים צדקך וכל מלכים כבודך lautet wie ein Nachklang der Worte 58, 8 והלך לפגיך צדקך וכבוד י"י יאספך.

62, Ib erinnert an 58, 8. 10; vergleiche עד יצא כנגה צדקה

r Vgl. ZAW XXIV, 269 und unten III, I. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. II. 1906.

וישועתה כלפיד יבער mit אינקע כשחר אורך וארכתך מהרה תצמח והלך mit אינקע כשחר אורך וארכתך מהרה מורח בחשך אורך ואפלתך כצהרים und לפגיך צדקך.

61, 10a hat 59, 17 zum Vorbild: vgl. [תלבשת] הלד כנדי נקם [תלבשת] mit יועם כמעיל קנאה (vgl. and unten zu בנדי ישע מעיל צדקה יעמני).

הנו חרבות עולם מוסדי דור ודור mit 58, 12 zusammen: vgl. בנו חרבות עולם מוסדי דור ודור mit עולם שממות ראשנים יקוממו המר לעדי ידודה תבנינה und hierdurch wohl mit 44, 26 המר לעדי ידודה תבנינה und 49, 19, wo in der Lücke hinter דומרון ושממותין vielleicht ein ähnliches Verbum gestanden hat (עול מוכר) vielleicht ein ähnliches Verbum gestanden hat (עול מוכר) und 53,3 und 53,3 und 53,3

(ערים גשמות).

61, 2 יום נחםי ביוח נחם כל אבלים פיוn erinnert sehr stark an 57, 18 יום נחםים לו ולאבליו געוומן אשלם נחמים לו ולאבליו ציון, zumal wenn in v. 3 mit Perles zu lesen: שלום שלום לאבלי ציון s. u.

61, ולדעדות) לב נרכאים erinnert an 57, 15 לב נרכאים), cf. zu 66,3. 60, 10 geht auf 57, 17 und 54, 7.8 zurück. Vgl. 54,7.8:

מחשים נדלים אקבצך :ב[שצף?] קצף הסתרתי פני רגע ממך וכחסד בחשים נדלים אקבצך :ב[שצף?] סצף הסתרתי פני רגע ממך ולם רחמתיך .Darauf spielt 57, 17 an: בעון בצעו קצפתי ואכהו . 60, 10 kombiniert: בקצפי הכיתיך וברצוגי רחמתיך .denkt auch vielleicht an 49, 8:

בעת רצון עגיתיך וביום ישועה עזרתיך.

60, 7 יעלו לרצון על מובחי (so zu l. nach LXX) stammt aus 56, 7, und das יעלו von 60, 7 hat vielleicht ursprünglich auch dor gestanden.

Über die Stellen mit מילם und שלם (59, 18ff.) s. u.

58, 11 b erinnert an Ez 36, 35, Jer 31, 12, scheint aber 41, 18

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über diese LA statt Dpl s. u.

2.

Eine Reihe von Stellen in den letzten Kapiteln von 60-66 weisen sich teils als Berührungen mit Stellen in den ersten apiteln von 60-66 (Benutzungen und Kombinationen), teils gar als Kombinationen von Stellen in 40 ff. mit ihren Zitaten in off. Ich beginne wieder vom Ende an.

66, 14 וראיתם ושש לבככם erinnert an 60, 5 או תראי . . . ופחד ופחד פרותב לבו

66, 12 הגני נמה אליה . . כבוד גוים וינקתם ist eine deutliche ombination (wohl des durch fleißige Lektüre mit Reminiszenzen füllten Gedächtnisses) aus 60, 6 (דיל גוים באו לך), 16 (נוים תאכלו (נוים תאכלו ובכבודם תתימרוי).

66, 12b על צד תגשאו ועל ברכים תשעשעו ist kombiniert aus: , 4 בנתיך על צד תאמנה . . . בנתיך על צד תאמנה.

, בנתיך על כתף תנשאנה 22.

ברכ entspricht מד oder שון (sonst nur יוען und עד verbunden, נ 34, 21).

66, 11. 12 geht auf 60, 16 und 49, 23 zurück.

, זנקת חלב נוים ושד מלכים תינקי , ein für unsern Geschmack scheuliches, aber echt orientalisches Bild, ist entwickelt aus 49, 23 הייו מלכים אמניך ושרותיהם מיניקר, wo es noch erträglich ist. 66, 11 הנני נמה אליה . . . כבוד נוים וינקתם 12 und 12 בבוד נוים וינקתם למען תינקו משד תנחנכ deutet wieder die Metapher des Bildes 60, 16. Zu של und זינק א. u.

66, 3 רוח כהה ושפל) und 57, 15 (רוח כהה und 57, 15 (רוח כהה טים) ef. zu 61, 1.

65, 23 ורע ברוכי "י המה וצאצאיהם אתם geht deutlich auf 61, 9

<sup>፣</sup> Vielleicht የወያየች Meinhold ZAW XXI, 208.

מתי בנוים זרעם . . . וצאצאיהם בתוך העמים . . . כי הם זרע . . . בער העמים . . . כי הם זרע . . . . פרך היי wobei auch 44, 3 bei beiden im Spiel sein mag: על צאצאיך.

לא ישמע עוד קול בכי . 65, 19 לא ישמע עוד קול בכי . 65, 19 könnte aus 60, 18 stamme: לא ישמע עוד חמם בארצך (Jer 6, 7).

## III. Charakteristische Wörter und Phrasen.

Dieser Abschnitt behandelt eine große Anzahl Wörter bezw. Phrasen, welche den Kap. 40—55 und 56—66 gemeinsam sind, und zwar in einem 1. Teil solche, die überhaupt oder in der hier bestimmten Weise nur oder vorzugsweise in Jes 40—66 gebraucht werden, also diese Kapitel charakteristisch untereinander verbinden und gegen andre Schriften abgrenzen.

Ein 2. Teil behandelt solche von diesen Wörtern, in dere Gebrauch sich die Kap. 40—55 und 56—66 charakteristisch unterscheiden, während in einigen Fällen doch wieder das Wort selbst beide Gruppen gemeinsam kennzeichnet.

Endlich sind in einem 3. Teil noch besonders charakteristische Wörter aus 56-66 besprochen.

Die Auswahl war auch hier nicht immer leicht. Vieles, was Greßmanns Listen, die ich hier überall voraussetze, anführen, habe ich weggelassen, weil ich oft ein zunächst charakteristisch erscheinendes Vorkommen für anderweitig bedingt erkannte. Manches Neue, das weder Duhm noch Greßmann anführen, ist beigebracht.

I.

Am charakteristischsten zeigt sich das literarische Verhältnis von 56—66 zu 40—55 im Gebrauch einer ganzen Reihe von Wörtern, auf deren Besprechung nunmehr einzugehen ist. Zunächst seien diejenigen behandelt, die eine ganz spezifische Zusammengehörigkeit der beiden großen Teile beweisen. Dabei wird dann auch die Hauptmasse der oben noch für diesen Abschnitt aufgehobenen Kombinationen zur Sprache kommen, die in 60—66 aus 40—55 und 56—59 gebildet sind.

Ich mache zunächst auf die Verben 71677 und pDN aufmerksam.

\*\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 60—66 und

\*\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—65, 1 in Jes 56—59.

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66 und

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 6 mal in Jes 40—66;

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 15 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 4 in Jes 60—66 und

\*\*The kommt 16 (16) mal im AT vor, davon 5 (16) mal im AT vor, davon 6 mal im AT vor, davon 6 mal im AT vor, davon 6 mal im AT vor, davon 7 (16) mal im AT vor

Subjekt des אמרים ist Jahve, nur in 62,6 die ממרים, in 62,1 ist streitig, ob Jahve oder der Prophet; Subjekt des און ist Jahve. Einen Unterschied zwischen 40—55 und 60—66 bildet das genus verbi; es steht 42,14 (und auch 57,11) das Hiphil, sonst Qal.

לאם (mit משה) bezeichnet Jahves Verhalten, ehe er gegen den Übermut der Feinde Israels und zur Errettung und Verherrlichung seines Volks (und damit seiner selbst) einschreitet. 62, 1b. 8 usw. wandeln der veränderten Situation gemäß die Verheißung von 42, 15 ff. charakteristisch ab. In die Linie der gleichen Abstammung von 42, 15 gehören auch 57, 11 (sofern der Text richtig) או אול אול אול אול אול אול שלמתי אל הדיקם 15, 67, 11 allein hat einen andern Sinn: da bezeichnet השה בי אם שלפול לפרו שלפול אול שלפול שלפו

Endlich 63, 15, wo mit Oort zu lesen ist המון מעיך ורחמיך אל אַראָאָרָּאָן; auch da nennt אַראָאָרָּאָן Jahves Verhalten vor seinem Einschreiten zu Israels Gunsten. Wenn irgendwelche, dann beweisen diese Stellen einen ganz eigentümlichen Zusammenhang von 40-55 und 56-66.

Achten wir sodann auf den Gebrauch von מוסף. Das Pold findet sich, da Mi 2, 8 הקומה statt מוסף בע lesen ist, nur an dia drei Jesajastellen 44, 26 מוסף הרבותיה אקומם בע הרבות הענינה וחרבותיה אקומם 12, 61, 4 ובנו ממך הרבות עולם מוסדי דור ודור תקומם 13, 61, 4 עולם שממות ראשנים יקוממו שנומחום ביותר מוסף ביותר מוסף עולם שממות השעים יקוממו שנומחום ביותר ביותר שלום שממות השעים יקומם שממות bindung הדבות שלום מוסף 61, 4 entspricht dem הדבות עולם 58, 12 מוסף mit מוסדים verbindet; andrerseits ist מוסדים in 58, 12 und 61, 4 identisch.

Ganz besonders lehrreich sind die WD-Stellen.

- 1. Das Verbum WB kommt 12 mal im AT vor, davon 7 mal in Jes 40-66; das Piel steht 1 mal in 40-55, 2 mal in 60-66, das Hithpael 2 mal in 40-55, 2 mal in 60-66.
- 2. Das Substantiv Steht 4mal technisch bei Ezechiel und 1 mal Jes 3, 2 mal im Sinn von ornamentum (capitis) Jes 60 und 61.
- 3. Das Substantiv אישטר steht unter ca. 50 at. Stellen, 10mal in Jes 40—66, wozu noch mehrere der Stellen in Stücken deuterojesajanischer Art kommen. Unter den 20 Stellen, in denen 'n mit Suffix verbunden ist, sind 7 aus Jes 40—66. Speziell in den Herrlichkeits-Kapiteln (44 Schluß), 49, 60 sind die Worte häufig, ganz besonders in 60—63, wo sie 12mal vorkommen. Wir dürsen auch den Gebrauch von אוס כ. deriv. als eine verbindende Eigentümlichkeit der Teile 40—55 und 56—66 ansprechen. Sehen wir von dem besonderen Gebrauch in 44, 13 ab (מבנית איש אוס לובית איש הוארד, die LA der LXX 52, 14 ή δόξα σου אור הוארד könnte hier auf ein ursprüngliches אור הוארד könnte hier auf ein ursprüngliches אור הוארד könnte hier auf ein ursprüngliches אור הוארד הוארד könnte hier auf ein ursprüngliches אור הוארד הוארד עוברים וויד אור הוארד אור הוארד אור הוארד עוברים וויד אור הוארד אור הוארד אור הוארד אור הוארד אור הוארד עוברים וויד אור הוארד אור הוארד אור הוארד אור הוארד אור הוארד עוברים וויד אור הוארד א

Betrachtet man 55,5 למען יהוה אלהיך ולקרוש ישראל כי מארך אלהיך ולקרוש ישראל ויבחרך, so kann einem der Gedanke kommen, schon hier beginne jenes gedächtnismälige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. m. Studie fiber Jes 53 nach LXX ZAW XXV, S. 265.

Rieren deuterojesajanischer Phrasen, das von 56 an auffällt. Ich stehe auch, daß man hier nicht so zuversichtlich, wie bei andern prührungen innerhalb 40—55 behaupten kann, daß die Ähnlichkeit wischen 55, 5 und 49, 7 nicht größer sei, als zwischen sonstigen in Deuterojesaja sich wiederholenden Wendungen (42 u. 49 nach m. E.-J.-Stück; 51, 1. 7; 44, 23 neben 46, 13 und 49, 13 usw.). Toch lassen wir das auf sich beruhen: ganz unverkennbar ist 60, 9 na Zitat von 55, 5. Man vergleiche: לשם יהוה אלהיך ולקרוש ישראל כי מארך.

Ich stelle nunmehr sämtliche in Betracht kommende Stellen id ihre Vorbilder zusammen: 44, 23 גאל יהוה יעקב ובישראל יתפאר ; 5, 13 נתתי בציון תשועה לישראל תפארתי; 49, 3 ישראל משר בך אתפאר.

לשם יהוה 9 ובית תפארתי אפאר 60,7 אלהיך ולקדוש ישראל כי פאו לפאר מקום מקדשי ומקום רגלי אכבד 13 אלהיך ולקדוש ישראל כי פאו ; לפאר מקום מקדשי ומקום רגלי אכבד 13 אלהיך לתפארתך ( 13 המעי מעשה ידי 21 וודיה לך יהוה לאור עולם ואלהיך לתפארתך ( 61,3 התפט והיית 61,3 ( וקרא להם אילי הצדק ממע יהוה להתפאר ( 61,5 אלעשות לך שם תפארת 63,14 (עמרת תפארת ביד יה פראה מובל 15 ( עמרת תפארת ביד יה פראה).

Es gehören zusammen: 60, 9 — 55, 5 — 49, 7 c. var.; 60, 19. 21. 1, 3; 60, 7. 13 vgl. mit 46, 13. 49, 3.

Ich gehe nunmehr die einzelnen Wörter wesentlich nach der eihenfolge ihres Vorkommens in 56-66 durch:

wird in den übrigen Propheten nicht oft, sehr häufig in \$40—66 gebraucht. Höchst charakteristisch ist, daß nur in Jes >—66 Formen mit Suffixen stehen 41, 8. 9. 49, 7. 58, 5. 6 (sonst r Ez 20, 5). Ferner ist hier der Gebrauch von The eigentümh. Es steht außer 2 Sam 21, 6; \$\psi\$ 89, 3 nur in Jes 40—66: 42, 1. , 2. 45, 4;—65, 9. 15. 22 und in den von Deuterojesaja abhängigen ellen \$\psi\$ 105, 6. 43 — 1 Ch 16, 13; \$\psi\$ 106, 5. 23. Über einen Untersied im Gebrauch von The in 40—55 und 56—66 s. u.

Der häufige Gebrauch von PDR c. deriv. ist auch eins der sen Bänder zwischen 40—55 und 56—66. Speziell PDR findet h unter den ca. 40 Fällen, wo es im AT vorkommt, 9mal in Jes—66. Über einen Unterschied im Gebrauch samt den Stellen s. u.

ארץ: charakteristisch für 40—66 ist der Gebrauch des Pulsin 48, 12 (ארף) und 8 (ארן), fraglich, ob Dtjs.) — in 58, 12 61, 3 62, 2. 65, 1 (ארן) — also 5 (6) mal; sonst nur Ez 10, 13. Über und ארף s. u.

שנו Hi. wird mit persönlichem Objekt in Jes 40–66 gm gebraucht von Gott oder dem von ihm Beaustragten, der etwa im Bestimmtes (Verheißenes), Bedeutsames verwirklicht: so 43,54 (Objekt בניק), 48, 15 (רבני גובר — הביאותים), 48, 22 (בני גובר — הביאותים), 60, 9 (דבי גובר — הביאות

by kommt 10mal als Verbum im AT vor (9mal als Hithp)
— darunter 4mal in Jes 40—66, also entschieden charakteristisch.
Es tritt freilich erst 55, 2 auf (mit 2 des sachlichen Objekts; 66, 11 steht das sachliche Objekt mit 10). 58, 14 hat es wie 57, 4 das persönliche Objekt mit 70 bei sich.

Ob 55, 2 (וותתענג ברשן נמשכם) Vorbild ist für 66, 11 (מוזי כבודה) Und ob 58, 14 (או תתענג על ידודה) absichtlich gegessätzlich Bezug nimmt auf 57, 4 (על מי תתענגו)? Der Vers ist, wie v. 13, nach Stade BThAT I, 338 Glosse.

c. deriv. steht in Jes 40—66 15 (16) mal, 8 mal in 40—55, 7 (8) mal in 56—66, in den übrigen Propheten gegen 40 mal — also immerhin in beiden Teilen von 40—66 häufig genug, um ein verbindendes Merkmal zu sein. Der Pual steht im AT nur Jes 54, 11. 66, 13. Objekt des מול ist stets Israel (40, 1. 49, 13. 52, 9; 51, 12; 66, 13; — auch in den subst. 57, 18. 66, 11), Zion (51, 3. 51, 19. 54, 11. — [41, 27]) oder seine Trümmer (51, 3), seine מול אבלים 57, 6 ist dort unmöglich.

Über ברא s. u.

אל תחשל in Jes 40—66 nur 54, 2 und 58, 1, beide Male אל תחשל und חשך in Jes 40—66 nur 54, 2 und 58, 1, beide Male אל תחשך und und אל תחשך (s. o. unter I.), die letztere Stelle augenscheinlich eine Reminiszenz der ersteren, der Gebrauch des nicht häufigen Verbums ein Band zwischen 40—55 und 56—66.

in den Verbindungen את רצון 49, 8, יום רצון 58, 5, איז הצון 61, 2 ist nur Jes 40—66 eigentümlich; die einzige sonstige Verbindung

(im AT 33 mal, in Jes 40—66 8 mal — also 1/4 des Ganzen) Für Jes 40-66 charakteristisch zur Bezeichnung für das bemende Eintreten des Heils usw.: 45, 8 (חדשה), 43, 19 (חדשה), 9 (MINT); 44, 4 (vom Neu-Aufblühen des Volks). — 58, 8 שנים). 61, 11 ahmt 45, 8 nach, vgl. יהוה יצמיה צדקה ותהלה 61, 11 צמח בראתיו אני יהוה בראתיו 45,8 (55, 10 und 61, 11 צמח mmen nicht in Betracht). Die übrigen Stellen des AT, in denen in diesem metaphorischen Sinn gebraucht ist, scheinen von שמת מארץ א יצמח עמל שו unsern beeinflult zu sein (Hi 5, 6 אמת מארץ; ψ 85, 12 אמת — ein Psalm, der auch in 12b an 45, 8 und noch sonst an שני. erinnert; die Stellen mit אָנו und אָנו gehören nicht hierher, שלפית בא בא dürfte ebenfalls hierherzuziehen sein). (s. o. II, 1): die Vorstellung des "הנני" seinem Volk zurusenden Jahve findet sich in den Propheten nur an den drei Stellen 52, 6. 58, 9 und 65, 1 (vgl. noch 40, 9 den Ruf Zions הנה אלדיסם; hat auch 41, 27a für הנה הנם etwas Ähnliches gestanden?). ברשו א kombiniert 58,9 mit der ähnlichen Stelle 55,6: 55,6 דרשו או תקרא ויהוה יענה תשוע ויאמר 58,9 יהוה בהמצאו קראהו בהיותו קרוב דרשתי ללא שאלו נמצאתי ללא בקשני אמרתי הנני הגני :vgl. 65, I ובני הנני הני של נוי לא קרא בשבי (übrigens benutzt 65, I noch deutlich Jer

שמע (ein Nachklang πρ I, 28. vgl. aber auch 65, I2).

ישר ושר ושר ושר ושר השבר findet sich so zusammen sonst nur in dem dtjs. Stück

Jer 48, 3 (שר ושי גדול). Jes 5I, I9 hat השר השבר, danach 59, 7<sup>1</sup>

ביר (Jeremianisch ist חמס ושר 6, 7. 20, 8, חמס ושר

ב29, 13f., vgl. Dt 4, 29). Ferner ist 58,9 charakteristisch steigernd machgebildet in 65, 24: והיה מרם יקראו ואני אענה עוד הם מרברים ואני

雪4,6 u. a.)

C. deriv. wird in beiden Teilen 40—55 und 56—66 oft

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Spricht das hinreichend gegen die Ausschaltung von v. 5-8 (Stade BThAT I, 338)?

gebraucht, häufiger noch im ersteren, wo auch die Partizipialion שמים fast ausschließlich steht (60, 16 — 49, 26), und wo auch alein השועה sich findet.

40—55 zurückgreisen.

מלכים und שום, von Dtjs. gern nebeneinander gestellt (41, 1.
45, 1. 52, 15), so auch 60, 3. 11. 16. 62, 2.

תהלה kommt außer in den ψ nirgends so häufig vor wie in Jes 40—66: 42, 8. 10. 12. 43, 21. 48, 9 (לל 41, 16. 45, 25; 44, 25); — 60, 6. 18. 61, 3. 11. 62, 7. 63, 7 (לל 62, 9. 64, 10) — immer von Jahve oder der 'ה, die Jahve Israel verleiht.

wird charakteristisch an sehr bedeutsamen Stellen in 40—55 gebraucht 40, 9. 41, 27. 52, 7, in 60, 6. 61, 1 wie dorther nachklingend. Über den Unterschied im Gebrauch s. u.

ינק: über die Kombination von 49, 23 und 60, 16 in 66, 12 s.o. Hier ist nur zu erwähnen, daß pi in diesem übertragenen Sim nur noch Dt 32, 13. 33, 19; Hi 20, 16 sich findet; auch darin liegt eine Verknüpfung von 40-55 und 56-66.

אחח wie in der Stelle 55, 13, die dann in 60, 17a nachgeahmt ist, s. o., so auch in 61, 3 (אר תחת אשר).

steht außer Jer 15, 9 (שמשה) mit Suffixen nur in Jes 40—66: der Plural 54, 12 שמשרן und der Singular 60, 20 שמשרן. Übriger scheint letztere Stelle (לא יבוא עוד שמשר) in absichtlichem Geger satz zu jener Jeremiastelle zu stehen (בא שמשה בעוד יומם). סעלה, sonst noch 9 mal, findet sich in Jes 40—66 5 mal, 10, zitiert in 62, 11 (s. o.), 49, 4. 61, 8. 65, 7.

pid: das Polel 45, 8. 51, 13 (von der Erde), 62, 7 (von Jerulem), das Hithp. 54, 4 (von Jerusalem). Außer Hab 2, 16 und r deuterojesajanischen Stelle Zeph 3, 19 kommen beide Formen den Propheten nur hier vor, in Jes 40—66 — auch ein Zeichen zusammenhangs!

steht im AT nur Jes 49, 15 und 65, 20.

קקד, sonst nur mit עינים verbunden, steht 42, 20 mit אונים,, ו mit אונים s. u. zu бו, ו.

2.

Ich gehe nunmehr über zur Besprechung derjenigen gemeinmen Wörter, deren Gebrauch in 40—55 und 56—66 einen arakteristischen Unterschied (sei es auch nur in der Bevorzugung) fweist. Zunächst einige schon vorhin genannte.

שבני ז' לאבני ז' (abgesehen von dem neutralen אבני 54, 12) ben in 40—55 nur Jahve zum Subjekt (42, 21. 53, 10. 55, 11—, 28. 46, 10, auch wohl 48, 14 [אַבּאָד; LXX סט] 53, 10)— in —66 auch andere Personen, vgl. 56, 4. 62, 4. 65, 12 = 66, 4—, 4 (Jahve) mit 58, 2 (אַבּי) 66, 3 (אַבּה). — 58, 3. 13 steht אָבָּאָד in r Bedeutung: Geschäft (Belieben).

שלום: während in 49—55 (mit Ausnahme von 40, 20, wo בוות utralem Sinn gebraucht ist) חוד nur mit persönlichem Objekt braucht wird, hat es in 56—66 nur sachliche Objekte bei sich. an vergleiche 41, 8.9. 43, 10. 44, 1.2. [48, 10.] 49, 7 (Objekt ael bezw. der Knecht), 41, 24 (die Heidengötter) mit 56, 4—, 12—66, 4 (מבות המפתון), 58, 5.6 (מבות המפתון), 58, 5.6 (מבות המפתון), 66, 3.4

(מעלליהם, דרכיהם). Duhm hebt noch richtig hervor, dal ו מדלליהם Dtjes. nie von Menschen (als Subjekt) ausgesagt wird (391).

ist ein Lieblingswort Deuterojesajas. Es steht im אַן ist ein Lieblingswort Deuterojesajas. einige 50mal, davon 20mal in Jes 40-66, und zwar 4mal i 56-66, 16mal in 40-55: in 40-43 und 45 13mal, einmal i 48, 7 (ni.) zweimal in 54, 16; 57, 19. 65. 17. 18 (bis). Es wird is AT mit folgenden Objekten verbunden: Himmel und Erde, Na und Süd, Licht und Finsternis, Heil und Unheil; das All; d Wind; die Menschen, auch die kommenden Geschlechter; Israe Jakob, Amon, מלך צור; etwas Neues, Unerhörtes, Wunderbare Fast jede dieser Arten von Objekten ist in Jes 40-66 vertrete 54, וו ist unklar. 57, וו hat מיב שפחים zum Objekt — ähnli nur noch ψ 51, 12 (לב מהזר) — der Ausdruck kann wohl unt deuterojesajanischem Einfluß geprägt sein. ist, obwc augenscheinlich in 56-66 aus 40-55 nachklingend, für die letzten Kapitel keineswegs charakteristisch, während es d speziell für 40-45 ist.

Ich gehe nun die andern Wörter der Reihe nach durch.

שמר bedeutet in 42, 20 beachten, behalten, in 56, 1.2.4 be achten, einhalten (62, 6 שמרים Wächter); also an ersterer St hat es physische, in 56 sittlich-religiöse Bedeutung.

ph, in 40ff. gern gebraucht, besonders in der Bedeutung etwas machen" (40, 23, 41, 2, 42, 6, 24, 49, 6, 8, 55, 4; 43, 29, 47 im Ganzen ca. 30 mal, kommt in 56ff. nur als "geben" vor 56, 561, 3, 8, 62, 7, 8, also 6 mal.

und ptis: Trotz allem Schein, als ob hier und da di Ausdrücke den gleichen Sinn enthielten wie in 40—55: Jahve s sein (und Israels) Recht durch, legt eine genauere Prüfung dur gängig nahe, sie in 56—66 nicht im religiösen, sondern im s lichen Sinn zu fassen oder genauer als die (wenn auch durch Jal selbst beschaffte) "Rechtbeschaffenheit". So verführerisch Parallele שולתו 56, i ist, die ganze Umgebung nötigt, שולתו fassen als die von Jahve in seinem Volk durchgesetzte שולתו beginnt zum mindesten hier eine im Verlause immer deutlich werdende Umbiegung des deuterojesajanischen Begriffs (s. Duhm 39)

58, 8b ist dafür besonders charakteristisch. Die Stelle deutet, wie oben gezeigt ist, 52, 12 um. Ob man freilich soweit gehen darf, wie Duhm, und Vorhut und Nachhut, die dort als räumliche Gegensätze gedacht sind, als zeitliche fassen in dem Sinn: erst die Leistung der Gemeinde (נדקד), dann die Jahves (כבוד יהוה), ist mir sehr fraglich. Der Vf. ist kein so raffinierter Logiker, er nimmt gern den Mund voll tönender Worte. Aber das Tp ist bezeichnend: wollte man שול wie bei Deuterojesaja verstehen, so müßte es heißen 1973. Ebenso wird über die m. E. auf 58,8 zurückblickende Stelle 62, 2 zu urteilen sein, wo dann auch אום von Israel gesagt ist: וראו נוים צדקך וכל מלכים כבודך. Auch 59, 9 ergibt bei näherer Erwägung dies Resultat. v. ob, der sicher vom äußern Heil redet (נגדעת, אור), scheint auch für משפט und diese Bedeutung nahezulegen. Achten wir aber auf den ganz ähnlichen ע. 14, der zu המג אחור משפט וצדקה מרחוק העמד die Begründung hinzufligt כי כשלה ברחוב אפת וגכחה לא תוכל לבוא dann legt sich auch für 9a die sittliche Fassung von 'D und 'I nahe. 11b könnte zweiselhaft machen, weil hier משמם mit ישועה parallel steht. Aber kann nicht auch die sittliche Restauration als Anfang, als erstes Stück der messianischen angesehen werden, als etwas, das auch Jahve machen muß, als etwas, auf das man hofft? Jedenfalls geht der Zug der Zeit dahin. Je klarer man die messianische Restauration noch in der Ferne sah, um so näher lag es, auch die Bedingung ihres Eintritts, die sittliche Regeneration als etwas über die Kräfte des Volks Hinausgehendes zu proklamieren und auch diese "Umkehrung" von einer Tat Jahves zu fordern — vgl. Mal 3, 23 f. und Gresmanns Aussührungen S. 15 im Hinblick auf Hab I, 2-4.

Ich bemerke noch, daß או מדק in 40—55 nur mit Suffixen der 1. und 3. Person Singularis gebraucht werden, mit inziger Ausnahme von 54, 17 (שברי הזהה של der Stelle, die vielfach als Zusatz angesehen wird und wo של den Sinn nat, den anderwärts מוצלים ausdrückt.

Duhm weist noch auf das charakteristische הצדיק 57, 1 (sonst stets ohne Artikel) hin (397).

Im eben besprochenen Sinn stehen משפר 58,2 (משפר בדים), 59,4 (משפר בדים), 64,4, (משפר בדים), 64,5 (משפר), 64,5 (משפר), 64,5 (משפר), 64,5 (משפר)), 64,5 (משפר) — dies die Stellen mit rein sittlicher Bedeutung. Die Entwicklung aus dem deuterojesajanischen Begriff ist zu merken an folgenden Stellen: דים 56, 1 (משפר), 59,9 (parall. משפר), 61,10 (parall. משפר), 62,1 (משפר), 63,1 (משפר), 63,2 (משפר), 63,2 (משפר), 63,3 (משפר

Von der ז', die Jahve hat, reden 59, 16. 17 — diese Stellen noch am meisten deuterojesajanisch. Aber 61, 11 (תחלה ה י עשרה צדקה), so sehr es äußerlich diesen Sinn festzuhalten scheint, dürfte מדקה auch im Sinn von "Frömmigkeit" meinen (Duhm).

ph steht in 40—55, im Pi. im Sinn von ermutigen (41, 6.7), befestigen (41, 7. 54, 2), im Hi. im Sinn von ergreifen (mit בדל 42, 6 51, 18; מלון 41, 13; mit pers. Suffix 41, 9). In 56—66 steht das Hi. in der Bedeutung "festhalten an" wie מלון 56, 1 im religiösen Sinn (56, 2. 4. 6. 64, 6); das ist der spätere Gebrauch, vgl. 1 Reg 9, 9; 2 Ch 7, 22.

הלל: Bezeichnend ist die religiöse Verengung im Objekt: 47,6 (חללתי נחלתי), 43, 28 (אחלל שערי[?] קדשו), beides von Jahve gesagt, 48, 11 (שנה – unsichere Stelle) von Israel als Subjekt; in 56–66 ist שנה Objekt 56, 2. 6.

שירו wird in 40—55 im physischen Sinn gebraucht: 45,7 (Gegensatz שלום) — in 56—66 im ethischen: 59,7.15.65, 12 = 66,4; vgl. weiter און 47,11 (physisch; v. 10 ist wohl בדעתן zu lesen) gegenüber קים 57,1 (sittlich); endlich דעה 41,23 (physisch: eine Sache schlecht machen) gegenüber 59,15.65,25 (sittlich).

עומר שות שות שות שות יותר או שות שות שות שות ב. B. S. 38 hervorgehoben hat, dal של und das Nennen mit winem (andern) Namen in 56—66 eine besondere Rolle spielt, של יותר (משע מבמן קרא לך). Das Nennen, bezw. Gemanntsein findet sich ja schon 47, I. 5 (דווה אלהי כל הארץ יקראו) und 54, 5 (שלע מבמן קרא לך); — ob 48, 8 (דווה אלהי כל הארץ יקראו) zu Dtjs. wehört, ist fraglich. Aber unvergleichlich häufiger sind diese Phrasen in 56—66: 63, 19. 64, 6. 65, I; sodann noch mit של in den beliebten Formen לעבוי יַּקרא וְקראוֹ לַך שׁם חדש (ביתי בית תמלה יקרא וְקראוֹ לַד עִיר יִין עות שות און); 62, 2 (שרא לק עיר ייִן און); ferner 60, I4 (ביתי בית תמלה יקרא) להם אול הבו אולי); ferner 60, I4 (לן יקרא להם אולי הצרק); 62, 4 (וקראו להם עם הקרש); 58, I2 (וקראו להם אולי הצרק)) (וקראו להם אולי הצרק)) (וקראו להם אולי הצרק)) (וקראו להם אולי הצרק)).

אלהי): 40—55 hat auch die Verbindungen mit עולם: 40, 28 (עולם: 40, 55, 11 (עולם: Dtjs.?), 54, 8 (עולם: Dtjs.?), 51, 11 (עולם: Dtjs.?), 54, 8 (עולם: עולם: Dtjs.?); 44, 7 ist מעולם צע lesen. 56—66 aber ist besonders reich daran: 56, 5. 63, 12 (שם ע), 60, 15 (עולם: עולם: 56, 12. 61, 4 (עולם: עולם: לבית ע); 64, 4 ist anders zu lesen. 61, 8 wiederholt 55, 3 (ערים: עולם: Dagegen fehlt der für 40—55 charakteristische Plural ער עולם: 45, 17 (ער עולם: עולם: עולם: עולם: אור עולם: עולם

שברים: Wenn Duhm damit Recht hätte, daß 54, 17b ein Zusatz ist (אברים מושת נחלת עברי מושת usw.), dann wäre als höchst charakteristischer Unterschied von 40—55 und 56—66 festzustellen, daß ersterer Teil nur den Singular (44, 26 wird אוברים freilich angefochten), letzterer nur den Plural böte: 56, 6; 61, 15. 63, 17. 65. 8. 9. 13. 14. 66, 14.

<sup>2 62</sup> b nach Stade a. a. O. Glosse.

#p. Während in 40—55 die Stadt, Jerusalem, Zion seier Israel, und Volk und Stadt in oft schwer tresmbarer Verschmeizug im Mittelpunkt stehen, also das Volk und seine Heimat Gegenstad

des Denkens und Wirkens Jahves ist, tritt in 56ff. neben das Vok und sein Heil sehr fühlbar die heilige Stätte, der Jahves Fürsorge ebenso, wenn nicht noch mehr gilt. — Außer dem unsichern p "pw" (43, 28) steht 48, 2 und 52, 1 ph Ty (sonst noch 52, 10 ph wp): alles andre sind Stellen aus 56—66. Abgesehen von 62, 12 (ph ty): alles andre sind Stellen aus 56—66. Abgesehen von 62, 12 (ph ty): alles andre sind Stellen aus 56—66. Abgesehen von 62, 12 (ph ty): alles andre sind Stellen aus 56—66. Abgesehen von 62, 13 (ph ty): alles andre sind Stellen aus 56—66. Abgesehen von 62, 13 (ph ty): alles andre sind zu nennen in diesem Sinn: (ph ty): "W 64,9, (wp) Th 56,7. 57, 13. 65, 11. 25. 66, 20, auch 63, 18 (wo mit LXX auch th statt thy zu lesen sein wird), (wp) must 62,9 (the p) m 64, 10, vgl. auch wpb 60, 13. 63, 18. "It mit p findet sich sonst im AT noch etwa 12mal; die Vorliebe dieser letzten Kapitel für diese Verbindung ist also charakteristisch.

#TP steht in 40—55, abgesehen von 40, 5 (P TENT) nur in der Verbindung #TP (41, 14, 16, 20, 43, 3, 14, 45, 11, 47, 48, 17, 55, 5), dasselbe 43, 15 (ECEPP), 49, 7 (WP). 56—66 hat diese Ausdrucksweise nur in der 55, 5 nachgeahmten Stelle 60, 9 dann 60, 14, 57, 15 ist P unklar (PP).

703 ist in 40ff. — Gulbild (41, 29. 44, 9. 48, 5), in 56ff. wie sonst überall — Trankopfer (57, 6).

73 ist in 40ff. — Gulibild (45, 16), in 56ff. wie sonst meist = Bote (57, 9).

ימי findet sich in 40 ff. nur in dem (Namen) איני 42, 19 und im Ni. = vollenden 44, 26 und 28. In 56 ff., hat es die Bedeutung: zu Ende sein 60, 20 (שלפו יפי אבלך) Qal, und meistens als Pi. vergelten: 57, 18. 59, 18. 65, 6. 66, 6, nur in ersterer Stelle im freundlichen Sinn.

אר אמר האות als einfacher Nachsatz ist in 40ff. selten: 45, 13 (mit השמד), 48, 22 = 57, 20, 49, 5 gehört nicht hierher (41, 21 מבאות); es beginnt da eigentlich erst in Kap. 54 (v. 1), wo es dann abgewandelt als איל מרחם, איל מרחם איל ער ע. 10 vorkommt. Charakteristisch ist es für 56ff.; 57, 19. 59, 21 (bis) 65, 7. 25. 66, 20. 21. 23. — 66, 9 steht היה שמד ישמד ישמד יא. Nicht uninteressant

אנד steht in 40—55 nur in bezug auf Israel und dessen Sache, mit Jahve als Subjekt: 47, 17. 49, 14. 54, 6. 7. In 56—66 steht es so nur in den aus 40ff. dem Wortlaut oder doch dem Sinn nach übernommenen Stellen 60, 15 (אווברה) כל 54, 6) und 62, 4 (אווברה); sonst ist umgekehrt Israel Subjekt und Jahve oder sein Gebot Objekt 58, 2 (אוובר "י"); 55,7 ist es gesagt vom השע die Jahves יושר עוובר עוו

דור als Zeitbestimmung gebrauchen 56—66 nur in der Form 51, 58, 12. 60, 15. 61, 4. 40ff. hat dafür דורות עולמים 51, 9 und לדור דורים

כבד in der Bedeutung "ehren" hat in 40ff. nur persönliche Objekte bei sich (Jahve: 43, 20. 23; Israel 43, 4; den Ebed 49, 5), in 57ff. mit Ausnahme von 66, 5 (Jahve) sachliche (d. Sabbath 58, 13; דע פון 60, 13) s. auch zu פון און.

in 40 ff. sehr beliebt, Substantiv oder Adverb (40, 17. 23. 41, 29. 44, 9. 45, 18. 19. 49, 4), in 56 ff. nur einmal 59, 4.

שלש steht in 40ff. von Jahve, von den Götzen und Götzenmachern: 41, 4. 43, 13. 45, 9 (so z. l.); 45, 9. 11 שלש; — 41, 24; — 44, 12. 15. 18. In 59, 6 vom sittlichen Tun der Menschen (סְקָרָן).

אנתיבה steht in 40ff. nur, wo vom neuen Exodus die Rede ist, 42, 16. 43, 16 (mit דר); in 56ff. ist der Situation gemäß das einmalige Ereignis in einen dauernden Zustand umgewandelt: vgl. 57, 14 הרימו מכלשול מדרך עמי und die Nachahmung 62, 10 המסלה סקלו מאבן המסלה סקלו מאבן. Der einmalige דרך für den Jahvezug, den Jahve bereiten läßt, die wunderbare Gottesstraße durch die Wüste (40, 3 מסלה לאלהינו) wird zu einem דרך עמי בפונצר בפונצ

(המטלה), d. h. dem von Jahve geforderten, gewiesenen sittlichen Lebensweg. Man kann wohl sagen, daß 58, 12 (משבב נחיבות לשבב נחיבות לשבב נחיבות den Übergang dazu bildet: die äußere Restauration gleitet in diesem Ausdruck in die innere über. 59,8 (מויבות עולשות) zeigt den vollendeten Übergang, hier in individueller Beziehung. Genau so steht es mit

שמלה, wie schon oben besprochen: 40, 3 bezeichnet es den wunderbaren Wüstenweg, 49, 11 (מסלה) redet von Jahves Wegen (im Land?), das dtjes. Gegenstück zu 58, 12; 62, 10 – s. o. — hat in 40, 3 sein Gegenstück, 59, 7 (שר ושבר במסלותם) reiht sich 59, 8 an. <sup>1</sup>

Auch און kann hier angeschlossen werden. 42, 16. 48, 17 bezeichnet das Hi. Israels Führung durch Jahve. 59, 8 ist das Q. vom Wandel der Gottlosen gebraucht (כל דוך בה). (63, 2.3 – נכל דוך בח).

קוֹן: ich erwähne nur, daß der in 40ff. nur 53, 6 (noch recht allgemein: ישׁל לווכן) vorkommende Gebrauch von ישׁל mit Suff. u. a. im Sinn von: selbsterwählter, böser Weg in 56ff. häufig ist: 56, 11. 57, 10. 17. 18. 58, 13. 59, 8. 65, 2. 66, 3. In 40ff. wird ישׁל von dem Gang der Heilserfüllung gebraucht (Weg Jahves mit Israel, Weg Israels, des Cyrus), sinnlich und geistig 40, 3. 49, 11; 43, 16. 19. 51, 10; 42, 16; 45, 13. 48, 15; 40, 27 u. a.

2718, 73: 2718 steht in 40 ff. wie in 56 ff. nur von Jahves Feinden: 42, 13. 59, 18. 66, 6. 14, einmal von Jahve selbst 63, 10. 73 steht nur in 56 ff., und zwar von Jahves Feinden 59, 18. 64, 1 (59, 19?), von Israels Feinden 63, 18.

לְּהָהָה bezeichnet in 40 ff. den Gott Jahves über Israel: 42, 25, 51, 17. 20. 22, in 56 ff. den Zorn Jahves über seine Feinde: 59, 18 63, 3. 5. 6. 66, 15.

אל אנים hat 40, 9. 41, 27. 52, 7 Israel oder Zion zum Objekt, 61, 1 die מנים Israels. Die Stelle 60, 6 תהלות יי בשורו הארץ erinnert sehr an 43, 21 (שירו . תהלתו מקצה הארץ), 42, 10 (שירו . תהלתו מקצה הארץ). Be-zeichnend ist die Umkehrung der Situation: 42, 10. 43, 21 wird

<sup>1 59, 5-8</sup> sieht Stade BThAT L 338 für ein Stück Psalm an.

wes Ruhm (von Israel) in die Welt hinausgetragen, 60,6 (von Heiden) in Jerusalem verkündigt. Freilich stimmen zu 40,9.

27. 52,7 wieder die inhaltlich ähnlichen Stellen (ohne LII. 62,7. 66, 19.

ist 43, 17 — Heer, 60, 5. 11. 61, 6 — Reichtum, Schätze.

שים: charakteristisch spiegelt ein Vergleich der Verbindungen t שים: Stimmung und Tendenz von 40ff. einer- und 56ff. anderits wieder: hier אור ניים 42, 6. 49, 6; dort היל ניים 60, 5. 11. 61, 6, 60, 16, 12.

יחדי), in 40ff. ungefähr 20mal, findet sich in 56ff. außer 60, 13 — 47, 19 (יחדו) nur 65, 17. 66, 17 (יחדו).

אדני ידוד, in 40ff. beliebt (40, 10. 48, 16. 49, 22. 50, 4. 5. 6. 7. 9. 4), steht in 56ff. nur in der textlich unsicheren Stelle 56, 8 י או באט, in der an Dtjs. sich anlehnenden Stelle 61, 1 (vgl. ben 59, 21. 42, 1) und 65, 15, wo LXX es nicht liest.

p hat in 40, 31. 49, 23. 51, 5 und der von letzterer Stelle geleiteten Stelle 60, 9 Jahve zum Objekt; in 59, 9. 11 (64, 2 schwer verständlich, übrigens vermutlich auch mit sachlichem sjekt gedacht). Nochmals der große Unterschied: in 40ff. alles Eligiöse auf Persönliches gerichtet, in 56ff. das dingliche Element ehr und mehr vorherrschend.

3.

Noch einige in 40—55 nicht vorkommende, für 56—66 charakristische Wörter sind zu behandeln:

ערת (vgl. Duhm 394), eigentlich durchweg kultisch, nicht nur , 6. 61, 6 (Obj. Gott), sondern auch 60, 7. 10, wo die Heiden mit rem Gut Israel dienen, denn dieser Dienst ist zugleich eine

anbetende Anerkennung Jahves als des wahren Gottes; übriges ist das Wort in 60, 7. 10 um so charakteristischer, als es die Vorlagen von Kap. 60, Kap. 43 und 49, nicht kennen. The kommt außer bei Ezechiel, Joel und in den späten Jeremiastellen 33, 21f. 52, 18 sonst nicht in den Propheten vor.

אבל כ. deriv. vertritt in Jes 56ff. das, was 40ff. durch אברות אבווים, לוג (54, 6.11), אברות אבווים, לוג (41, 17) ausdrückt, aber mit dem charakteristischen Unterschied, daß dort das Leid der Exilszeit gemeint ist, während hier ganz offenbar die "geringen Tage", de dürftige Periode der Zeit nach der Rückkehr vorschweben. Es steht אברות הביווים לה, לה, 18. 61, 2. 3, אברות הביווים לה, 18. 61, 2. 3, אברות הביווים לה, 13!). Übrigens ist nicht uninteressant, daß die 41, 17 das ganze Volk bedeutenden שיש (und מביווים) אברות לה, אברות הוא שבווים לה, אברות הוא שבווים לה, אברות הוא לה, שבווים לה, אברות הוא לה, שבווים לה, ווווים לה, שבווים לה, ווווים לה, שבווים לה, ש

ורח, im übertragenen Sinn 58, 10 (ז' בולשך אורך) 60, 1 (יורה ייי) 60, 1 (יורה ייי) 2 (עליך ז'), findet sich nur noch Mal 3, 20 (שליך ז') und in den von Dtjs. abhängigen Psalmstellen ען 112, 4. 97, 11 – also charakteristisch für 56—66.

במל c. der. ist neben שלם – vergelten auch charakteristisch für 56ff.: שלום 63,7 bis; נמול 59, 18 (bis) 66,6, der Plural שלום 59, 18 (s. u.) נמלים (oder באולי s. u.) 63,4.

#### IV. Emendanda.

Ehe ich zum Schlußresumé übergehe, gebe ich noch einige Vorschläge zur Erklärung oder Verbesserung von Verderbnissen und schwierigen Stellen. So eingehende Arbeit am Text, wie die hier niedergelegten Studien sie erfordern, läßt immer wieder den Versuch machen, alte Wunden zu heilen. Ist auch das Ideal einer majektur dies, daß sie evident ist, so ist dennoch auch eine Erzerung nicht wertlos, die vorerst die Richtung zu zeigen versucht, der das Richtige liegen muß oder die wenigstens das seststellt, und warum eine Stelle so, wie sie ist, nicht zu brauchen ist. ach das hier Gebotene wird zeigen, daß genaues Besragen der XX nie ganz umsonst ist.

59, 18: שלים בעל נמלות כעל ישלם. Duhm liest ששלי oder לשלי statt ישלי und übersetzt: wie die Taten, so die Vergeltung. Marti setzt it Cheyne, Kittel nach Targum und der Glosse v. שום נמול statt בשני ein: gemäß den Taten übt er Vergeltung.

Sollte nicht die Stelle aus jener Propheten-Mosaik, die sehr ark die Jesajakapitel von 40 an benutzt, Jer 51, 56, einen Anhalt r den ursprünglichen Sinn geben: כי אל נמלות יהוה שלם ישלם 'as genau in 59, 18a gestanden, wird sich nie ausmachen lassen, ch der Schluß des Verses zeigt die gründliche Verwirrung. Aber : Jeremiastelle könnte vor der Verderbnis zitiert sein.

הורת (נודרת בורת ונודרת בורת היא תיראי ונודרת — in der hier angenommenen edeutung "strahlen" nur noch durch ψ 34, 6 (LXX φωτίζομαι) legt — wird von LXX (die für das folgende דור liest) nicht edergegeben. δ΄ gibt καὶ χαρήση — דור (Zeph 3, 15), also און ביר בורה. Eine Bestätigung für die Richtigkeit dieser Lesart innte in Jes 35,6 gefunden werden, wo unsre Stelle vorzuschweben heint: . . . . וֹחָוֹן . . . . . . (אוֹ).

60, 9 אניות תרשש בראשנה sollte statt des immer rätselhaften בראשנה (Ez 27, 25) oder נאלְשֶׁיהָם (I R 9, 27) zu lesen in? Doch vgl. zu der Ezechielstelle die Konjekturen bei Kretzschmar. lostermann liest קּשְׁבֶּרְנָה

60, ול מלכים תינק: sollte die ungewöhnliche Punktation icht darauf deuten, daß ein jüdischer Pruderie weniger widerärtiges Wort gelesen werden sollte, etwa בוס: Hi 24, 9 ist sie rohl nur Zufall.

נצר ממעו מעשה די להתפאר zunächst ist mit Qerê נצר ממעו מעשה. Sodann ist man versucht, auch vor נדי das übliche לקרא לך u ergänzen, wodurch Duhms schwerfällige und unschöne Ausfüllung

יהוה überflüssig wird und der Rhythmus genau dem von 58,12 entspricht: וקרא לך נדר פרץ משובב נתיבות לשבת. Ebensogut שבת 62, 4.

61, ז חוף מקח פוח : לקרא . . לאסורים מקח קוח (תף) ist natürlich Ditte. graphie der letzten Silbe. Auffallend ist die Verbindung von m mit אמור, da אסור, außer in 42, 20, wo es mit אונים verbunden ist nur mit עינים gebraucht wird; daher absolut אינים sehend Ex 4.11. 23, 8. Man könnte daher auf die Vermutung kommen, daß LXX recht hat, die τοῖς τυφλοῖς ἀνάβλεψιν bietet. ΤΟΡ gibt sie mit βλέπω wieder; demnach scheint an ein Substantiv, etwa του gedacht, also gemeint zu sein: לעורים פקדו könnte also in 42,7 (ἀνοῖξαι ὀφθαλμούς τυφλών) und 42, 18 (οί τυφλοί άναβλέψαι ίδεῖν) seine Grundlage haben. Andrerseits spricht gegen LXX der Parallelismus der Synonyma: שבוים שנוים — נשברי לב und שבוים — So scheint man eher annehmen zu müssen, daß für unsen אסורים. Schriftsteller der Gebrauch von IDD mit TIDK hier doch kein Zeugma bedeutete und daß LXX das מסורים entweder durch den Einfluß von 42, 7. 18 in עורים verschrieben fand oder bei der Übersetzung ihm erlag. In diesem Fall wäre der Gebrauch von IDD mit anden Objekten als עינים wieder ein Zeugnis für den Zusammenhang von 40ff. und 56ff.

. שנת רצון ליהוה ויום נקם לאלהינו לנחם כל אבלים 61,2 יום נכם findet sich noch 63, 4 parallel שנת נמולים (statt נאולי, s. u.), entsprechend der Nachbildung 34, 8 . . שנת שלומים .. סים ליהוה שנת שלומים. Ahnlich Jer 51,6: עת נקמה היא ליהוה נמול הוא משלם לה (ebenfalk nach 61, 2); 11, 23 שנת מקדתם, dasselbe 23, 12. 48,44 (Vgl. auch Jer 17, 8 שנת הדרור; Ez 46, 17 שנת הדרור). Hier, 61,2 ist indessen DDI dem ganzen Zusammenhang nach unmöglich; von Rache ist da nirgends eine Spur oder Stimmung. DPJ ist nichts, als eine unter dem Einfluß von 63,4 entstandene Verschreibung für לנחם כל אבלים (Hos 13, 14), wozu allein לנחם כל אבלים palt. Die Ver schreibung נאולי המולים 63,4 geht gerade den umgekehrten Man kann ja einwenden, das DTJ bestehe eben zur Hälfte in der rächenden Bestrafung der Feinde usw. Aber davon wäre dann doch mit einem Wort die Rede. Wenn DTJ Hos 13, 14 Burchaus nicht "Mitleid" heißen kann (obwohl nach Nowack diese Bedeutung trefflich in den Zusammenhang paßt und auch Wellhausen sie festhält), so mag Δηλ (als Eigenname I Ch 4, 19) oder Thaliches — nie aber Δρλ gebraucht worden sein. LXX hat Hos. 13, 14 παράκλησις. Jer 51,6 ist erst nach der Verderbnis von Jes 61,2 dieser Stelle nachgebildet worden.

לשום לאבלי ציון לתת להם : Die Ergänzung von שלום (Perles, Analekten 91) ist einleuchtend. Es verweist auf 57, 18f. שום שו הואשלם נחומים לו ולאבליו .. שלום שלום און ואשלם נחומים לו ולאבליו און Nu 6, 26 Warum dieser Vorschlag "less critical" sein soll (Cheyne), ist nicht einzusehen. So wäre die an sich schon vorliegende Beziehung zu 57, 18f. vgl. 61, 2 (s. o.) noch deutlicher.

הולמה ידנו חלשה ידנו וכלשה ידנו וכלשה ידנו ווכלשה ידנו הוא ist jedenfalls formell wie inhalt-lich unmöglich, denn die Kehrseite kommt erst in 7 b. 65, 14 למת נדון ist in Ordnung. LXX versagt. Duhm will כלשת נדון ist in Ordnung. LXX versagt. Duhm will און בדי ידנו ist jedenfalls formell wie in 7 b. 65, 14 לשר ידנו ist in Ordnung. LXX versagt. Duhm will ידנון ist in Ordnung. LXX versagt. Duhm will ist. Cheyne liest ph, mit Klostermann, nach 50, 6. Warum nicht ידנון ist in der deuterojesajanischen Stelle Jer 31, 13 ידנון מנונם 13, 13 ווינון שנונם 13, 13 ווינון ist in deuterojesajanischen Stelle, aus der das folgende שווים אול stammt (oder umgekehrt), neben ינון שווים stellt, so weist auch das auf ein ינון hier hin. Zur rhythmischen Form vgl. 58, 13 u. a. phat auch das gegen sich, daß dieser Zug im Bild der Ortsgemeinschaft, das 50 vorschwebt, wohl angebracht ist, nicht aber hier, wo es sich nicht um die Personifikation des Volks, sondern um das Volk ohne Personifikation handelt (מדלקם).

13,4 נאולי: שנת נאולי: שנת נאולי paßt hier so wenig, wie באולי (מולי: מולי), mit Berufung auf die aus der unsrigen schöpfenden Stelle 34,8: אנת שלומים Dagegen spricht, daß das Suffix bei 'בווא יום נשנת שלומים Dagegen spricht, daß das Suffix bei 'בווא יום נשנת שלומים באור באור (Ob 15; ψ 137,8; Jo 4, 4.7; πρ. 19, 17; ψ 28,4) — wenigstens wo vom Vergelten die Rede ist. Ob ψ 103,2 במולים — (Gnaden-) Erweisungen Jahves dagegen aufkommt, ist mir fraglich. Es wird במולים — entsprechend dem במולים 34,8 — oder במולים zu lesen sein.

63, 5: אַשְּהָי zu lesen (Perles 87) ist unnötig; es kann ebensogut neben ורוע stehen, wie 59, 16 אווע und scheist von v. 6 vorausgesetzt zu werden.

64, 1. Es ist unbegreiflich, wie sich Duhm und mit ihm Mari bei dem Text של חבשים מים תבעה אש beruhigen können. Sowohl הבעה als מכלים sind in diesem Zusammenhang durches fremdartig und zwecklos. Man erwartet im Bild die Leichtigheit, Mühelosigkeit des Zergehens der Berge ausgesprochen zu finden Daß aber Reisig ein Gegenstand wäre, der in irgend einem Zustad zum Ausdruck eines solchen Gedankens sich eignete, wird niemed behaupten wollen; ebenso wenig aber das vom Feuer in Wallang Zum mindesten ließe der Dichter auf sein gebrachte Wasser. "parturiunt montes" ein "nascetur ridiculus mus" folgen, er fiele mit 641 auf einmal aus einem in höchster Spannung der Stimmung geschaffenen Bild (trotz der Entlehnung) in matte Plattheiten. Weiter: was für eine unmotiviert verdrehte Anordnung: מים תבעה אש (dafür ließe sich freilich 5, 24 anführen אים להבת אש Dann: heißt Jes 21, 12 fragen, 30, 13 hervortreten, herausbrechen, Ob 6 durchstöbern, -- die Bedeutung "in Wallung bringen" ist eigens für unsre Stelle erfunden. DDD ebenso. Warum fragt man nicht einmal bei den Zitanten der Epigonenzeit an - geleitet von LXX, die nicht ohne Grund bieten wird: και τακήσονται ώς κηρός από πυρός τήκεται (καὶ κατακαύσει πύρ τοὺς ὑπε-עמידו (ציין Prüfen wir erst diesen, den Worten von לעין bis לעין entsprechenden Text. τήκω ist meist DDD oder PPD; ID steht 3 Mal; ppd Jes 34, 4; ddd ψ 68, 3; 97, 5. κατακαύω ist το (Ex 3, 3; Jes 1, 31; 43, 2). ὑπεναντίος ist τ. LXX will somit folgendes Hebräische wiedergeben:

#### וְנֶמַפּוּ כְהָפֵּס דונג מפני אש ותבער אש צרים

Sehen wir von dem Schluß ab, so entspricht das genau dem hebräischen Text von ψ 68, 3 α, β, vermehrt um das erste Wort aus Mi 1, 4, wo auch das Ψπ σαξεί τηκεται κηρὸς ἀπὸ προσώπου πυρός, also dasselbe, während sie Mi 1, 4 mit καὶ σαλευθήσονται beginnt und nachher vor ὡς κηρὸς

אדלס προσώπου πυρός das יתבקעו mit τακήσονται wiedergibt, in-Sem sie eine Form von PPD meint.

Wie man das Bild vom Wasser treffend in diesem Fall rerwendet, zeigt Mi 1,4 כמים מְעָרִים במורד (vom Spalten der Fäler).

Mir scheint jede dieser Möglichkeiten noch besser als Cheynes Klostermanns): אם חשש משמים תבער אש הקרו אש הקרו אש הקרו

65, 3: LXX fügt zu מלבנים על הלבנים hinzu: τοῖς δαιμονίοις ε οὐκ ἔστιν, was nach Am 5, 5 (ψς οὐχ ὑπάρχουσα) אָלָן sein κönnte, cf. 66, 3 מברך און.

Die rätselhafte, abrupte Ausdrucksweise von 66, 3 könnte lormell durch πρ. 17, 19 gestützt werden. Doch fragt sich, ob nicht LXX mit ihrem Eingang ὁ δὲ ἄνομος im Recht ist. Dies könnte wiedergeben אַשׁ (1, 28; 48, 8; 53, 12) oder (3, 10). Aber 55, 7 steht ἀνὴρ ἄνομος für אַר אַר (3, 10). Aber 55, 7 steht ἀνὴρ ἄνομος für אַר אַר (3, 10). און ציי (3, 10). און ציי (3, 10). און ציי (3, 10).

Die vorstehende Untersuchung dürste mit den von ihr gewählten Mitteln folgendes wahrscheinlich gemacht haben: Daß in der Tat die Kapitel Jes 56—66 — sei es auch in mehreren Abständen und vorbehaltlich kritischer Abzüge — im beständige Hinblick auf 40—55 geschrieben sind, daß die im Bisherigen nach F gewiesene, z. T. sehr eigenartige Benutzung von 40—55 in 56—66 durchgehends zu finden ist, und daß somit auch von hier aus fe die Gruppe 56—66 ein Verfasser anzunehmen ist. Daß Grenze Einschnitte vermutlich hinter 59, vielleicht auch hinter 64 a. zunehmen sind, ist oben ausgesprochen worden. Bei verschieden Verfassern, wie sie Cheyne (nach ihm Kittel, der von einer "Schile redet, 473) und Kosters annehmen, wären die nachgewiesen Charakteristika in der Benutzung Deuterojesajas gar nicht mer klären. Die eingehenden Kritiken Kosters' leiden an seiner auf sonst sich geltend machenden, stark advokatorischen Beweismethole. Aus all seinen scharfsinnigen Beobachtungen ergibt sich der Schilf auf verschiedene Verfasserschaft immer nur dann, wenn man war der Zeitgeschichte mehr wissen will, als man tatsächlich weiß.

Die oben bereits gestreiste Hypothese Duhms, 61—66 und 56—60 seien umgestellt worden, schwebt auch noch aus andern Gründen in der Luft. Ich nenne zunächst eine Beobachtung, die ich nicht als sicher bezeichnen möchte, die aber viel für sich hat. Durch c. 60 zieht sich in ziemlich gleichmäßigen Abständen eine Art mannigfach variierender Kehrverse, mit dem Verbum שלם und seinen Derivata gebildet, vgl. oben III, I. Ich weise nur auf v. 7, (9), 13, 19, 21 hin. In 61 findet sich v. 3 ein solcher Vers (אום מובל קדשות לך שם תפארת (פון לעשות לך שם תפארת) usw.) vgl. ferner 62, 3(?) und dann klingt dieser Gedanke in 63, 14. 15 ab (מובל קדשות לך שם תפארת), Auch sonst hängt 61 mit 60 mannigfach zusammen. Es fragt sich also doch wohl, ob man mit Stade (BThAT I, 338) "Tritojesaja" in die Teile 56—60 und 61—66 unterscheiden darf. Ich glaube, daß 60 zum folgenden gehört.

Sodann ist nicht zu übersehen, daß c. 66 augenscheinlich absichtlich auf 40 zurückgreift (vgl. oben unter den Zitaten usw. 66, 2. 15. 16. 18. 19. 23. 24 und meine Bemerkung ZAW XXII, 239 A.<sup>1</sup>) Es will also deutlich abschließen. Auch das spricht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In 66 findet sich der sonst nur in 40—55 vorkommende eharakteristisch

Fortsetzung von 40—55 geschrieben. Charakteristisch ist rägens, daß 66 gerade mit der Umkehrung der Vorstellung von EE schließt: dort (40, 5; 42, 10 ff.; 43, 21; 48, 20; 52, 10) wird wes Ruhm (von Israel) in die Welt hinausgetragen, hier (von Heiden) in Jerusalem verkündigt.

Ist aber 56—66 "als Fortsetzung" zu 40—55 geschrieben, so das die einfachste Erklärung dafür, daß nun auch dieses Stück nun "Buch Jesaja" gehört — wie denn schon eben diese Zubörigkeit vor allzustrengem und voreiligem disiicere warnen sollte.

Alle weiteren Schlüsse und eventuell Korrekturen muß ich der traltlichen Untersuchung unsrer Kapitel überlassen. Ob uns einst is Glück wird, durch anderweitiges Material die Dämmerung, in er die Situation des "Tritojesaja" für uns noch immer liegt, aufzhellt zu sehen? Vielleicht würde sich dann viel Widerspruchstles klären, was sich jetzt immer noch der Zurückführung auf in en Verfasser widersetzt. Bis dahin aber erscheint es mir schons ein nicht zu unterschätzender Gewinn, wenn eine elementare ehandlung des Stoffes, wie die vorstehende, so stark für die inheit spricht, mag sie auch wiederum das neue Rätsel der Komnationen aufgeben.

#### Nachtrag.

Erst nach Abschluß dieser Arbeit habe ich die Ausführungen tades im ersten Bande seiner Biblischen Theologie des Alten estamentes (bes. S. 337—339) kennen gelernt, durch die er die Z. in GVI II. S. 70. 81. 86. 87 f. 91 Anm. gegebenen modifiziert. inzelnes ist oben angeführt. Hier nur einige Bemerkungen zu en drei größeren Stücken, die als Fremdkörper in Tritojesaja ezeichnet werden.

56,9-57, 13 (Stade 338, 339) bleibt auch bei all den oben

euterojesajanische Gebrauch von אַרְשָי (3), אַרְשָּי (5), אַרְשָּי (19) ע. בּ.; אַר אַר אַר דער דער בער דער דער דער (56) wieder auf, ebenso אַנכי seit 54 – alles Zeichen deutlicheren Anschlusses an 40ff.

nachgewiesenen Beziehungen ein Unicum in seiner Umgebung. Ein fragt sich eben nur, ob es nicht vom Vf. des Ganzen auf eine un nicht erkennbare Situation seiner Zeit angewandt und etwa stilisiet ist. Dem scheint aber wiederum zu widersprechen, daß das Stüt gar nichts Abgeschliffenes, keine Merkmale von Bearbeitung erkennen läßt, sondern etwas durchaus Individuelles hat. Es bleibe hier ungelöste Fragen übrig.

weisenden Stücke s. o. unter I. II. III. Ich glaube nicht, daß a dem "Tritojesaja" abgesprochen werden darf, so auffallend der Anschluß an das Vorhergehende ist. Mindestens müßte der Verfasser dieses Stücks ganz dieselbe Belesenheit in Deuterojesaja und dieselbe Vorliebe gehabt haben, ihn nachzubilden. Die Schwierigkeit liegt wieder in der unbekannten Situation. Auch daß v. 16 eine Nachahmung von 63, 4f. sein soll, glaube ich nicht. 59, 16a 63, 5a sind beides Nachklänge der dem Verfasser augenscheinlich sehr wichtigen, vielleicht geheimnisvoll aufgefaßten Worte 41, 28 und 50, 2, gerade wie 16ba und 5ba beide den Eindruck bezeugen den Gedanke von 40, 10 αβ auf ihn gemacht; und endlich ist neben 700 entschieden 17073 das Ungekünsteltere gegenüber 1700.

Daß die Berührungen der Stücke 63,7—19a und 63,19b—64,11 mit dem sonstigen "Tritojesaja" relativ am geringsten sind, geht auch aus dem Bisherigen hervor. Immerhin sind, wie ich meine, sehr wahrscheinliche Rückgriffe nachzuweisen. Indessen muß ich mich bescheiden, hier nicht das letzte Wort über die mancherlei Rätsel dieser Partieen sprechen zu können.

#### HIZZIB YAD.

The expression אל בודר ביי in 2 Samuel 8, 3 has received a curious treatment at the "hand" of modern commentators. H. B. Smith's (1899) "when he went to lay his hand upon the river", in the sense of "extending his power" is manifestly impossible; in spite of Ezekiel 38, 12 (which, however, has אין). Budde's (1902) "als er hinging seine Macht am Euphrat zu stützen" does not satisfy the translator himself; he confesses that it is "ein unklarer Ausdruck". Least satisfactory is Nowack's "seine Hand zu wenden gegen den Fluß" — which he characterizes as "ein sehr auffallender und wenig wahrscheinlicher Ausdruck". Finally, the translation in Kautzsch's "Die Heilige Schrift", is not more acceptable — "seine Herrschaft am Strome aufzurichten".

The parallel passage I Chron. 18, 3, evidently gives us the correct text להציב דו בנדר פרת which the LXX translates: ἐπιστήσαι χείρα αὐτοῦ ἐπὶ ποταμὸν Εὐφράτην. In the 2 Sam. passage before us, the LXX has practically the same reading; and so has Lagarde's "Lucian" (in Chron. στήσαι for ἐπιστήσαι). This can only mean "to put up his stele at the river Euphrates", as Ehrlich properly explains. No doubt can attach to this rendering in view of I Samuel 15, 12 דו למתוח למתוח למתוח (מצבה די המתוח לבות למתוח לבות לוד בוא בראש דרך עיר ברא ווד בוא בראש דרך עיר ברא Sam. 18: אלידו השער 2 Sam. 18, 4).

z Mikrá ki-Pheschutô, II, 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Here Budde, in his Commentary on Samuel (p. 110) admits the meaning "Siegesdenkmal".

The whole matter is easy of explanation, if we take in consideration the practice of the Assyrian kings. It was on their custom to set up commemorative stelae (usually together with their statues or pictures) at places where a great victory had been won — more especially in lands far distant from their capital or at points more or less inaccessable. These were intended to mark the region to which their arms had reached, and were a more or less permanent memorial of their prowess. It is natual that the greater part of these memorials have perished. Not only has time done its destructive work: but when once the enemy had shown his back and had loosened his hold upon the place or country, it was quite human that such signs of defeat should be either removed or destroyed. Yet the stele of Ashurnasirpal in the British Museum<sup>2</sup>, the Sargon stele found at Cyprus and now in the Berlin Museum<sup>3</sup>, that of Shalmaneser II, near Senjirli<sup>4</sup>, and the splendid Essarhadon one found in Senjirli itselfs are ocular evidence of such a custom. Of a similar kind are the Assyrian remains at Boghaz Kui; and what is more especially to the point here, the memorials placed near to some sea, to some river, or to some source. One calls to mind the large "Hittite" figures cut in the rocks near to Smyrna, the inscriptions at the Nahr al-Kalb in Syria and especially those found in the grotto of the Sebeneh-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bücher Samuelis und Könige, p. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Guide to the Babylonian and Assyrian Antiquities, 1900, p. 22.

<sup>3</sup> Riehm's Handwörterbuch s. v.

<sup>4</sup> Sachau, Zur historischen Geographie von Nordsyrien, Sitz.-Ber. Berliner Akad. 1892, p. 329.

<sup>5</sup> Mitteilungen aus den Orientalischen Sammlungen, XI. p. 12.

a on the road to Erzerum: the one of Tiglath Pileser I 2. 1100 B. C.), the other of Tuklat Adar II (ca. 890 B. C.). nese must at one time have been accompanied by statues of e king: Ashurnaşirpal (855-860) says in his Annals "ina rish i Subnat ashar şalam sha Tukulti-apal-isharra u Tukulti-ninib ar Ashur abia izzazuni şalam sharrutia abni ittishunu usheziz"2; d no inscription of Ashurnasirpal has been found there. urn from the inscriptions that the same king put up his picture the palace of Haian of Hindan3, in Tusha a statue and an excription, in Matiati and in Suri a statue, and somewhere in Amanus mountains an inscription<sup>6</sup> (asumitu?). Shalmaneser II, 50-825) erected a statue in the Lallar mountains at the source the river Tigris, in the temple at Kinalua (through his Tartan s'in-Ashur)<sup>8</sup>, at the Sea of Nairi<sup>9</sup>, at the source of the Saluara ar the foot of the Hamasi Mountains 10, near the Mediterranean 11, far distant Saluri 12, on mount Iritia 13, at the sea of Nairi 14, and the temple of Gilzan (in Nai'ri?) 25. Shamshi-ramman (825-812) d the same at Sibara in the land of Gizilbunda<sup>16</sup>; Tiglath Pileser III, 45-727) in Turushpa<sup>27</sup> and in Gaza<sup>28</sup>; Sargon (722-705) in irti<sup>29</sup>, in Kar-nergal<sup>20</sup> and in Kar-Sharrukin<sup>21</sup>. 10w whether this practice went out of fashion at the time of argon. I have been unable to find any mention of such statues the later historical inscriptions 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schrader, Die Keilinschriften am Eingange der Quellengrotte des Sebeneh Berlin 1885. <sup>2</sup> K. B. I. pp. 48, 50, 68. <sup>3</sup> B. p. 66, 1. 96. <sup>4</sup> B. p. 72, 1. 5. <sup>5</sup> B. p. 86, 1. 91; p. 98, 1. 24. <sup>6</sup> B. p. 108, 1. 89. <sup>7</sup> B. p. 132, 1. 31. <sup>8</sup> B. p. 147, 1. 156.

<sup>7 36.</sup> p. 132, l. 31.
9 36. p. 154, l. 26.
12 36. p. 160, l. 8.
13 36. p. 166, l. 55.
14 36. p. 166, l. 59.
15 36. p. 168, l. 62.
17 36. II, p. 6, l. 24.
19 36. p. 58, l. 53.

<sup>23</sup> The custom was not unknown to the Egyptian Kings; witness the three pyptian stelle at the Nahr al-kalb. The inscriptions mention stelle erected by intmosis I on the Euphrates and by Thutmosis III at Niy, a statue by Ramses at Tunip etc. I am indebted to Professor W. Max Müller for these references.

It must have been just such a statue or such a stele that David set up; or, if we do not wish to believe the fact, as the author supposed him to have set up. Aram-Zobah was a far distant land for the Jewish prince, and to have reached the Euphrates upon a marauding expedition no mean task. He commemorated this feat by erecting a Yad, as the Assyrian kings did by putting up a Şalam Sharruti. Speaking in the name of the king the Assyrian scribe says "Şalam Sharrutia"; the Hebrew annalist, using the third person, naturally has "Yadho". The Hebrew expression is well paralleled by the Assyrian "ina ili tamdi ushziz", which occurs in a number of the passages cited above.

A like translation must be given to the word DW in verse 13 of the same chapter. After returning from smiting the Aramaeans, David erects another commemorative stele. That DW has this meaning (as is conceded in Stade-Siegfried s. v.) is proven by its juxtaposition to TM in Isaiah 55, 13; and it is possible that the word has some such meaning also in Gen. 11, 4. The two words DW and T in a somewhat similar sense are found together in Isaiah 56, 5. This is, in spite of Budde's view to the contrary, based chiefly upon the fact that ,, von Errichtung eines Denkmals könnte so kurz nicht geredet sein". In several of the Assyrian passages

Mankind was just as vain in olden times as it is to-day. The ordinary tourists and travellers scratched their names upon the rocks: witness the graffiti at Ipsambul in Egypt, in the Nabataean regions, in the Hauran and in the settlements of the proto-Arabians Richer and more prominent men put up a Massebet or a Nesib

the mention is quite as short.

Columbia University N. Y. RICHARD GOTTHEIL. Feb. 23. 1906.

#### Miscellen.

Von Eb. Nestle in Maulbronn.

#### 13. Wie alt war Isaak bei der Opferung?

"Im Stilleben Isaaks entbehrt die Opferreise, 1. Mose 22, 1—19, und die Segnung Jakobs, 1. Mose 27, der Datierung. Die erstere wird von der kleinen Genesis in das 21. Jahr Isaaks und das 121. Abrahams, von Josephus Antt. I, 13, 2 in das 25. und 125., von der rabbinischen Chronik in das 37. und 137. des Sohnes und Vaters verlegt."

So Rösch im Artikel "Zeitrechnung" (PRE<sup>2</sup> 17, 456). Ich verstehe nicht, wie Rösch zu den Zahlen für die kleine Genesis kommt.

Nach Littmann's Übersetzung des Buches der Jubiläen (bei Kautzsch, Apokryphen und Pseudepigraphen Bd. II) wird Isaak geboren "im 3. Monat in der Mitte des Monats" (c. 16, 13). Das Jahr muß nach dem Vorausgehenden und Folgenden das 7. Jahr der 4. Jahrwoche sein.

Im 1. Jahr der 5. Jahrwoche im 3. Monat wird Isaak entwöhnt (17, 1) und nun folgt "in der 7. Jahrwoche in ihrem 1. Jahr im 1. Monat in diesem Jubiläum, am 12. Tage dieses Monats" die Klage des Mastema über Abraham und infolgedessen die Versuchung (§ 15). Nach 18, 15 geht Abraham nach derselben nach Berseba, wohnt beim Brunnen des Schwurs und kehrt (nach 19, 1) im 1. Jahr der 1. Jahrwoche im 42. Jubiläum nach Hebron zurück, worauf Sara stirbt.

Rösch scheint von diesem letzten Datum (in 19, 1) zurückgerechnet zu haben. Dann bekommen wir allerdings für Isaak
21 Jahre, nämlich die 5., 6. und 7. Jahrwoche des 41. Jubiläums,
Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. II. 1906.

und noch 9 Monate his zu seiner Geburt am Erstlingssest in 3. Monat des 7. Jahres der 4. Jahrwoche. Es kann aber kin Zweisel sein, daß nach 17, 15 ff. die Opserung sich unmittelbar at die Klage des Mastema am 12. des 1. Monats im 1. Jahr der 7. Jahrwoche anschließt. Dann haben wir für Isaak nur die 5. und 6. Jahrwoche und die 9 Monate des letzten Jahres der 4., d. k. die Opserung fällt in sein 15. Jahr. Und dies läßt fragen, ob 25 bei Josephus nicht Irrtum für 15 ist.

## 14. Abrahams Dorf.

#### Eine Anfrage.

In den Altertümern des Josephus 1. § 160 wird der letzte Satz τοῦ δὲ Άβράμου ἔτι καὶ νῦν ἐν τῆ Δαμασκηνῆ τὸ ὄνομα δοξά
ζεται καὶ κάμη δείκνυται ἀπ' αὐτοῦ Αβράμου οἰκησις λεγομένη, wie es scheint fast allgemein noch als Zitat aus Nikolaus von Damaskus betrachtet. Ich möchte fragen: mit welchem Recht? Haben die Handschriften Anführungszeichen am Rande, wie de alten Codices des NT's bei den alttestamentlichen Zitaten? Wenn nicht, könnte der Satz nicht eine Bemerkung des Josephus sein, der damit wieder zu seiner Erzählung überleitet, nachdem das Zitat aus Nikolaus geschlossen: περὶ ὧν ἐν ἐτέρφ λόγφ διέξειμι τὰ ἱστορούμενα? Auch über Haran sagt Josephus ähnlich von sich aus § 151 ἀπέθανεν ἐν πόλει Οὐρῆ λεγομένη τῶν Χαλδαίων, καὶ τάφος αὐτοῦ μέχρι νῦν δείκνυται.

Nun aber meine Hauptfrage: wo war oder ist diese Αβραμου οἴκησις und was ist's mit ihrem Namen?

#### 15. Zu Mandelkerns Konkordans.

Unter AD verweist die kleine Ausgabe auf n. pr.; dort findet man richtig Dt 1, 1; dann auf D, welcher Artikel uns über AD D ganz im Stich läßt. In Kirchners Konkordanz fehlen unter AD alle Belege, außer Ps. 105, 8. 10. 22; 135, 13. 15. Also wolkte ich mit Hilfe von Mandelkern und Septuaginta, bezsw. Hatch-Redpath die griechischen Equivalente für AD D feststellen. Und

nun bin ich durch diese Schlechtigkeit außer stand. Die Stellen mitssen kontrolliert werden, weil nach der Hexapla auch  $A\Sigma E'$  gelegentlich  $\Pi D$  mit  $\text{spudpo} \varsigma$  wiederzugeben scheinen. Ich sage scheinen; denn ich habe Bedenken, ob man trauen darf.

Unter אדף ist Ex. 26, 33 zu streichen, dagegen diese Stelle unter דיי nachzutragen.

- S. 243 a 2 schreibe Joel statt Job.
- S. 639 b unter DDP Jes. statt Jer.

#### 16. Zu der Zahl der Buchstaben der hebräischen Bibel,

Saladin (— W. Stewart Roß), God and his Book, unter dem Titel Jehova's Gesammelte Werke ins Deutsche übersetzt von Thunderstruck unter Mitwirkung von Gyfaginning, in 2. revidierter Auflage von Wolfgang Schaumburg (Zürich) gibt in Kap. 7 die Zahlen für die Buchstaben der hebräischen Bibel. Die Zahlen stimmen mit dem bekannten Gedicht, das in Buxtorf's Tiberias abgedruckt und erklärt ist. Nur ist bei He in Saladin durch Druckfehler 47554 statt 47754. Für die Doppelbuchstaben k m n p ş hat Saladin die Zahlen gleich zusammengezählt. Ebenso für den letzten Buchstaben des Alphabets.

| Tau                   | 59, 343 |
|-----------------------|---------|
| Bei Buxtorf liest man |         |
| <b>y</b>              | 32148   |
| ת                     | 36140   |
| ת                     | 23203   |

Ich vermisse bei Buxtorf einen Außschluß über das Zusammennehmen von wund wund über die Spaltung von nund n. Bei den andern Begadkefat ist zwischen hart und weich nicht unterschieden, warum bei n? Und welche Zahl gilt für die harten, welche für die weichen? Oder ist diese Spaltung anders zu erklären? Unsere Grammatiken weisen nicht darauf hin, daß hier, wo die Buchstaben der ganzen hebr. Bibel gezählt werden, im hebr. Alphabet 23 Buchstaben unterschieden werden. Wäre auch gespalten, hätten wir 24, welche Zahl bekanntlich bei den Juden auch eine Rolle spielt.

#### 17. Hyksos.

Zu den Haushaltungswörtern der alttestamentlichen Theologe, der Religions- und Geschichtslehrer an Gymnasien gehört des Wort Hyksos; aber den wenigsten unter ihnen werden die ägyptischen Quellen und Kenntnisse zugänglich sein, aus denen sie sich über die richtige Erklärung des Wortes unterrichten können. So möchte ich durch diese Zeilen an den Herausgeber der ZATW die Bitte richten, er möge einer sachkundigen Feder so viel Raum der Zeitschrift zur Verfügung stellen als zu solcher Aufklärung nötig ist. Meine Frage richtet sich hauptsächlich auf dei Punkte:

- I. Nach Manetho ist Υκσως (bei Josephus) oder Υκουσως (bei Eusebius) Bezeichnung des Volks (ἐκαλεῖτο δὲ τὸ σύμπαν αὐτῶν ℻νος Υ.). Ist das richtig?
- 2. Nach demselben bedeutet das Wort βασιλεῖς ποιμένες; denn υκ bedeute βασιλέα, σώς sei ποιμήν καὶ ποιμένες. Ist dies so, oder bedeutet die Zusammensetzung König(e) der Hirten?
- 3. Sollte man nicht Yksos sprechen, und verdankt der Spiritus Asper nicht dem Umstand seine Entstehung, daß alle mit u beginnenden griechischen Wörter aspiriert sind? Josephus fährt ja fort: οὐ βασιλώς σημαίνεσθαι διὰ τῆς ὅπ προσηγορίας, ἀλλὰ τοὐναντίον αἰχμαλώτους δηλοῦσθαι ποιμένας. τὸ γὰρ ὅπ πάλιν Αἰγυπτιστὶ και τὸ ἀπ δασυνόμενον αἰχμαλώτους ῥητῶς μηνύει. Das heißt: Hyk oder Hak mit Spiritus Asper bezeichne nicht den König, sondern den Gefangenen; also muß der König doch wohl Yk und nicht Hyk heißen. Was sagen die Ägyptologen zu diesen Fragen?

Die Stelle ist zugleich ein Beleg, wie unrichtig das neuerdings befolgte Prinzip ist — selbst in die Berliner Kirchenväter-Ausgabe hat es teilweise Aufnahme gefunden — bei fremden Namen im Griechischen Spiritus und Akzente wegzulassen oder eigener Theorie nach zu setzen (so Westcott-Hort im N. T.).

### 18. Zum Suffix der II. m. sg. im Hebräischen.

Brody-Albrecht sagen im Vorwort zu ihrer Neuhebräischen Dichterschule der spanisch-arabischen Epoche (Leipzig, Hinrichs p. VIII):

"Reim und Metrum . . . haben zuweilen Grammatik und Mâsôrâ verdrängt. Das ist namentlich der Fall, wo dem Pronominal-Suff. der 2. Pers. sing. masc. ein Šewâ quiescens vorausgeht, so daß zwei Šewâ, von denen das zweite mobile ist, nebeneinander stehen (z. B. १७७३); wenn nun diese Form gegen den Reim wäre oder das Metrum ein Šewâ mobile nicht duldet, so ist die aram. (resp. die Feminin-) Form angewendet worden. (१७७३) N. 22, v. 47; १७३३ N. 29, v. 10;

Es ist lehrreich damit zu vergleichen, was sich aus der Hexapla des Origenes in dieser Hinsicht ergibt. Schon Field hob I p. LXXIV hervor:

Praeterea observandum est, in affixis secundae personae singularis masculini generis pro শৃ— vel শৃ— Origenem sonuisse αχ, rarius εχ, ut βάχ pro শৃ (Jesai. XXVI. 3), ἐλωάχ pro শৃ (Psal. XLIV. 9), ἀράχ pro শৃ (Psal. XLIII. 19), ἡχαλάχ pro শৃ (Psal. XLVII. 10), ἐελεδεθέχ pro শৃ (Psal. CIX. 3).

#### 19. Zur hebräischen Wurzel srs.

So oft ich an Gen 1,20 komme, habe ich das Gefühl, die Wurzel pw sei durchaus nicht intransitiv, wie sie gewöhnlich gefaßt wird, sondern kausativ, eine Art Šasel zu pn lausen. Das wäre natürlich ganz unmöglich, wenn die Angaben zurecht beständen, die in Gesenius-Buhl 14 an der Spitze des Artikels pw stehen:

"syr. "se kriechen, daher aram. » Reptil". Nun sehe man einmal die syrischen und aramäischen Wörterbücher an. Wenn die Wurzel überhaupt im Syrischen und Aramäischen existiert, so ist sie Lehnwort aus dem Hebräischen, während die Bemerkung bei Gesenius-Buhl den Eindruck macht, daß sie im Syrischen und Aramäischen ganz gewöhnlich sei, und daß von diesen Sprachen aus das Hebräische sich erkläre.

Unsre alten Theologen leiteten auch MB Erde von MC currere ab, quod animalia super eam currant (Piscator und Ainsworth in Pole's Synopsis zu Gen 1, 10). Davon ist natürlich keine Rede; aber ob MC nicht mit MC zusammenhängen könnte, möchte ich zu bedenken geben.

## 20. Zu den Cantica am Schluß des Psalters.

In meinen Septuagintastudien III hatte ich wegen des Gebets Manasse auch von den Cantica zu handeln, die vielen kirchlichen Psalterien beigefügt sind. Dabei hatte ich in Anm. 10 zu berichtigen, daß aus dem königlichen Sänger Hiskia-Ezechias in dem Verzeichnis der Berliner Meerman-Handschriften und bei Ryssel-Kautzsch der Prophet Ezechiel geworden ist. Dieselbe Verwechslung begegnet mir zum drittenmal bei einem römischkatholischen Gelehrten an einer Stelle, der man im übrigen manche Belehrung verdankt, daher ich sie ganz hersetze, um so mehr als der Ort, an dem sie steht, von wenig Alttestamentlern aufgesucht werden wird. F. Cabrol schreibt in dem großen Artikel Afrique seines Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie Bd. ISp. 639:

Verecundus... enrichit l'histoire de la liturgie africaine d'un élément très précieux. Nous savons par lui qu'il existait en dehors des psaumes, et présentant avec eux de grandes analogies, une collection de cantiques, qui auraient été recueillis à part et édités par Esdras (?), et que d'ordinaire on joignait au livre des psaumes; on les chantait de la même manière, ut eodem sono cantuque psallantur, quo solent ipsi quo que psalmi cantari. L'Eglise d'Afrique usait de cette collection qui était ainsi composée:

Cantique de Moïse dans l'Exode;

Cantique de Moïse dans les Nombres, qui n'est pas en usage dans la psalmodie ecclésiastique, parce qu'il est trop court; Cantique de Moïse au Deutéronome;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pitra, Spicil. Solesm. t IV, p. 1. Saint Hilaire parle du rest déjà de ces cantiques, Praef. in Psalm., P. L., t. IX, col. 234 sq.

Cantique de Débora;

Cantique de Jérémie, Memento Domine;

Cantique d'Azarias, Benedictus es Domine Deus patrum nostrorum;

Cantique d'Ézéchiel, Ego dixi in altitudine dierum meorum;

Cantique d'Habacuc, Splendor ejus sicut lumen erit; Oratio Manasse (apocryphe);

Cantique de Jonas (caractéristique de la Psalmodie ambrosienne).

La collection grecque du IV<sup>e</sup> siècle n'a pas le cantique de Débora, mais elle a en plus le cantique d'Anne et elle concorde pour le reste avec Verecundus; la collection romaine est à peu près la même que la grecque. Voir Cantiques, welcher Artikel wohl noch lange nicht erscheinen wird, da das Werk seit 1903 mit 2464 Spalten noch in Antiphone steckt. Weiteres habe ich zurzeit nicht beizufügen.

#### 21. Zum Zeugnis des Aristobul über die Septuaginta.

Die wichtige Nachricht des Aristobul über die Entstehung der griechischen Übersetzung des ATs ist bei Clemens von Alexandria und bei Eusebius in zwei Formen überliefert. Swete, Introduction p. 12 führt nur den Wortlaut des Eusebius an, ebenso Schürer 3, 309, Anm. 7, obgleich er natürlich Clemens kennt, S. 385, Anm. 31. Wendland gibt in seinen Testimonia zum Aristeas beide nacheinander p. 124, 125. Clemens (Strom. I § 148) sagt nicht ausdrücklich, daß er seine Nachricht aus Aristobul nehme, aber der Wortlaut zeigt es. Da Eusebius den Aristobul ausdrücklich zitiert, ist er voranzustellen. Es heißt bei ihm (Praep. ev. XIII, 12, 2):

ή δ'δλη διερμηνεία των διά του νόμου πάντων έπι του προσαγορευθέντος Φιλαδέλφου βασιλέως, σου δε προγόνου, προσενεγκαμένου μείζονα φιλοτιμίαν, Δημητρίου του Φαληρέως πραγματευσαμένου τά περι τούτων.

Die entsprechenden Worte bei Clemens lauten: έρμηνευθήναι δὲ τὰς γραφάς τάς τε τοῦ νόμου καὶ τὰς προφη-

τικάς έκ τής των Έβραίων διαλέκτου είς την Έλλάδα γλώπαν φασιν έπι βασιλέως Πτολεμαίου τοῦ Λάγου ή ώς τινες έπ πό Φιλαδέλφου έπικληθέντος, την μεγίστην φιλοτιμίαν είς τούο προσενεγκαμένου Δημητρίου τοῦ Φαληρέως καὶ τὰ περὶ τὴν έρμηνείαν ἀκριβώς πραγματευσαμένου.

Der Unterschied ist der, daß bei Clemens der Eiser für de Sache und die eigentliche Veranstaltung der Übersetzung, beides, dem Demetrius zugeschrieben wird, während Aristobul bei Eusebiss dies auf den König und Demetrius verteilt und die Initiative dem König zuschreibt. Es ist keine Frage, daß der Text des Eusebiss nichtig ist; ich glaube aber, daß auch Clemens den Aristobul nicht mißverstanden hat, sondern daß bei Clemens καλ eingedrunges und dadurch sein Text entstellt ist. Der Genitiv Δημητρίου wurde mit dem vorausgehenden προσενεγκαμένου verbunden, statt von ihm durch ein Komma getrennt zu werden, und dann mußte natürlich ein verbindendes καλ hinter Φαληρέως eingeschoben werden. Auf Deutsch hat meiner Meinung nach auch die Nachricht des Clemens ursprünglich gelautet:

"Es seien aber die Schriften des Gesetzes wie die prophetischen aus dem Dialekt der Hebräer in die griechische Sprache übersetzt worden unter der Regierung eines Ptolemäers, des Lagiden, oder — wie einige sagen — des Philadelphus genannten, der der Sache den größten Eifer entgegenbrachte, indem Demetrius von Phaleron die Übersetzungsarbeit sorgfältig leitete". Den Eifer auch bei Clemens dem König zuzuschreiben empfiehlt nicht bloßder Wortlaut bei Eusebius, sondern auch der Umstand, daß auch Clemens nachher im Anschluß an Irenaeus ausdrücklich den Eifer des Königs um seine Bibliothek erwähnt: φιλοτιμούμενος ὁ βασιλεύς.

#### 22. Die Mitte der Thora.

Als eine der unbegreislichen Verschlimmbesserungen von Kittels Biblia Hebraica habe ich im Theol. Literaturblatt 1906 N°6 in einer Anzeige von Geden's 'The Massoretic Notes contained in the edition of the Hebrew Scriptures published by the British and Foreign Bible Society' die Weglassung vieler der masoretischen Noten bezeichnet, welche in unsern bisherigen Ausgaben der hebräischen Bibel standen. Statt daß neue hinzugekommen wären, sind bisherige weggelassen worden. Welches Interesse an viele dieser Noten sich knüpft, will ich an einem Beispiel zeigen. ist die Mitte der Thora? Die Massoreten haben genauer gefragt: was ist der mittelste Vers? das mittelste Wort? der mittelste Buchstabe? Auf keine dieser Fragen findet man bei Kittel mehr Antwort. Zwar der mittelste Buchstabe, das Vav in Lev. 11, 42, wird auch bei ihm noch groß gedruckt, aber seine ganze Anmerkung lautet jetzt nur noch "sic M"; warum so, erfährt der Käuser seiner Bibel nicht mehr; in den älteren, billigeren steht, daß es der mittelste Buchstabe der Thora sei. Ebensowenig steht mehr bei Lev. 8, 8, daß dies der mittelste Vers der Thora sei. Was aber mit dem mittelsten Wort? Ein solches gibt es nicht, da die Wortzahl der Thora eine gerade ist, aber diese Mitte fällt zwischen [77] und [7] in Lev. 10, 16, und dazu sehlt bei Kittel wieder jede Bemerkung, während es bei Geden heißt: (The word) (is to be written) at the beginning of a line, and it is the middle of the Law by the words (i. e. the middle word of the Pentateuch). Wie schon angedeutet, ist das nicht ganz richtig. Die Zahl der Wörter der Thora ist 79856, also eine gerade, und so schließt die erste Hälfte mit 💆 und beginnt die zweite mit daher denn auch das erste Wort an das Ende, das zweite an den Anfang einer Zeile geschrieben werden muß. Nun frage ich: ist das zufällig? Die Figura etymologica ist an dieser Stelle durch den Zusammenhang durchaus nicht gefordert, ja der Infinitivus absolutus fällt sogar auf, könnte wenigstens ganz gut fehlen. Ich würde also schließen, daß um der Mitte willen das Wort verdoppelt wurde. Aber nun ist die Doppelsetzung schon durch die Septuaginta bezeugt? Ist also die Zählung der Buchstaben oder wenigstens der Wörter in der Thora schon so alt? und damit der ganze Buchstabendienst, dem eine solche Arbeit möglich ist? Man sieht, welche religionsgeschichtliche Fragen an einer einzigen masoretischen Notiz hängen, die in der neuen Biblia Hebraica mit andern einfach weggelassen wird. Und das sollich nicht eine unbegreifliche Verschlimmbesserung nennen dürfen! Daß wünschenswerte Verbesserungen nicht eingeführt werden, wei man nicht umsichtig genug ist, rechtzeitig an sie zu denken, das verstehe ich; aber daß man vorhandenes Gutes wegläßt, ist doppet schmerzlich. Über die Weglassung der jüdischen Perikopen und deren Bedeutung vielleicht ein andermal; hier mag der Hinweis auf E. G. King, the Influence of the Triennial Cycle upon the Psalter (The Journal of Theological Studies 5, 203, Jan. 1904) genügen. Für die Mitte der Thora verweise ich noch auf L. Blau, über die Buchstaben- und Wortmitte des Pentateuchs, S. 108—12 seiner Abhandlung "Zur Einleitung in die Heilige Schrift" (Budapest, Jahresbericht der Landesrabbinerschule für 1893—4, Straßburg, K. Trübner).

### 23. Maleachi 3, 16.

Dies diem docet. In Bd. 22 (1902) 305 veröffentlichte ich zur Erwägung den "Einfall" των statt 'σν εὐλαβουμένων αὐτὸν — το σταπό in Prov. 24, 28 hätte mir zeigen sollen, daß των αὐτὸν — το σταπό in Prov. 24, 28 hätte mir zeigen sollen, daß των αὐτὸν — το σταπό in Prov. 24, 28 hätte mir zeigen sollen, daß των αὐτὸν — το σταπό in Prov. 24, 28 hätte mir zeigen sollen, daß των Ματτί im Kurzen Hand-Commentar das nicht sah. Beim Durchlesen von Margolis Artikel über λαμβάνειν und seine Äquivalente im A. T. (The Am. Journ. of. Sem. Lang. 22, 2 (1906) S. 114 springt es mir in die Augen. Es ist dies ein netter Beleg, wie das von mir schon in Bd. 20, 169 empfohlene, von Margolis begonnene Durcharbeiten der Konkordanz von Hatch-Redpath Erkenntnisse abwirft, sein Wort bestätigend: in the place of the brilliant, but uncertain, guesses, results which may be predicted with almost mathematical accuracy.

#### 24. Ps 89, 3.

"Auf den Werken der Menschenliebe steht die Welt. Psalm 89,3". So steht als Motto über dem ersten Jahresbericht des Jüdischen Schwesternheims in Stuttgart. In unsern christlichen Kommentaren

finde ich diese Auffassung nirgends erwähnt, nicht einmal bei Delitzsch. Das Targum יתכני fordert sie nicht. Sie entspricht aber dem an der Spitze der Pirqe Aboth stehenden Wort Simeons des Gerechten: Auf drei Dingen steht die Welt: auf der Thora, auf dem Gottesdienst und auf der Wohltätigkeit (ממילות חסרים). Strack dürfte zu letzterer Stelle den Psalmvers beifügen.

#### 25. Luthers Unterscheidung von caf und kof.

Als ich in Luthers Bibel Jud 1, 13, Kenas des Calebs jüngster Bruder" las, fiel mir auf, daß er hebräisches D und P durch C und K wiedergebe. Eine kurze Vergleichung bestätigte diese Beobachtung, die nicht bekannt zu sein scheint, wenigstens von der Revisionskommission nicht beachtet wurde, indem sie gleichmäßig K einführte. Umgekehrt scheint man früher vielfach C an Stelle von Luthers K gesetzt zu haben. Um die Beobachtung zu kontrollieren, nahm ich die Konkordanz von Lanckisch (1677) und fand da unter C:

Cabul, Cad, "Cades vide Kades" mit 11 alttestamentlichen Belegstellen für Cades neben 18, die beim Buchstaben K unter der Überschrift "Kades, siehe Cades" standen. Damit schien meine Beobachtung völlig widerlegt, vollends als auf die Zwischenbemerkung "Cabath" [so!] "vide Kabath" [so!] noch 15 Belege für "Cain" folgten. Wie ich aber Luther selbst nachschlug (in Bindseil-Niemeyers kritischer Ausgabe), stellte sich heraus, daß Luther an allen Stellen ganz richtig Kades und Kain gedruckt hatte. Lanckisch muß einen Druck benutzt haben, in dem willkürlich C für K eingeführt worden war, wie jetzt von unsrer Revisionskommission K für C. Von den Beispielen, die ich aus dem Anfang des Richterbuchs verglich (Cananiter, Besek, Keniter, Asklon, Ekron, Kiriath, Enak, Kitron, Aphik, Akrabbim, Cusan, Barak, Kades, Kison, Kedumim, Amalek, Karkor, Jabok, Sorek u. s. w.) stimmte nur Ako 1,31 nicht ganz. Aber auch hier hatte Luther in den drei Drucken des andern Teils des A.T's und in den zwei ersten der Gesamtbibel Aco, und in diesem Wort ist > verdoppelt, also ein Grund denkbar, K zu schreiben. Nach Vokalen, also aspiriertes

5, schreibt Luther Ch, und dies wählt er auch vor den Vokalen a und i, vor denen c wie z gesprochen worden wäre; z. B. Chinnareth, Chimeham, ChilJon (mit J zur Andeutung der konsonantischen Aussprache: auch ein Unterschied, der in den späteren Lutherdrucken verwischt wurde); hie und da auch K wie in Kedorlaomor. Aber in der Hauptsache ist Luther ganz konsequent, und es fragt sich nun, ob er erst die Unterscheidung eingeführt hat.

Petrus Nigri umschreibt 1477 (s. in meinen Marginalien und Materialien) kaf — >, chaf — 7, Qof — p; ebenso schon 1475: kal vel chaf in fine und in medio; qof.

Pellikan in seiner Institutiuncula hinter dem Amerbachschen Psalterium von 1516 caf — c, finale ch; kaph — k, q.

Reuchlin 1506 caf — c, quf — q. Nachher spricht er von Caph loco chi graecae literae, quae apud nos valet ch. Auch wenn wir bei Pellikan eine Annäherung an diese Unterscheidung Luthes finden, so wird es doch wohl sein Verdienst bleiben, diese so einfache Unterscheidung durchgeführt zu haben; und es ist bedauerlich, daß sie von der Revisionskommission und schon früher so verkannt wurde. Warum für Luthers "Kain" die Schreibung "Cain" gesetzt wurde, ist mir vollends unverständlich. Sie findet sich auch in Ausgaben, die sonst richtig Kades beibehalten haben.

#### 26. Gen. 2,23.

Die ersten zwei Worte des Menschen übersetzt Hieronymus: hoc nunc (os ex ossibus meis). Dazu bemerkt Kaulen (Sprachliches Handbuch zur biblischen Vulgata § 74), daß dies hoc als Ablativ aufzufassen sei, wie in Ps. 112, 2. Sit nomen Domini benedictum ex hoc nunc (ἀπὸ τοῦ νῦν) et usque in saeculum. Ich lasse dies dahingestellt, möchte aber auf Meintels kritische Polyglotten-Conferenzen zur Stelle verweisen, dessen Anführungen zeigen, daß namentlich die orientalischen Versionen That nicht vom Weibe verstanden, sondern mit DYDA verbunden haben. Ausführlichere Kommentare sollten das Für und Wider begründen; aber auch in Spurrel Notes findet sich gar keine Bemerkung.

# Ankundigung einer neuen Ausgabe des hebräischen Pentateuchs der Samaritaner.

Von Lic. Dr. A. Frhr. v. Gall in Mainz.

Die Absicht, eine neue Ausgabe des hebräischen Pentateuchs der Samaritaner zu veranstalten, ist mir 1897 gekommen anläßlich einer Vergleichung des samaritanischen Textes mit dem massoretischen, mit LXX und Genossen. Eine solche Vergleichung war möglich und denkbar, solange ich mit dem gedruckten Text des Sam. — so nenne ich hinfort den hebräischen Text der Sama ritaner — arbeitete, wie dieser im VI. Band der Pariser 1632<sup>1</sup>, im I. der Londoner Polyglotte 1657 und in dem Abdruck von B. Blayney Oxford 1790 vorlag. Mit der letzteren Ausgabe stieß ich aber auf Kennicotts Variantensammlung in Vetus Testamentum hebr. Oxford 1776 B. I. Dazu kam noch die Variantensammlung, die Petermann in seinem "Versuch einer Hebräischen Formenlehre nach der Aussprache der heutigen Samaritaner usw." in Abh. f. d. Kunde des Morgenlandes BV (1876 S. 219-326) bietet, die aber wegen der ausgesuchten Flüchtigkeit ihrer Ausarbeitung, die sich z. Bsp. in steter Vermischung mit dem mass. Text zeigt, wertlos ist. Waren darnach solche Verschiedenheiten in den einzelnen Handschriften vorhanden, so mußte man, ehe man Sam. mit den andern Pentateuchtexten vergleichen und sein Alter feststellen konnte, sehen, ob es nicht möglich war, aus den verschiedenen Handschriften den ursprünglichen Text zu ermitteln. Zu diesem Behufe begab ich mich ans Kollationieren. Die wohlwollende Unterstützung des Großherzoglich Hessischen Staatsministeriums, der französischen

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So am Schlusse meines Exemplars. Nicht 1645!

und russischen Regierung und der Direktionen der in betracht kommenden Bibliotheken machte es mir möglich, die Handschriften von Paris und Petersburg, von Leipzig und Leiden auf der hiesigen Stadtbibliothek durchzunehmen. Ich habe sie auf's genauste und sorgfältigste kollationiert und die Ergebnisse in meinem durchschossenen Blainey gebucht.

Es sind die folgenden Handschriften in Buchform, denen ich die von mir bestimmten Bezeichnungen in Klammer nachsetze:

die Leipziger Handschrift (A),

die Pariser Handschriften 363 (B),

333 (C),

221 (D),

364 (E), 334 (F),

die Leidener Handschrift 183 (G).

Noch stehen zwei Petersburger Handschriften aus, von A. Harkavy in seinem russisch abgefaßten Katalog der hebr. und samar. Handschriften der Kais. öffentl. Bibliothek in St. Petersburg. B. II. Tel I. Petersburg 1875 S. 67—81 unter Nr. 14 und 15 beschrieben<sup>2</sup>—(H und J.)

Sehr oberflächlich kenne ich natürlich nur die von Kennicott, von mir aber bis jetzt nicht kollationierten Handschriften.

Es ist wohl hier der Ort, gleich sämtliche andre mir bekannte, aber noch nicht eingesehene Pentateuch-Handschriften in Buchform, zu katalogisieren.

197 in Mailand-Ambrosiana (K),

503 in Rom-Vatikan (L),

504 in Rom, früher Bibl. Barberini, jetzt m. W. Vatikan (M),

z Ich spreche einstweilen an dieser Stelle den hohen Staatsregierungen und sämtlichen Bibliotheken, auch der hiesigen, für ihre liebenswürdige Hilfe meinen aufrichtigsten Dank aus. Während des Sommers 1903 gewährte die Gießener Universitätsbibliothek einer Pariser Handschrift das Gastrecht, wofür auch ihr gedankt sei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J ist bereits (Ende Mai) hier eingetroffen, und H wird wohl auch noch im Laufe des Jahres erledigt werden.

#### in London folgende acht:

127 (N),
Add. 19, 011 (O),
Add. 21, 581 (P),
Add. 22, 369 (Q),
Or. 1443 (R),
Or. 1444 (S),
Or. 1450 (T),
Or. 2683 (U),<sup>2</sup>

clie JQR XV, 2, 632ff beschriebene Neuerwerbung (V);

#### In Oxford sechs:3

61 (W), 62 (X), 63 (Y), 64 (Z), 65 (U), 66 (B);

Zwei in Cambridge, JQR. XIV 26ff 352f beschrieben (© und D); drei in New York: E, die einen Teil einer aus dem J 35 d. Flucht stammenden Handschrift enthalten soll (JAOS XIV pr. 37, XX 173ff) und wie f Eigentum des Rev. W. Scott Watson (New Jersey) ist, sodann G, in Besitz der Public Library (AJSL IX. X. XVIII 190).

B, die verschollene Handschrift 299.

3, in Besitz von G. Seidan (Kairo), dem Herausgeber des Hilal.<sup>4</sup>
Der Rest der deutschen großen Typen in Schwabacher Schrift

C

E

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Descriptive List of the Hebrew and Samaritan M. S. in the British Museum, ed. by. G. Margoliouth London 1893 S. 89—94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Was Gaster (London) und die Sammlung John Rylands in Manchester für Handschriften nach Gasters Aufsatz in Nöldekes Festschrift I. 515 besitzen, weiß ich nicht. Hoffentlich enthält der gelehrte Hebraist mir sie nicht vor, wie es leider andre taten.

<sup>3</sup> Nach Kennicott-Blayney.

<sup>4</sup> Wo das JAOS XIV pr. 35ff beschriebenen Fragment, das früher in Besits von Dr. Grant Bey (Kairo) war und mit dem alten Teil von E susammengehört haben soll, hineingekommen ist, kann ich nicht sagen.

wird dann reichen für die Ausbeute Samariens, die noch übrig ist, und die sich bis jetzt meiner Kenntnis entzieht.

Die kleinen Buchstaben des griechischen Alphabeths habe ich benutzt für die Pentateuch-Fragmente in Rollenform, von denen ich die Petersburger, oft recht beträchtlichen Umfangs, sämtlich kollationiert habe.

Es sind die von Harkavy a. a. O. S. 1—39 unter No. 1—27 beschriebenen Handschriften:

| Nr. | 1  | (α) <b>,</b> | Nr. | 15         | (μ),         |
|-----|----|--------------|-----|------------|--------------|
| ,,  | 2  | (β),         | ,,  | 16         | (v),         |
| ,,  | 3  | (Υ) <b>,</b> | "   | 17         | (ξ),         |
| ,,  | 4  | 7 10 (δ),    | ,,  | 18         | <b>(</b> 0), |
| "   | 5  | (ε),         | ,,  | 19         | (π),         |
| ,,  | 6  | (ζ),         | "   | 20         | (q),         |
| ,,  | 8  | (5),         | ,,  | <b>2</b> I | (ρ),         |
| ,,  | 9  | (η),         | ,,  | 22         | (ơ) <b>,</b> |
| "   | 11 | (૭),         | ,,  | 23         | 27 (τ),      |
| ,,  | 12 | (ı),         | ,,  | 24         | (v) <b>,</b> |
| ,,  | 13 | (ĸ),         | ,,  | 25         | (φ),         |
| ,,  | 14 | (λ),         | ,,  | 26         | (χ) <b>.</b> |

Die im Britischen Museum befindlichen Torsi Or. 1445, Or. 2685, Or. 2686 erhielten dann die Zeichen  $\psi$ ,  $\omega$  P. Für das in H. Gasters Besitz befindliche Fragment Or. Gast. 350° so wie andre mir noch unbekannte Rollenfragmente blieben die großen griechischen Buchstaben, die sich im lateinischen Alphabet nicht vorfinden.

Bruchstücke aus Handschriften in Buchform bezeichne ich mit kleinen lateinischen Buchstaben. Ich habe davon nur zwei kollationiert: eines (a) in der Bibliothèque Nationale zu Paris (Nr. 6 des catalogues de manuscrits Hebreux et Samaritains de la Bibliothèque Imperiale 1866 S. 236), das andre (b) in Leiden. Der Katalog des Britischen Museums erwähnt noch als Fragmente, z. t. größeren Umfangs:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. PSBA XXII. 240 ff Gaster a. a. O. S. 520. Der Illuminated Hebrew Bibles, die Gaster 1901 veranstaltete, habe ich bis jetzt nicht habhaft werden können. Vgl. auch ET XII S. 553 f.

Add. 17, 533 (c),
Add. 19, 012 (d),
Add. 19, 013 (e),
Add. 19, 014 (f),
Add. 19, 015 (g),
Add. 19, 016 (h),
Add. 26, 118 (i),
Or. 1441 (k),
Or. 2684 (l),
Or. 2687 (m),
Or. 4446 (n),

Es erübrigten dann noch die zahllosen Petersburger Fragmente, von Harkavy a. a. o. S. 47—262 unter Nr. 1—202 (Nr. 14 und 15 sind die oben erwähnten HSS) beschrieben, über deren Bezeichnungen ich noch keinen Beschluß gefaßt habe.

Ich habe bei der Kollationierung der Handschriften auf folgendes geachtet, 1. auf die Beschaffenheit der Handschriften, 2. auf die Interpunktion, 3. auf die kritischen Zeichen, 4. auf den Text.

Zu I. Es war vor allem zu untersuchen, ob die jeweilige Handschrift einheitlichen Ursprungs ist. Die Leidener Handschrift Genthält z. B. nach einer ganz modernen Fälschung der vier ersten Blätter, z vier Handschriften, I. S. 5a — S. 111b (Gen. 4, 19 — Num. 5, 22); 2. S. 112a — 122a (auf der Mitte) (Num. 5, 23 — 16, 27); 3. S. 122a (auf der Mitte) — S. 169b (Num. 16, 28—Dt. 33, 27), und 4. steht der Schluß (von Dt. 33, 28 an) S. 170a wieder auf einem Blatt, von andrer Hand beschrieben. Ja, die Pariser Handschrift D besteht aus mindestens zehn Teilen. Ich werde die einzelnen Teile von Handschriften in der Textausgabe bezeichnen nach Art von DzDzDzDz usw. Gz. 2.3.45. u. ä. Aber alle Teile mit einem Buchstaben zu bezeichnen, weil es einem samaritanischen Rabbi oder einem europäischen Buchbinder sie zu vereinigen gesiel, ist nicht angängig.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Linien sind nicht eingeritzt, sondern mit Farbe aufgetragen! Die Buchstaben sind nicht geschrieben, sondern nachgemalt! Von Interpunktion hatte der Abschreiber keine Ahnung! Seine Vorlage dürfte E gewesen sein. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 26. II. 1906.

Das Alter der Handschriften habe ich wenn möglich zu bestimmen gesucht aus dem bekannten Tarich im Anfange des Deuteronomiums. Vereinzelt findet sich, wie bei G, auch am Schlusse der Tora eine Angabe über ihr Alter. Wichtig sind, zumal wenn Tariche fehlen, die Kaufkontrakte, die sich am Schluß der einzelnen Bücher finden.

Zu achten ist ferner auf die Angaben der DWP, der samaritanischen Perikopen, am Schlusse der einzelnen Bücher, da ihre Zahl und Zählung verschieden ist. Der Schriftduktus ist auch nicht zu vernachlässigen, auf allerhand Schnurren und Einfälle in der Schreibweise ist zu achten, wie auf die Art, wie einige Handschriften die Mitte der Tora angeben (ähnlich dem Tarich im Deut. nach Lev. 7, 15), oder wie ihre Schreiber ihren Lokalpatriotismus betätigen. In G S. 73a finden sich zwei konzentrische Kreise schön in den Text mit dem Zirkel eingekratzt. In den Kreisring treten einzelne Buchstaben hinein, die dann die merkwürdige Lesung ergeben DWP. Interessant ist, daß ein großer Teil der Petersburger Rollenfragmente in Kursivschrift geschrieben ist. Pergament, Papier, Zeilenzahl, Größe der Seiten, Zeilen und ähnliches gehört noch hierher.

Zu 2. Die Interpunktion ist keine einheitliche, ja nicht einmal in AB, die doch von demselben Sopher stammen, so daß wohl anzunehmen ist, daß auch V wieder seine Eigenheiten hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Text teilt sich in zwei Kolumnen durch ganze Seiten hindurch. Einselne Buchstaben treten in die Mitte; und sie, der Reihe nach gelesen, ergeben den Verfasser und oft das Jahr. Übrigens findet sich der Tarich nicht in allen Handschriften. Der Tarich in B lautet z. B.

אני העבד העני אל רצון יהוה אברהם בן יעקב בן מביה בן סעדה בן אברהם דמבני פינמה כתבתי זאת התורה הקרושה בשנת ששה וארבעים ושבע מאות שנה לממלכות בני ישמעאל והיא מלין ויים אורון אודה את יהוה ואשאל אתו בעמל בן עמרם ימעד על מכתבות כמוה: אמן והדי ברכאתה על כל קהל ישראל: אמן אמן:

A, die Gen. 11,31 — Dt. 4,37 umfaßt, hat nach dem Tarich denselben Verfasser; und das gilt auch für die 1902 erworbene Handschrift des britischen Museums, auf die Gaster (a. a. O. S. 515ff) so stolz ist, weil sie einzigartig sei. Den Traum muß ich ihm leider zerstören. Was V hat, hat auch B, die Grundlage unsrer Drucke (Kautzsch RE. XVII 442 irrt sich, wenn er die Handschrift in Rom sein läßt). Auch B ist ein Prachtexemplar, tadellos erhalten, auch mit "Kolophon", doch davon später.

Trotzdem lassen sich bestimmte Regeln für die Setzung der Interpunktionszeichen feststellen, wenn sie auch nicht immer eingehalten werden. Die Regeln ergaben sich mir als sicher erst nach Durcharbeitung mehrerer Handschriften. Ich bin nun Gaster entschieden dankbar, daß er das Kolophon, das sich auch in B vorfindet, sich hat von seinem samaritanischen Freunde erklären lassen, denn ich hatte es seither nicht verstanden. Doch möchte ich ihn bitten, diese Erklärung nicht als aller Weisheit Schluß anzusehen. Die Erklärung ist durchaus künstlich und Schulweisheit. Die Zeichen ; ; <: e: sind durchaus Spielarten des einen Fragezeichens wie ihr bunter Wechsel zeigt. Gen. 24, 23 haben z. B. AB e: מה מי אתי, D ב אתי , F <: אתי; und weiter AF כּ: ללין , B כָללין , DG ב ללין ; Num. 22, 37 hat F כברך ב CGF, מברך אלי B כברך, כברך הלי , CGF , während v den einfachen Satztrenner : hat, A den schwächern .•, und E überhaupt nichts. So haben auch Gen. 24, 23 CEG überhaupt keinen Trenner hinter אוי, und bei ללין CE den senkrechten Doppelpunkt. Entschieden der älteste Trenner ist ; entstanden aus Verdoppelung des einfachen Worttrenners, der sichim Samaritanischen findet. Eine Variation von ihm ist der wagrechte Doppelpunkt, der unseren Strichpunkt und sehr gern unseren Doppelpunkt entspricht. Das letztre mit Vorliebe nach מאמר, לאמר und verwandten. So sieht in B Gen. 22, I folgendermaßen aus:

ויהי אחר הדברים האלהיי והאלהים נסה את אברהםיי ויאטר אליו אברהםיי ויאטריי הגני:

Die Schwesterhandschrift A hat hinter dem zweiten מאמרי kein Zeichen, und schreibt האמרי. In Vers 2 hat dann A האמרי, B aber einfach מאמרי. Daß יי ein kleinerer Trennungsakzent ist, zeigt sich schon darin, daß er an derselben Stelle in andern Handschriften oft fehlt. So in DEFG hinter האלה, in CEG hinter מכרהם 2°. In D steht er korrekt hinter אליי und fehlt wieder hinter מברהם des zweiten Verses in DEG. Erklärlich ist, daß auch und יי oft wechseln. So haben CDEG : מערהם 1°.

Mit · · wechselt gern i so in C hinter האלה und in F hinter

z Das Zeichen wird aus dem Griechischen entnommen sein uud entspricht unserm ?.

אברהם I° Mit Vorliebe findet sich אברהם, wofür gelegentlich auch החדי oder einfach אחה steht.

Hinter DIAM 2º Gen. 22, that F - Es findet sich gern hinter

Namensaufrufungen, so haben ABDFG Dt 6, 4 –- אממע ישראל, während CE kein Zeichen haben, 8 שמע ישראל. Auch Dt 5, 1 hat G שמע ישראל. während die andern von mir kollationierten Texte kein Interpunktionszeichen haben. Charakteristisch ist Gen. 22, 11 AB רואמר: A hat ויאמריי אברהם. – אברהם. ויאמר הנגי. (A hat : ויאמר). Außerdem finden sich noch : und -: Erstrer scheint meistens am Schluß von Befehlen und Verboten zu stehen. So hat C Ex. 22,28f וו אחר: וו אחר: Das Zeichen - dürste ein noch stärkeres Trennungszeichen gewesen sein als :, da es sich zu dem mannigfach gestalteten Zeichen der Kezza entwickelt hat. Ex. 22, 19 schließen ADF mit ihm, während C : ממת hat, BG ממת und E die Spielerei <: <: TOT, die sich auch sonst in der Umgebung Wir haben hier nicht das Fragezeichen, sondern wohl -Sehr häufig findet sich auch :, aber fast nur als Füllsel, so wenn der erste oder letzte Buchstabe der Zeilen frei gelassen wird oder in der Mitte, oft zu zweien und dreien.

Andre Zeichen, die sich vereinzelt finden, dürften nur Spielarten der schon erwähnten sein.

Die Interpunktionszeichen sind nach der Tinte zu urteilen in der Regel von dem Schreiber des Textes.

Interpunktionszeichen finden sich nicht nur in Büchern, sondern auch in Rollen. Doch sind ικλμπαρτφχ fast interpunktionsfrei, dabei ist ein Teil von ihnen kursiv geschrieben. Auch Gaster erwähnt a. a. O. S. 520, daß seine Rolle nur i und ·· kennt.

Zu 3. Die kritischen Lesezeichen zerfallen in zwei Klassen. Erstens in solche, die dazu dienen, für das Auge gleichlautende, doppeldeutige Worte zu unterscheiden, und zweitens in solche, die dem massoretischen ° bei den Kres und Ketibs entsprechen, um eine andre Lesart anzudeuten oder die eigene zu verdächtigen. Wir können in diesem letzten Fall natürlich nicht sagen, in wie weit eigene grammatische oder exegetische Erwägung vorliegt oder Einsicht in andre Handschriften.

So wird über איז zur Unterscheidung von der Akkusativpartikel sehr gern ein wagrechter Strich gesetzt, also און, אווי, אווי, אווי, באר Ebenso erhält ihn die 1. Sgl. Impf. der I א im Unterschied zu der 3 Perf. dieser Verben, אווי לאר, desgl. unterscheidet man hierdurch און, Zeuge" von der Präposition און, און "Gott" von der Präposition און, auch das Pron. און von 'otha und 'itta. Ferner ist

אשר "Karmesin", nicht das Zahlwort, wird der Ort, nicht das "Heiligtum", der Stamm, nicht das Pronomen לד Imper. von הלך, nicht – לד ח. pr., nicht שע הובאר 
Doch ist natürlich von strenger Durchführung dieses Prinzips keine Rede, so wenig wie bei der andern Klasse.

Etwas andrer Art sind die kritischen Zeichen, die angewendet werden zur Andeutung oder Negierung von Vokalen selbst:

Gen. 24,43 השקני AB gegen השקני CDEFKNWXZUB β; V. 59 החות AB (Fohne —) gegen החותה CDGWXZUB. So hat Gen. 29,12 C חותה gegen חותה DEG γ und החותה AB. Gen. 1,12 hat E für das gebräuchliche החות vielmehr החותה. Gern erhalten die Imps. der היה mit Waw Consec. am Schlusse oben einen wagrechten Strich, also יובן ויבן היבן. Daß der Strich im gewissen Sinne schon zur Andeutung des Vokales dient, zeigt der Umstand, daß er oft mit arabischem Damma wechselt. So hat Gen. 24,59 D — allerdings sec. manu — בחות, oder Dt 3,17 A השפות 4,49 δ הוא, oder Gen. 50,14 G\* השקני Gegen die Korrektur 2. Hand

Zu 4. Es mußten sämtliche Textvarianten gebucht werden. Es zeigte sich dabei, daß bei Kennicott selbst da, wo er bemerkt, daß die Handschriften ganz kollationiert seien, doch außerordentlich flüchtig von ihm, bzw. seinen Gewährsmännern vorgegangen worden ist. Immerhin ergänzte sich seine Variantensammlung mit der meinigen dahin, daß wir im allgemeinen die Entstehung unsere Handschriften des hebr. samar. Pentateuchs nicht anders erklären dürsen als die der Tora der Juden. Sämtliche Handschriften gehen zurück auf einen Archetypus, der irgendwann und wo einmal zum heiligen Text der samaritanischen Gemeinde erklärt worden ist², und der dann dem Wortlaut seines Textes nach möglichst treu weiter fortgepflanzt wurde. Die Varianten sind fast ausschließlich nur orthographischer Art, oder sie betreffen höchstens kleinere Abweichungen, so in bezug auf Kopula oder Partikeln, wovon sich jeder sofort überzeugen kann, wenn er Kennicotts Variantensammlung ansieht. Auch die bekannten größeren Zusätze des Sam. gegen unsern jüdischen Text sind in allen Handschriften gleichmäßig vorhanden. Wo Wörter fehlen, lassen sich sicher Schreibfehler nachweisen.<sup>3</sup>

z Ich will nicht die Schwierigkeiten jeder Kollationierung verkennen. Trotzdem ich mich der größten Sorgfalt beflissen habe, — ich habe für jede kollationierte Seite nochmals Stichproben vorgenommen, — bin ich sicher, daß mancher
Lapsus vorgekommen sein wird, den ich indessen während der Korrektur zu beseitigen hoffe. Bei der Buchung der Interpunktions- und Lesezeichen ist zu beachten, daß mancher Punkt abgesprungen und mancher als Schmutz hinzugefügt sein wird. Ein Teil der russischen Rollentorsi ist ein wahres Augenpulver,
und selbst bei guten Handschriften ermüdet das Auge.

<sup>2</sup> Ob die heilige Rolle in Sichem diese Vorlage ist, scheint mir nach Rosens Wiedergabe eines Teiles von ihr in ZDMG XVIII 582 ff mehr als fraglich, da sie sich gerade nicht durch alte Orthographie auszeichnet. Auch ich habe nie an das Riesenalter der Rolle geglaubt, und es dünkte mir Gasters (S. 533) Vermutung sehr plausibel, wonach der part בן מנחס בן בן מנחס בן

<sup>3</sup> Bei Herstellung des Urtextes wird man natürlich auch die Fragen nach den Handschriften, ihren Familien und Stammbäumen ins Auge zu fassen haben. Ist die

Dieses letzte Resultat gibt mir den Mut, den hebräischen Text der Samaritaner wieder herzustellen, ehe ich sämtliche Handschriften kollationiert habe. Gewiß, Vollständigkeit wäre wünschenswert, aber ich sehe die Möglichkeit nicht ein, wie ich, wenn ich so weiter wie seither arbeite, zum Ende kommen soll. Der seitherige Weg war zeitraubend. Es gingen oft zwei bis vier Monate drüber hin, bis die bestellten Handschriften kamen. Und wenn sie kamen, kamen sie sicherlich nicht in der Ferienzeit, sondern während des Semesters, in dem ich 22—24 Schulstunden wöchentlich zu geben hatte. die Bibliotheksräume sind oft nur während der Schulstunden geöffnet und auch nicht bis in die Nacht hinein; wenn's dunkelte, hieß es oft früh abbrechen. Dazu sind viele öffentliche Bibliotheken des Auslandes immer noch nicht bereit, ihre Schätze zu verleihen, trotzdem sie die unsrigen erhalten. Und ich kenne Private, die samaritanische Schätze haben, sie aber fremdem Auge geradezu verschließen, um gelegentlich klingendes Kapital daraus zu schlagen, wenn ein Krösus darauf hineinfällt. Ich hoffe nur, daß diese meine Ankündigung und meine Ausgabe, wenn sie, so Gott will, erscheint, die Papiere dieser Spekulanten tüchtig im Kurs fallen läßt. Geht es wirklich nicht an, einzelne Handschriften Gelehrten mit in ihre Wohnung zu geben, wie es vor dem Brand in Mommsens Haus der Fall war? Ich denke, die Handschriften sind dort sicherer als im Postwagen der Eisenbahn, der sie uns bringt. mir oder der hiesigen Stadtbibliothek keine Handschriften leihen, so muß ich eben an die Fabel von Muhammed und den Berg denken. Aber dann brauche ich ein Jahr Urlaub und das Geld für einen Vertreter und meine Reise. Da für die Erfüllung = meiner desideria anscheinend doch keine Aussicht ist, will ich denn an die Ausgabe gehen, zu deren Herstellungskosten hoffentlich eine Gelehrte Gesellschaft etwas beitragen wird, damit Herr Töpelmann in Gießen, der sich freundlichst als Verleger mir zur Verfügung gestellt hat, nicht zu großes Risiko trägt. Ich habe ja die Bezeichnungen so gewählt, daß jeder später in sein Handexemplar noch

verschiedene Orthographie eine Folge verschiedener Schulen? Verteilen sich diese auf die einzelnen samaritanischen Gemeinden in Damaskus, Sichem und Kairo?

weiter Handschriften-Varianten, Interpunktionen und Lesezeichen eintragen kann. Am Resultat werden sie freilich nichts ändern, und deshalb kann ich die Ausgabe auch so wagen.

Ich werde nicht eine einzelne Handschrift abdrucken, sonden den Text aus den Handschriften herzustellen versuchen. Der Malstab ist hauptsächlich die Orthographie. Je älter diese ist, um so mehr nähern wir uns dem Archetypus. Und die Orthographie ist um so älter, je weniger sie die Vokalbuchstaben anwendet, und je mehr sie den Regeln der hebräischen Grammatik entspricht. Ich will einstweilen verraten, daß AB (also auch wohl V), die ja unsen Drucken zugrunde liegen, im allgemeinen ausgesucht alte Orthographie haben, trotzdem in vielen Punkten andre Handschriften wieder den Vorzug verdienen. Ich werde natürlich keinen Text herstellen, ohne in einem besonderen Teile der Prolegomena jeweils die Begründung meiner Lesart zu geben. Von den aramäischen Paraphrasen und den arabischen Übersetzungen sehe ich bei der Rekonstruktion ab. Einmal haben wir keine kritische Gesamtausgabe dieser, wissen also damit nur wenig über ihre Brauchbarkeit, und sodann dünkt es mir ein Vorzug, den hebräischen Pentateuch der Samaritaner nur aus hebräischen Handschriften herzustellen.

Ich gedenke den Text auf jeder Seite so zu gestalten: Oben der Text, durchgedruckt, d. h. nicht in der Verschwendung, die Gamaritaner lieben, ohne jegliche Interpunktions- und Lesezeichen; Abschnitte nur bei den DYP, ohne die fast offizielle freie Zeile. Arabische Ziffern in petit bezeichnen den massoretischen Versanfang, die Kapitelangaben treten an den Rand. Der kritische Apparat, der unter dem Text steht, enthält vier Abschnitte:

1. offenbare Schriftfehler, Rasuren und Korrekturen, sofern sie nicht zu buchen brauchen sind unter 2. den eigentlichen Varianten,

3. Lese- und Vokalzeichen und 4. die Interpunktionszeichen. Die nach den allgemeinen Regeln am richtigsten würden dabei zuerst gebucht, die andern kämen nach.

Selbstverständlich wird nur mit den uns geläufigen hebräischen Typen gedruckt, denn sie sind genaue Äquivalente der samaritanischen, da wir einen allen Anforderungen entsprechenden Schnitt noch nicht besitzen. Noch die neusten samaritanischen Typen, wie wir sie in Nöldekes Festschrift I S. 536 sehen, sind schauderhaft. Dazu würde ein samaritanischer Satz das Werk nur verteuern und die Abnehmerzahl verringern.

Die Prolegomena aber werden behandeln:

- 1. die seitherigen Drucke,
- 2. genaue Buchung und womöglich Beschreibung sämtlicher Handschriften,
- 3. Begründung des von mir hergestellten Textes,
- 4. Vergleichung des Sam. mit unserm massoretischen Texte, mit dem Text des Buches der Jubiläen, mit LXX und deren Rezensionen, vor allem mit Symmachus, der ja ein Samariter gewesen sein soll. Die Frage nach dem Σαμαρειτικόν des Origenes kommt hier in Betracht. Durch Untersuchung aller dieser Fragen hoffe ich dann die Hauptfrage zu lösen, nach dem Alter und der Herkunft der samaritanischen Tora. Beim Vergleich von Sam. mit Mass. dürfen Interpunktionen, kritische Zeichen und Vorlesungsabschnitte nicht außer acht gelassen werden.

Das sind meine Pläne. Gibt mir Gott Kraft, und erhält er mir meine Gesundheit, so hoffe ich, in nicht allzu ferner Zeit das Werk vorlegen zu können. Ich bin inzwischen jedem dankbar, der mich dabei mit Rat und Tat unterstützt, und werde Belehrungen und Winke gern annehmen.

## Ein tolles Versehen.

The Books of Kings S. 293 habe ich zu 2 K 23, 4 bemerkt: "GL renders èν τῷ ἐμπορισμῷ τοῦ Χειμάρρου Κεδρων, but how this translation originated is just as obscure as is evident that it cannot be made the basis for an emendation of the Received Text". Es erklärt sich dieser törichte Satz daraus, daß er zu einer Zeit niedergeschrieben worden ist, in der mich meine Augen, ohne daß es mir bewußt war, bereits im Stiche zu lassen begonnen hatten, und gedruckt zu einer Zeit, in der ich unter Schwierigkeiten wieder lesen zu lernen begann. Aber freilich doch nicht nur daraus. Es muß mich wohl ein besonders schlimmer Geist der Schlassucht überfallen gehabt haben, als ich diese Worte niederschrieb. Denn auch ohne Field, der die Lesart richtig nach 5H المناه معبراً المناه علمه المناه المناه علمه المناه ال als eine der Quinta angehörende rekognosziert, hätte ich das Verlesene sofort zu בשרפת – בשרפת verbessern und daraus auch für 19, 26 die entsprechende Nutzanwendung ziehen müssen, dort die Lesart der Quinta nicht übersehen dürfen. Ich stelle mich dafür hier gebührendermaßen an den Pranger.

B. St.

## Bibliographie

von Lic. Dr. A. Frhr. v. Gall.

Deissmann, A., Verkannte Bibelsitate in syr. und mesopotamischen Inschriften, s. Philologus o5. S. 475—478.

iver, S. R., On Dillmann's crit. position, s. ET XVII, 7 (march o6). S. 282—285.

:11, W., Lehrb. der allg. Einl. in das A. T. Paderborn 1906. X 244 S. 80. [Ein Buch, das auch den evgl. Studierenden sur Benutzung zu empfehlen ist. — v. G.].

ister, M., Massoretisches im Samaritanischen, Nöld. F. S. 513—536. [Nöld. F. ist hier u. weiter die Abk. f. die Orientalischen Studien Theod. Nöldeke zum 70sten Geburtstag (2. Märs 1906) gew. von Freunden und Schülern u. in ihrem Auftrag hersg. v. C. Bezold. 2 Bände. Gießen 1906. LIV. 1187 S. 80. — v. G.].

Gautier, L., Introd. à l'A. T. Lausanne 1906. 2 vols. XVI 672. 642 S. Geden, A. S., a. Ritson, J. H., The mass. notes cont. in the edit. of the Hebr. Scriptures publ. by the Brit. a. Foreign Bible Soc., transl. a. expl. by A. S. G., with the co-operation of J. H. R. London 1905. 95 S. Kaulen, Fr., Einl. in die h. Schriften A. u. N. T.'s. 3 Tl. 5. verb. Aufl. Freiburg i. B. 1905. VI 271 S. 80.

König, E., Prosa u. Poesie im A. T., s. ThLBl. XXVI 601—605. 617—619. Lightley, J. W., Les Scribes (étude sur leur origine chez les Israelites). Cahors 1905. (Thèse). 83 S.

M. F., Le nuove ipotesi bibliche del prof. Cheyne, s. StR. 05, V S. 529—533. owack, W., Metrum u. Textkritik. Nöld. F. S. 659—670.

Raven, J. H., O. T. introd., General a. special. London 1906. 362 S. 80. ch midt, H., Zur rhytm. Übers. hebr. Poesie, im 13. Bericht des Verbandes ehemal. Mitglieder des Kloster Naumburg a. Q. S. S. 1905. 17 S. Staerk, W., Die Entstehung des A. T. Leipzig 1905. 170 S. 80. (Sammlung Göschen B. 272).

Strack, H. L., Einl. in d. A. T., einschl. Apokr. u. Pseudep. Mit eingeh. Angabe der Liter. 6. neubearb. Aufl. München 1906. VIII 256 S. 80. (Sammlung Göschen B. 272).

Strack, H. L., Einl. in d. A. T., einschl. Apokr. u. Pseudep. Mit eingeh. Angabe der Liter. 6. neubearb. Aufl. München 1906. VIII 256 S. 80. (Sammlung Göschen B. 272).

Strack, H. L., Pare, I. W. Rothstein. S. 639

- † Conybeare, F. C., a. Stock, St. G., Selections from the Septuagint ace. we the text of Swete. London 1906. 313 S. † Denk, J., Die Italazitate in der großen Cambridger LXX, s. BZ. IV, I (06). Gengnagel, K., Über die Notwendigk. einer neuen Bibelübers. veranschanlicht an einer zeitgemäßen Wiedergabe des Propheten Habakuk. Darmstadt 1906. 8 S 160
- The Old Testament in Greec accord to the text of Cod. Vat. supplem. from other uncial mss., with a crit. appar. containing the variants of the chief ancient authorities for the text of the Septuagint. Ed. by A. E. Brooke a. N. Mc. Lean. Vol. I. The Octateuch part I. Genesis, Cambridge 1906. ancient authorities for the text of the Septuagint. Ed. by A. E. Brooke a. N. Mc. Lean. Vol. I. The Octateuch part I. Genesis, Cambridge 1906. VIII. 155 S. 4°.

  † Die Regenbogenbibel. Eine neue intern., krit. Bibel-Übersetsung mit farbiger Unterscheidung der verschiedenen Quellen, nebst erklär. Anmerkgn. u. sahlr. Abb. hersg. v. P. Haupt. Mit 14 Proben der Abb. Leipzig 1906. 39 S. Lex. 8°. (Beschreibung der Bibel durch F. Jeremias).

  † Stapfer, E., Une nouv. traduction de la Bible, s. RChr. avr. 06. S. 327—332. Oesterley, W. O. E., Codex Taurinensis (Y) III, a. JThSt. VII, 26 (Jan. 06), S. 228—235; 27 (apr. 06), S. 373—391.

  † Becker, J. C., Babel Bibelens grav. Odense 1906. 160 S. 8°.

  † Bennet, W. H., Archaeology a. criticism, a. Cont. Rev. Apr. 06.

  † Boyer, T., Assyria a. Israel, s. The Interpr. Jan. 06.

  † Köberle, J., Zum Kampf um das A. T. 3 Vorträge. Wismar 1906. 102 S. 8°.

- 102 S. 8°. † Orr, J., Problems of the O. T. considered with ref. to recent criticism.

- † Orr, J., Problems of the O. T. considered with ref. to recent criticism. London 1906. 334 S. 12°.

  † Price, I. M., Some phases of the liter. of the O. T. a. the liter. of the ancient Orient, s. Bapt. rev. a. Exp. apr. of. S. 248—263.

  † Winckler, H., Der alte Orient u. die Bibel, nebst e. Anhang Babel u. Bibel u. Bibel u. Babel. Leipzig 1906. 47 S. 8°. (Ex Oriente lux. B. II, Heft 1).

  † Cook, St. A., O. T. notes 1) P's genealog. a. chronolog. lists 2) the cosmolog. theory., s. Exp. Jan. of. S. 92—96.

  † Howorth, H. H., Some unconventional views on the text of the Bible VI. s. PSBA. XXII, 7 (05). S. 267—278.

  † Lanz-Liebenfels, J., Anthropozoon biblicum, Biblio-Exegeticon IV. Anthropogonie, s. VB. 05, 4. S. 395—412.

  Yahuda, A. S., Die bibl. Exegese in ihren Beziehgn. s. semit. Philologic. Berlin 1906, im 24. Bericht der Lehranst. f. Wissensch. des Judent,'s S. 1—26. Aptowitzer, V., Le commentaire du Pentateuque, attribué à R. Ascher B. Jehiel, s. RÉJ. 57 (Janv. of). S. 59—36.

  Asmußen, Priesterkodex u. Chronik in ihrem Verhältn. s. einander, s. ThSt.
- Asmußen, Priesterkodex u. Chronik in ihrem Verhältn. s. einander, s. Thak. o6, 2. S. 165-179.

  König, E., Eine neue Wendung in der Pentateuchkritik?, s. ZER. Apr. o6. König, E., E. S. 208-217.
- Gordon, A., R., The religious value of the narratives in Gen., s. Hibb. Journ oct. o5. S. 163-179.

  † Strack, H., Die Glaubwürdigk. der Patriarchengesch., s. RCh o5, 8 S. 380-388.
- Nestle, E., Abel im Concordantiarum Thesaurus, s. BZ IV, 1 (06). Riem, J., Die Sintflut. Eine ethnogr.-naturw. Unters. (Christt. u. Zeitg. H. 9) Sttgrt. 1906. 54 S. 8.
- Stigrt. 1900. 54 S. S.

  Algyogyi-Hirsch, H., Zur Erklärung von DYNTD) Gen. 10,13. 1. Chros. 1,11, o. VB 05, 4. S. 412—422.

  † Moffat, J., A daughter of Jacob, s. Exp. march o6. S. 226—235.

  Matthes, J. C., De tien geboden, s. TThT. IV, 1 (06) S. 44—77.

  † Rentschka, P., Die Dekalogkatechese des h. Augustin. Ein Beitrag L. Gesch. des Dekalogs. Kempten 1905. VIII. 178 S. 8.

```
Wildeboer, G., Nog eens de Dekal., s. ThSt. 06. S. 93—110.
† Bruston, C., L'histoire sainte sacerdotale et le deutéronome primitif, s. RThQR. 06, 2. S. 143—159. [Auch S. A. Paris 1906. 40 S. 8º.]
† Abû Zakarjâ Jahjâ (R. Jehuda) ibn Bal'am, Arab. Komm. s. Buche der Richter. Zum 1. Mal hrsg. v. S. Poznanski. Frankfurt a. M. 1906.
  25 S. 8°.
Cook, St. A., Notes on O. T. history. III.
                                                                                                                                          Judg. 10,6—1. Sam. 8, s. JQR.
  XVIII, Nr. 70, S. 347—359.
Duhm u. Matthes, J. C., Anmerkgn. s. Simsonsage, s. TThT. IV, 2 (06).
             . 224—227.
  † Voelter, D.,
                                                      Obmerkingen over de Simsonsage, s. TThT. IV, I (06).
        S. 78—90.

    Zapletal, V., Der biblische Samson. Freiburg (Schweiz). IV, 80. 8°.
    Crockett, W. D., Books of the kings of Judah a. Israel. Harmony of the books of Sam., Kings etc. in the text of the vers. of 1884. London 1906. 8°.
    Schulz, A., Die Quellen z. Gesch. des Elias. Ein Beitrag z. Erklärung der Kanishankan Personalen von Gesch.

Königsbücher. Braunsberg 1906. 19 S. (Progr.)

† Maclaren, A., The books of Is. a. Jer. Is. chaps. 49—66. Jer. (Expositions of Holy Script.). London 1906. 412 S. 8°.

† Wright, C. H., The book of Is. a. other hist. essays. London 1906. 351 S. Kennett, R. H., The prophecy in Is. 9,1—7, s. JThSt. VII, 27 (apr. 06).
        S. 321—342.
Féderlin, L., Apropos d'Is. 10, 29—31, s. RB. NS. III, 2 (avr. 06). S. 266—273. † Hontheim, J., Anmerkungen zu Is. 40, s. ZKTh 30, I (06). Morris, W. D., Double for all her sins', s. ET. XVII, 7 (march 06). S. 286 f. [L. D'BD, für D'BD. v. G.]
[L ETED für ETED. v. G.]
Condamin, A., Double for all her sins, s. ET. XVII, 7 (apr. 06). S. 335.
† Bruston, E., Le prophète Jér. et son temps. (Ét. de critique et d'histoire. Cahors 1906. 231 S. 8° (Thèse).
† Dujardin, E., Le prophétisme juif: le roman de Jér., s. Merc. de France 15 oct. 05. S. 551—565.
† König, E., Der Jeremiaspruch 7, 21—23, nach s. Sinn, s. kultusgesch. Stellung u. s. geistesgesch. Anlaß unters., s. ThStKr. 06, 3.
Parish, O. W., The Ethiopian's skin, s. ET. XVII, 7 (march 06). S. 287.
[Jer. 13. 23.]
  † Venetianer, 23, 220, 40 S. 80. 40 S. 80. 80. † Bahr, H., Der Prophet Amos, s. VB. 05, 3, S. 229-257; 4, S. 345-367. † Meinhold, J., und Lietzmann, H., Amos, der Prophet. Hebr. u. griech. hersg. Bonn 1905. 32 S. 80. (Kl. Texte f. theol. Vorlesungen u. Übungen.
Nr. 15.)
Schmidt, Absicht u. Entstehungszeit des Buches Jona, s. ThStKr. 06, 2
         S. 180-
                                 -199

Müller, Hab. 3, 16<sup>b</sup> u. Zeph. 3, 19<sup>a</sup>, s. ThStKr. 06, 3.
Davies, T. W., The Psalms, vol. II, 73—150 (Century Bible). Introd. Rev. vers. With notes a. index. Edinburgh a. London 1906. 380 S. 12°.
Davies, T. W., Brief studies in Psalm criticism Nöld. F. S. 641—650.
Gunkel, H., Ausgew. Psalmen übers. u. erkl. 2. verbess. u. verm. Aufl. Göttingen 1905. XII, 285 S. 8°.
Hoberg, G., Die Psalmen der Vulg., übers. u. nach d. Literalsinn erkl. 2. verm. u. verb. Afl. Freiburg i. Br. 1906. XXXVI, 484 S. 8°.
```

- † Keble, J., The Psalter in Engl. verse, with an introd. by H. Gr. the Archbishop of Armagh. London 1906. 488 S. 180.
  † Leimdörfer, D., Die Himmel rufen: eine Studie zur Psalmenforschung. Frankfurt a. M. 1905. 11 S.

  Oesterley, W. O. E., A lost Uncial Codex of the Psalms, s. ET. XVII, 8 (may 06). S. 353—358.

  Dijkema, F., Ps. 2, s. ThT. 40, 4 (06), S. 253—276.
  † Reinach, S., Le verset 17 du ps. 22, s. RHR (sept. oct. 05), S. 260—266.
  † Réville, J., Le verset 17 du ps. 22, réponse au précédent article, s. RHR (sept. oct. 05), S. 267—275.

  Stade, B, Die poet. Form v. Ps. 40, Nöld. F. S. 627—639.
  † Riedel, W., Die Stufenpsalmen, s. NKZ 06, I, S. 43—56; 2, S. 83—105.
  † Driver, S. R., The Book of Job in the rev. vers. Oxford 1906. XXXVI, 133 S. 80.

- † Driver, S. R., The Book of Job in the rev. vers. Oxford 1906. XXXVI, 133 S. 80.
  † Hirsch, S. A., A commentary in the Book of Job. From a hebr. ms. in the Univ. libr., Cambridge. London 1905. VIII, 130. 264 S. 80.
  † Scerbo, F., Note crit. ed eseg. sopra Giobbe. Firenze 1906. 66 S.
  † Storck, W., Das Buch Hiob. In stabreim. Langzeilen, Deutsch. Münsteri. W. 1906. XVIII, 104 S. mit Bildnis. 80.
  Taylor, J., Job and Is. in the "Ztschr. f. ATW.", s. ET. XVII, 7 (march of) S. 277 f. From a hebr. ms. in 264 S. 80.
- Taylor, J., Job and Is. in the "Ztschr. f. ATW.", s. ET. XVII, 7 (march of) S. 277 f.

  † Liber Ecclesiastae. Textum hebraicum critice et metrice ed. V. Zapletal Halle 1906. 27 S. 80°

  † Klinkenberg, W. T. K., Het boek "de Prediker", s. GV. XL 06.

  † Black, A., Ruth, a hebr. ideal. London 1906. 246 S.

  Juynboll, W., Het boek Ruth uit het oogpunt der vergelijkende rechtsweinschap, s. ThT. 40, 2 (06). S. 158—180.

  Landauer, S., Zum Targum der Klagelieder. Nöld. F. S. 505—512.

  † Laur, E., Thr. 1., s. BZ. 05, 3. S. 251—262.

  † Jampel, S., Esther, e. histor-krit. Untersuchung, s. MGWJ 49, NF. XIII 78.

  S. 405—426: 9/10 S. 513—533.

  Pope, H., Why does the protestant church read the book of Esther?, s. Dubl. Rev. july 05. S. 77—98.

  Lévy, J., Les soixante-dix semaines de Dan. dans la chronol. juive, s. RÉJ T 51 Nr. 102 (1 avr. 06) S. 161—190.

  † Rießler, P., Der Urtext der Bücher Esdr. u. Neh., s. BZ 06, 2, S. 113—118.

  Wright, Ch. H. H., Daniel and his prophecies. London 1906. XXII. 334 S. 80.

  Howorth, H. H., The modern Roman canon s. the book of Esdr. A. a Prace VIII.

- 334 S. 80.

  Howorth, H. H., The modern Roman canon at the book of Esdr. A., s. JThSt. VII, 27 (apr. o6) S. 343—354.

  † Elhorst, H. J., Die beiden Makkabäerbücher u. die Vorgesch. des jäd. Freiheitskrieges, s. VB 05, 4. S. 367—394.

  Ginzberg, L., Randglossen z. hebt. Ben Sira, Nöld. F. S. 609—625.

  † Jansen, A., Einige textkrit. u. exeget. Anmerkgn. z. Buche Ekklesiastica, s. BZ. IV, I (06) S 20—24.

  † Müller, W., Das Buch Sira, aus der Vulgata übers. u. mit Anmerkgn. vers. Regensburg 1905. VIII, 216 S. 160.

  Rothstein, J. W., Ein Specimen criticum z. hebr. Texte des Sirachbuckes, Nöld. F. S. 582—608.

- Rothstein, J. W., Ein Specimen criticum z. hebr. Texte des Sirachbuches, Nöld. F. S. 583-608.

  † Moulin, F., Les doctrines du livre d'Hénoch, s. R. du clergé franç. 1642.

  o6. S. 561-592.

  Hart, J. H. A., Philo of Alexandria, s. JQR XVIII, Nr. 70 (Jan. 06) S. 330-346.

Barth, J., Formangleichung bei begriffl. Korrespondenzen. Nöld. F. S. 787 -- 796.

Budde, K., Zur Gesch. der tiber. Vokalisation. Nöld. F. S. 651—657.

Dhorme, P., Les formations par analogie dans le verbe hébreu, s. RB. NS. III (Janv. 06) S. 114—126.

† Levy, J. B., Schaareh Limmud. Hebr. Lesefibel. Rödelheim 1906. 21 S. 80.

† Levy, J. B., Schaareh Thorah. Vorstufe des Übersetzungsunterrichts im Hebraischen. Rödelheim 1906. 22 S. 80. Juynboll, Th. W., Über die Bedeutung des Wortes 'amm. Nöld. F. S. 353 -356. Kautzsch, E., Die sog. aramaisierenden Formen der Verba p'' im Hebr. Nöld. F. S. 771-780. † König, E., Z. neueren lexik. Bearbeitg. des Althebr., s. ThLBl. 22. Sept. 05. S. 449-451.
† Margel, M., Deutsch-hebr. Wörterb. Požega 1906. XIV, 867 S. 8°.
† Montet, E., Grammaire Minima de l'Hébreu et de l'Araméen Bibliques.
2 éd. Paris 1905. VIII, 56. Moore, G. F., הַיֹּתְרָת עַל הַלְּבֵר "Lobus caudatus" a. its Equivalents, Λοβός אַרָּעָלְיִי הָּרָבּיּלְ, אַרְעָּלְיִי הְּרָבּיּלְ, אָרָעָלְיִּי הְּרָבּיִּלְּיִי הִינְיּעָלְיִי הְרָבּיִּלְּיִ, אַרָּעָּיִי הְרָבּיִּלְּיִי, אַרָּעָּיִי הְרָבּיִּלְּיִי, אַנְּעָּעְ הִינְיִינְיִי, אַנְּעָּעְ הִינְיִי, אַנְּעָעְ הִינְיִי, אַנְּעָעְ הִינְיִי, אַנְּעָעְ הִינְיִי, אַנְּעָעְ הִינְיִי, אַנְיִי, אָנְיִי, אָנִיי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אָנְיִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְייִי, אַנְיִי, אַנְיִי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיִי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אָּנְיי, אָנְיי, אָנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אַנְיי, אָנְיי, אָנְיי, אָּנְיי, אָנְיי, אָּנְיי, אָּנְייּי, אָנְייּי, אָנְייּי, אָנְייּי, אָּנְייּי, אָנְייּי, אָּנְייּי, אָנְייּי, אָנְיי, אָּנְיי, אָנְיי, אָנְיי, אָּנְיי, אָּנְיי, אָּנְיי, אָּנְיי, אָּנְיי, אָּנְיי, אַנְיי, אָנְיי, אָנְיי, אָנְיי, אָּנְייּי, אָנְייּי, אָנְיי, אָנְיי, אָנְיי, אָּנְיי, אָּנְייּי, אָּנְיי, אָנְיי, אָּנְייּי, אָנְייּי, אָּנְייּי, אָנְייּי, אָנְייּי, אָּנְייּי, אָּנְייּי, אָּנְייּי, אָּנְייּי, אָּיי, אָנְייּי, אָּנְייּי, אָּיי, אָּיי, אָּייי, אָּיי, אָנְייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָּיי, אָּייי, אָייי, אָּייי, אָּייי, אָייי, אָּייי, אָייי, אָּייי, אָייי, אָּייי, אָּייי, אָנְייי, אָּייי, אָייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָּייי, אָייי, אָייי, אָּייי, אָּייי, אָייי, אָּייי, אָייי, אָייי, אָּייי, אָּייי, אָייי, אָּייי, אָייי, אָייי, אָייי, אָּייי, אָיי, אָייי, אָייי, אָייי, אָייי, אָ 21 autogr. S. 80. Seybold, C. F., Hebraica: I. Berīth. 2. Rōsch keleb, rōsch ḥamōr. Nöld. F. S. 757—760.

S. 757—760.

† Steuernagel, C., Methodische Anleitung z. Hebr. Sprachunterricht. Im Anschluß an des Vers.'s hebr. Gramm. Berlin 1905. 48 S.

† Taylor, C., The Alphabet of B. Sira, s. JTh. XXX, 59. S. 95—132.

† Touzard, G., Grammaire hébr. abrégée. Paris 1905. XVII, 395 S. 8.

Ungnad, A., Die gegenseitigen Bezieh. der Verbalformen im Grundstamm des sem. Verb, s. ZDMG. 59, 4 (05) S. 766—768.

Baentsch, B., Altorientalischer u. israelitischer Monotheismus. Ein Wort zur Revision der entwicklungsgeschichtl. Auffassung der israelit. Religionsgeschichte. Tübingen 1906. XII, 120 S. 80.

Tübingen 1906. XII, 120 S. 80.

† Battifol, Le judaisme de la dispersion tendait-il à devenir une église?,
s. RB. NS. III, 2 (avr. 06) S. 197—209.

Baudissin, W. W. Gr.. Esmun-Asklepios. Nöld. F. S. 729—755.

† Binet-Sanglé, Les prophètes Juifs (Etude de psychologie morbide). Des origines à Elie. Paris 1905. 331 S. 180.

Cameron, G. G., The Masai and their primitive traditions, s. ET XVII, 5 (febr. 06) S. 219—224; 6 (march 06) S. 254—258; 7 (apr. 06) S. 315—319.

† Clodd, E., Animism the seed of religion. London 1906. 100 S.

† Cornud, E., Le dieu du peuple d'Israël et Ernest Renan. Montauban.
112 S. (Thèse.)

† Crawley, E., Tree of life. Study of Religion. London 1905. 350 S. 80. † Day, E., The search for the prophets, s. Monist July 05. S. 386—397. Deubner, L., Niederlegen des neugeborenen Kindes auf die Erde s. ARW. 9, 2, (06) S. 287.

9, 2, (00) S. 287.

Dibelius, M., Die Lade Jahwes. Eine relig.-gesch. Untersuchung. Mit 13
Abb. im Text. Göttingen 1906. VIII, 128 S. 8°. (Forschungen z. Religion u. Literatur des A. u. N. Test. Heft 7.)

Domaszewski, A. v., Virgo Caelestis. Nöld. F. S. 861—863.
† Dujardin, E., La source du fleuve chrétien. Hist. crit. du Judaïsme ancien et du christianisme primitif. Le judaïsme Paris 1906. 419 S.

† Dujardin, E., Le prophétisme juif., s. Merc. de France. 15 janv. 06. S. 203—213. † Dussaud, R., Notes de mythologie syrienne. II—IX et index. Paris 1905, S. 67-١, -189 † Eberhardt, F. W., The preacher as prophet, s. Bapt. Rev. et Exp. jan. of. S. 68—81. 1, 1 Eerdmans, B. D., Das Mazzoth-Fest. Nöld. F. S. 671-679. † Elbogen, S., Was lehrten die Pharisäer? Wer waren die Pharisäer? Canad ŗ. 1:1 † Elbogen, S., was tenten decomposition of the control of the cont 1: ۲. Ē C ìĘ ٠Ć † Kluge, O., Die Idee des Priestertums in Israel-Juda u. im Urchristesta. Ein relig.-gesch. u. bibl.-theol. Vergleich. Lpzg. 1906. VIII, 67 S. 30. König, E., Has the name Jahwe' been found among the Canaanites? s. Fl. XVII, 7 (apr. 06). S. 331—333.

Lagrange, J., Notes sur les prophéties messianiques des derniers Prophète, s. RB. NS. III, 1 (Janv. 06). S. 67—83.

† Lang, A., The secret of the Totem. London 1905. X, 215 S.

† Lassberg, C. v., das A. u. N. T. als Menschenwerk od. Wahrh. u. Dicht, im Bibelglauben. Die Entwicklg. des Judent.'s u. Christent.'s von der ältesta bis auf die neueste Zeit auf tatsächl. histor. Grundlage aus den Orig.-Quellen. Dresden 1906. XXIV, 651 S. 30.

† Lineham, J., Sin and sacrifice, s. Intern. Journ. of Eth. oct. 05. S. 88—98.

† Lo-More, Kort tractat over Openbaring en Ontwikkeling in Israëls Goddienst. Als Manuskript gedruckt. 24 S. 80.

Mari, F., Il sacrificio presso i Babilonesi e gli antichi Ebrei, s. StR. nov.-dic. 05. S. 582—605.

Marti, K., Die Religion des A. T. unter den Religionen des vorderen Orienta. (Zugleich Einführung in den "Kurzen Hand-Komm. zum A. T.) Tübingen ţ (Zugleich Einführung in den "Kurzen Hand-Komm. zum A. T.") Täbingen 1906. XII, 88 S. 8°.

Marti, K., Die Ereignisse der letzten Zeit nach dem A. T.. E. Skizze. Nöld. F. S. 681-698. F. S. 681-698.

Meltzer, H., Prolegomena z. Gesch. des isr.-jüd. Prophetismus, z. Prot. Monatsh. o6, 3, S. 84-102; 4, S. 141-164.

Oestrup, J., Smintheus. Z. homer. Mythologie. Nöld. F. S. 865-870.

Pfeiffer, A., Die Stellung der israel. Gesetzgebung z. den wichtigen Problemen des soz. Lebens. Freiburg 1905. 14 S. (Progr.)

Radermacher, L., Wallfischmythen z. ARW. 9, 2 (06) S. 248-252.

† Rogge, Ch., Religion u. soziale Frage im a. Israel, z. Konserv. Monatssch. Jan. o6. S. 408-416.

† Royce, G. M., The antagonism of the prophet and the priest, z. Ninet. Cest. jan. o6. S. 72-79.

Schwally, F., Die biblischen Schöpfungsberichte z. ARW. 9, 2 (06) S. 159-175. 7 Royce, G. M., 1 ne antagonism of the prophet and the priest, S. Ninet. Cell. jan. o6. S. 72-79.
Schwally, F., Die biblischen Schöpfungsberichte s. ARW. 9, 2 (o6) S. 159-175.
† Schwartz, E., Christl. und jüd. Ostertafeln. Mit 3 Taf. Berlin 1905. 197 S. 80. (AGG. N. F. B. VIII, Nr. 61.)
Sellin, E., Das israel. Ephod. Nöld. F. S. 699-717.
† Stengel, P., Opferblut u. Opfergerste, s. Herm. 41, 2. S. 230-246.
Sudhaus, S., Lautes und leises Beten s. ARW. 9, 2 (o6) S. 185-200.

Budde, K., Zur Gesch. der tiber. Vokalisation. Nöld. F. S. 651-657.

Dhorme, P., Les formations par analogie dans le verbe hébreu, s. RB. NS. III (Janv. 06) S. 114-126.

† Levy, J. B., Schaareh Limmud. Hebr. Lesefibel. Rödelheim 1906. 21 S. 80.

† Levy, J. B., Schaareh Thorah. Vorstufe des Übersetzungsunterrichts im Hebräischen. Rödelheim 1906. 22 S. 80.

Juynboll, Th. W., Über die Bedeutung des Wortes 'amm. Nöld. F. S. 353 -356. Kautzsch, E., Die sog. aramaisierenden Formen der Verba "" im Hebr. Nöld. F. S. 771-780. † König, E., Z. neueren lexik. Bearbeitg. des Althebr., s. ThLBl. 22. Sept. 05. S. 449-451. † Margel, M., Deutsch-hebr. Wörterb. Požega 1906. XIV, 867 S. 8°. † Montet, E., Grammaire Minima de l'Hébreu et de l'Araméen Bibliques. 2 éd. Paris 1905. VIII, 56. Moore, G. F., הַּיְתָרֶת עֵל הַכְּבַר "Lobus caudatus" a. its Equivalents, Λοβός 21 autogr. S. 8°. Seybold, C. F., Hebraica: 1. Berīth. 2. Rösch keleb, rösch hamör. Nöld. F. Seybold, C. F., Fiedraica: 1. Beriai. 2. Rosen actor, 1982 and 2. S. 757—760.

S. 757—760.

† Steuernagel, C., Methodische Anleitung z. Hebr. Sprachunterricht. Im Anschluß an des Verf.'s hebr. Gramm. Berlin 1905. 48 S.

† Taylor, C., The Alphabet of B. Sira, s. JTh. XXX, 59. S. 95—132.

† Touzard, G., Grammaire hébr. abrégée. Paris 1905. XVII, 395 S. 8.

Ungnad, A., Die gegenseitigen Bezieh. der Verbalformen im Grundstamm des sem. Verb, s. ZDMG. 59, 4 (05) S. 766—768.

Baentsch, B., Altorientalischer u. israelitischer Monotheismus. Ein Wort zur

Revision der entwicklungsgeschichtl. Auffassung der israelit. Religionsgeschichte. Tübingen 1906. XII, 120 S. 80.

† Battifol, Le judaïsme de la dispersion tendait-il à devenir une église?, s. RB. NS. III, 2 (avr. 06) S. 197—209.

Baudisn, W. W. Gr.. Esmun-Asklepios. Nöld. F. S. 729—755.

† Binat Sanglé Les prophères Inife (Rinda de psychologie morbide). Des

† Binet-Sanglé, Les prophètes Juifs (Etude de psychologie morbide). Des origines à Elie. Paris 1905. 331 S. 18°.

Cameron, G. G., The Masai and their primitive traditions, s. ET XVII, 5 (febr. 06) S. 219—224; 6 (march 06) S. 254—258; 7 (apr. 06) S. 315—319.

† Clodd, E., Animism the seed of religion. London 1906. 100 S.

Cornud, E., Le dieu du peuple d'Israël et Ernest Renan.

Cornug, E., Le use and L. 112 S. (Thèse.)
Crawley, E., Tree of life. Study of Religion. London 1905. 350 S. 80.
Day, E., The search for the prophets, s. Monist July 05. S. 386—397.
Deubner, L., Niederlegen des neugeborenen Kindes auf die Erde s. ARW.

† Day, E., The search for the prophets, s. monist july 05. S. 300—397.
Deubner, L., Niederlegen des neugeborenen Kindes auf die Erde s. ARW. 9, 2, (06) S. 287.
Dibelius, M., Die Lade Jahwes. Eine relig.-gesch. Untersuchung. Mit 13 Abb. im Text. Göttingen 1906. VIII, 128 S. 8°. (Forschungen z. Religion u. Literatur des A. u. N. Test. Heft 7.)
Domaszewski, A. v., Virgo Caelestis. Nöld. F. S. 861—863.
† Dujardin, E., La source du fleuve chrétien. Hist. crit. du Judaïsme ancien et du christianisme primitif. Le judaïsme Paris 1906. 419 S.

et du christianisme primitif. Le judaïsme Paris 1906. 419 S.

- ZDPV. XXIX, I (06). † Röhricht, R., Die Jerusalemfahrt des Kanonikm Ulrich Brunner v. Haugstift in Würsburg (1470).

  2 (06). Studien aus dem deutschen evgl. Institut z. Jerusalem, 7) Zimmermann, E, Chirbet el jehtd (bettir). (Mit I Karte). 8) Eckardt, R., da Jerusalem des Pilgers v. Bordeaux (333). (Mit I Karte). 9) Dalman, accgefundene Gewichte. Dalman, Berichtigung zu ZDPV 05 S. 169.

  MNDP. 05 Nr. 6 (06). Schumacher, G., Die Ausgrabungen auf dem Telel-Mutesellim. 8. Im Herbst 1904 (Forts. u. Schluß). Kurze Mitteil. Il Nachrichten: Personalnachr. Zur Nachricht.

  Nr. 7 (06) Schumacher, G., Die Ausgrabungen im Frühjahr 1905. Fitzner, R., Höhenmessungen in Moab u. Edom. Kurze Mitteil. † Palästinajahrbuch des deutschen evang. Instituts für Altertumswisseschaft des h. Landes zu Jerusalem. Herausg. v. G. Dalman. B. L. Bein 1905.
- Inhalt: Urkunde über Errichtung der d. ev. Stiftung für A. W. des h. Landes. Dalman, Mitteilgn. und Ratschläge f. die Mitglieder des Instituts. Unsere Reise um Pal. im Frühjahr 1905 (Mit 4 Tal.): 1) Eckard, Über den Jordan. 2) Eberhard, Im Lande Gilead. 3) Zickermann, Am See von Gennezaret vorüber. 4) Schnürbel, Im Dscholan und an den Jordanquellen. 5) Fenner, In Obergaliläs. 6) Volz, Von Tabor and
- Jerusalem.

  PEF. Jan. 06. Notes and News. Memoir of Ch. W. Wilson. Baldensperger, Ph., The immovable east (cont.). Bramley, W. E. J., The Bedouin of the Sinaitic Peninsula (cont.). Macalister, A. St. and Masterman, E. W. G., Occasional papers on the modern inhabitants of Palestine: A history of the doings of the Fellahin during the first half of the 19th century, from native sources (cont.). Watson, Ch., The Acr. Macalister, A. St., The erotic Graffito in the tomb of Apollophanes of Marista. Macalister, A. St., Gezer and Megiddo. Dickson, Gl., Notes on Pal. Folk-Lore. Masterman, E. W. G., Dead Sea observations. Rainfall at Jaffa. Notices of foreign publications. Notes and querries: 1) Birch, W. F., The site of Zoar. 2) Macalister, A. St., Ramat el Khalil.

  Bacher, W., Schäm (DNW) als Name Palästinas, s. JQR. XVIII no. 71 (apr. 06) Jerusalem.
- Bacher, W., Schäm (DNW) als Name Palästinas, s. JQR. XVIII no. 71 (apr. 06). S. 564f.
- Eberhard, A., Der Tempel z. Jerusalem zur Zeit Christi (nach Schick). Modell. u. nach d. Original gez. Warmbrunn 1905. 8 S. Text. 80. 106× 145 cm. † Fischer, T., Mittelmeerbilder. Leipzig 1906. VI, 480 S. (S. 74-153
- Fischer, H.,
- ischer, H., und Guthe, H., Wandkarte von Palästina zur biblischen Geschichte. Nach den Angaben der Bibel bearbeitet 1:200000. 2. verb. Auf. 6. Blatt. Je 59 × 72 cm. in Farbendruck. Leinzig 1000 schichte. Nach den Angaben der Bibel bearbeitet 1:200000. 2. verb. Auf. 6. Blatt. Je 59 × 72 cm. in Farbendruck. Leipzig 1905.

  Frohnmeyer, L., Benzinger, J., Vues et documents bibl. Traduits très librement de l'allemand par J. Breitenstein. Basel 1905. XVI, 178 S. 8º. † Germer-Durand, J., Découvertes archéol. à Aboughoch. — Les fouilles de Ta'anak, s. RB. NS. III, 2 (06). S. 286—292. † Jakoby, A., Das geograph. Mosaik von Madaba. Die älteste Karte des l. Landes. Ein Beitrag z. ihrer Erklärung. Mit I Plane der Karte und 4 Abh. Leipzig 1905. IX, 110 S. 8º. (Studien über christl. Denkm.)

  Kayyal, Th., Le commerce de Saida en 1905, s. AlM. IX, 4 (15. févr. 06) S. 157—161. † Kümmel. A. Materialien z. Tongar.

- † Kümmel, A., Materialien s. Topogr. des a. Jerusalem. Halle a. d. S. 1906. Lammens, H., L'onomastique du Liban, s. AlM. IX, 1 (1. Janv. 06) S. 7 —14; 2 (15. janv. 06) S. 81—87; 3 (1. févr. 06) S. 106—112; 4 (15. févr. 06)
  - S. 152-157.

† Lammens, H., Le Liban, notes archéol., hist., ethnogr. et géogr. 2. partie Géogr. et Ethnogr. du Liban. Beyrouth 1906. 256 S.

Negre, H., L'alimentation en Syrie (suite): œufs, poissons, s. AlM. IX, 3 (1. févr. o6) S. 120—123; les légumes et les fruits 5 (1. mars o6) S. 212—217; 7 (1. avr. o6) S. 310—320; 8 (15. avr. o6) S. 348—352.

† Riedel, W., Z. Topogr. Jerusalems, s. ThLBl. 24. Nov. o5. S. 553—557.

† Sellin, E., Eine Nachlese auf dem Tell Ta'annek in Paläst. Nebst e. Anhang v. Dr. R. Hrozny: die neugefundenen Keilschrifttexte von Ta'annek. Wien 1905. 41 S. 49 fig. 5 Taf. (WD).

† Smith, G. A., The desolate city, s. Exp. apr. o6. S. 370—382.

Smith, G. A., Jeremiah's Jerusalem, s. Exp. jan. o6. S. 61—77. Febr. S. 97—110.

† Vincent, H., Explor. génér. de la Palest., s. RB. NS. III, 2 (Apr. 06). S. 292-293

Vincent, H., Les villes cananéennes d'après les fouilles récentes, s. RB. NS. III, I (Janv. 06) S. 39-66; 2 (apr. 06) S. 210-244.
Vincent, H., Fouilles anglaises de Geser, s. RB. NS. III, I (Janv. 06) S. 127

Wellhausen, J., Die Namen des Orontes, s. ZDMG. 60, 1 (06) S. 245 f. † Wilson, Peasant life in Holy Land. Illustr. London 1906. 332 S.

† Wilson, Peasant life in Holy Land. Illustr. London 1906. 332 S. 80.

RS. — 14e année—avr. 06: Halévy, J., Recherches bibl.: le livre de Hab. —
Halévy, J., Antinomies d'hist. relig.: Le livre récent de M. Stade (suite). —
Brünnow, R., J. S., Halévy, J., Opinions et observations sur le sumérien.
— Halévy, J., Deux étymologies: n. Gennesaret. — Halévy, J., Bibliogr.
† Clermont Ganneau, Recueil d'archéol. orientale. T. VII livraisons 8—12.
— § 10. Une inscription néo-pun. datée du proconsulat de L. Aelius Lamia (suite et fin). — § 11. La relation de voyage de Benjamin de Tudèle. — § 12. Le pélerinage de Louis de Rochechouart. — § 13. Fiches et notules: l'inscription pun. CIS, I 293. — Inscriptions judéo-grecques d'Alexandrie. — Anses d'amphores estampillées découvertes à Carthage. — § 14. L'Heracleion de Rabbat-Ammon Philadelphie et la déesse Astéria. — § 15. Une nouvelle inscr. nabat. de Bostra. — § 16. Une phassia Romaine contre les Agriophages. — § 17. La fête de l'empereur Hadrian à Palmyre. — § 18. Le tadj-dâr Imrou'l-Quais et la royauté générale des Arabes. — § 19. Le dieu Echmoun. — § 20. Inscriptions grecques de Palestine. — § 21. Nouvelles inscriptions latines et grecques du Haurân. — § 22. Inscription samar. de Gaza et inscriptions grecques de Bersabée. — § 23. Les comptes rendus de l'AIBL.
Li dzbarski, M., Eph. II, 2 (06). — Die Namen der Alphabetbuchstaben. — Über einige Siegel u. Gewichte mit semit. Legenden. — Zur Mesainschrift. — Phōniz. Inschriften. — Pun. u. neupun. Inschriften. — Hebr. Inschriften. — Palmyr. Inschriften. (S. 135—316; 26 Abb.).
Clermont-Ganneau, Inscription Samarit. de Gaza et inscriptions grecques de Bersabée, s. RB NS. III, 1 (Janv. 06). S. 84—91.
Deissmann, A., Der Name Panthera. Nöld. F. S. 871—875.
Hahn, G., Die Mescha-Inschrift u. ihre neusten Vertheidiger. In Verb. mit e. Textkritik mehrerer Bibelstellen, s. ZDMG. 59, 4 (05). S. 723—742.
König, E., Mesa-Inschrift, Sprachgeschichte u. Textkritik, s. ZDMG. 59, 4 (05). S. 743—756.
Oppenheim, M. v., u. Lucas, H., Griech. u. la

S. 743-756.
Oppenheim, M. v., u. Lucas, H., Griech. u. lat. Inschriften aus Syrien, Mesopotamien und Kleinasien, s. Byz. Zeitschr. 05, 1/2. S. 1-72.
Praetorius, Fr., Zu phönis. Inschriften, s. ZDMG. 60, 1 (06) S. 165-168.
† Studniczka, Fr., Z. den Sarkophagen v. Sidon, s. RA. juill.-août 05.

S. 31-54.

Cheikho, L., Les Mss. arabes de la Bibl. Orient. de l'Univ. St. Joseph (suin): les écrivains Melkites et Chaldéens, s. AlM. IX, 8 (15 avr. o6). S. 374-378. Deissmann, A., The new bibl. papyri at Heidelberg, s. ET. XVII, 6 (march o6).

Deissmann, A., The new bibl. papyri at Heidelberg, s. E1. XVII, o (march of).
S. 248-254.
Rhodokanakis, N., Die aethiopischen Handschriften der K. K. Hofbibliothelt zu Wien.
SAW. 06. 93 S. 5 Taf. 80.
Rhodokanakis, N., Über einige arab. Hndschriftn der öffentl. Bibliotheke in Konstantinopel.
Nöld. F. S. 385-392.
† Scher, A., Catal. des mas. syr. et arabes conservés dans la Bibl. épise. de Séert (Kurdistan), avec notes bibliogr. Mossoul 1905.
SC: Weiß, M., Katal. der hebr. Hdschriftn u. Bücher in d. Bibliothek des Prof. D. Kaufmann. Frankfurt a. M. 1906.
IV. 190. 80 S.

D. Kaufmann. Frankfurt a. M 1906. IV. 199. 80 S.

† Bornand, R., Un législateur antique Hammourabi, s. Bibl. Univ. 20v. og.

S. 260—271.

† Buhl, F., Den babylonsk-assyriske Religion og dens Forhold til andre semitiske Religioner. Udgivet af Universitetsudvalget. København 1905. 16 S. & † Delitzsch, Fr., Assyr. Gramm. mit Übungsstücken u. kurzer Liter. Übersicht.

2. durchges. Afl. Berlin 1906. XVI 424 S. &o.

Dhorme, P., Deux textes relig. assyr.-babyl., s. RB. NS. III, 2 (avr. 06). S. 274-285. † Fossey, Ch.,

S. 274—285.
† Fossey, Ch., Contribution au dictionnaire sumérien-assyr. (supplément à la "Classified-List" de Brünnow). Fasc. I. Paris 1905. 4°.
† Friedrich, Th., Altbabyl. Urkunden aus Sippara. Texte mit Umschift, Übers. u. Komm. Mit 21 Abb. im Text u. 16 weiteren auf 2 Taf. Leipsig 1906. II. S. 413—526. 8°. (Beiträge sur assyr. u. semit. Sprachwissenschaft V). Halévy, J., Deux problèmes assyro-sémitiques. Nöld. F. S. 1015—1029.
† Hrosný, Fr., Die neugefundenen Keilschrifttexte von Ta'annek (SA. au E. Sellin, Eine Nachlese auf dem Tell Ta'annek in Paläst.).
Jastrow, M., jr., On the Composite Character of the Babyl. Creation Story. Nöld. F. S. 969—982.
Jensen, P., Der babyl. Sintflutheld u. sein Schiff in der israel. Gilgamesch-Sage. Nöld. F. S. 983—996.
Johns, C. H. W., Chronol. of Ašurbānipal's reign, s. PSBA. XXVII, 7 (05). S. 288—296.

S. 288—296.

König, J., Mitteilungen aus dem assyr. babyl. Altert. Tl. 1. Dramburg 1905. 19 S. 1 Taf. 4º (Progr.).

† König, J., Mitteilungen aus dem assyr. babyl. Altert. Tl. 1. Dramburg 1905. 19 S. 1 Taf. 4° (Progr.).
† Langdon, St., Building inscriptions of the neo-babyl. empire. Part L Nabopolassar and Nebuchadnezzar. Paris 1905. 8°. II 194 S.
Lehmann-Haupt, C. F., Βηλιτανάς u. Βελητάρας. Nöld. F. S. 997—1014.
† Macmillan, K. D., Some cunciform tablets bearing on the religion of Babylonia and Assyria. Nebst e. Anhang über d. Partikel -ma im Babyl-Assyr. von G. Ungnad. Leipzig 1906. II. S. 531—716. 8°. (BASS. V, 5).
Meissner, Br., Seltene assyr. Ideogramme. Lief. 1. Leipzig 1906. S. 1—80 u. 1 Bl. Zeichenübersicht in Autogr. (Assyr. Bibl. XX, 1). 8°.
† Morgenstern, J., The doctrine of sin in the Babylonian religion. Beria 1905. 8°. III 158 S.

† Morgenstern, J., 7 1905. 80. III 158 S.

1905. 8°. III 158 S.

† Morgenstern, J., The doctrine of sin in the Babylonian religion. I. The use of water in the Ašipu-Ritual. Heidelberg 1905. 46 S. 8. (Diss.). Müller, D., H., Hammurabi-Kritiken, s. WZKM. XIX, 4 (05). S. 371-381. Müller, D., H., Zur Terminologie im Eherecht bei Hammurabi, s. WZKM. XIX, 4 (05). S. 382-388.

Plunket, E., The "Star of stars" and "Dilgan", s. PSBA. XXVIII, I (06). S. 6-13; 2 S. 47-53.

† Prince, J., D., Materials for a Sumerian lex. with a gramm. introd. I. Letters A.—E. London (Leinzig) 1905. 144 S. 4°. (Assyr. Litt. XIX. 1)

† Prince, J. ters A-E.

London (Leipzig) 1905. 144 S. 40. (Assyr. Litt. XIX, 1).

i bree, E., Note on a Hittite inscr. (J. II), s. PSBA. XXVIII, I (06). S. 27 f. Tallqvist, K. L., Neubabyl. Namenbuch zu den Geschäftsurkunden aus der Zeit des Sammaššumukin bis Xerxes. Helsingfors (Leipzig) 1906. XLII. 338 S. 80.

7 eb er, O., Dämonenbeschwörung b. Babyloniern u. Assyrern. E. Skizze. Leipzig 1906. 37 S. (AO. VII, 4).

Weißbach, Fr. H., Die Inschriften Nebukadnezars von Wädf-Brisä und Natr-el-Kelb. Leipzig 1906.

Winckler, H., Die Gesetze Hammurabis, Königs v. Babylon, um 2250 v. Chr. Übers. 4. verb. Afl. (11—13 Taus.), erw. durch die sog. sumerischen Familiengesetze. Mit Abb. des Denkmals u. ausführl. Sachregister. Leipzig 1906. 48 S. (AO. IV, 4).
i mmern, H., Das vermutl. babyl. Vorbild des Pehtä u. Mambühä der Mandäer. Nöld. F. S. 959—967. Z. B. 42 Heft I (06). Borchardt, L., Ein Königserlaß aus Dahschur. — Gardiner, A. H., Hymns to Amon from a Leiden Papyrus. — Spiegelberg, W., Papyrus Erbach. Ein dem. Brieffragment. — Garstang, J., The tablet of Mena. — Madsen, H., Ein künstler. Experiment im a. R. — Borthardt.

chardt, L., Statuen von Feldmessern. — Schäfer, H., Mosoa bei Horapollo II: 29 u. die Göttin Siz-t. — Jacobsthal, P., Eine Gussorm mit d. Bilde des Antinoos. - Miscellen: Borchardt, L, - 5, "das Rasiermesser". Borchardt, L., Tsms "die Lunge". — Boeser, P. A. A., Eine Uschebti-Inschrift des Leidener Museums. — Borchardt, L., Der sog. Kriegshelm. — Borchardt, L., Statue mit Angabe der Bedeutung u. des Standortes. — Bissing, Fr. W. v., Königsstatuen der Zeit Thutmoses III. — Bissing, Fr. W. v., Zu Herodot II 162. — Spiegelberg, W., Zu nub nub Gen. 41,45 [Steindorffs bekannte Erklärung nochmals erhärtet "die Alttestamentler können sie also als völlig sicher betrachten und daran festhalten, daß Namen dieser Bildung vor 1100 v. Chr. nicht möglich und erst seit dem 7. vorchristl. Jahrhundert häufig sind". v. G.] — Spiegelberg, W., Die Übersetzung des Wortes

Oase bei Herodot III, 26. — Boeser, P. A. A., Zu — COUG ÄZ 41, S. 148. — A. E., Joseph Krall. — A. E., Hans Graf Schack-Schackenburg. — Erschienene Schriften.

burg. — Erschienene Schriften.

Bådeker, K., Ägypten u. d. Sudån. Handb. f. Reisende. Mit 38 Karten u. Plänen, 59 Grundrissen u. 57 Vignetten. Leipzig 1906. CLXXXVI. 419 S. 80.

Baillet, J., Auguste Baillet, Égyptologue français. Notice biographique,

Paris 1905. 32 S. 80. Bénédite, G., La stèle dite du Roi Serpent, Musée du Louvre. Paris 1905. 1 Taf. 40. Biondi, G., Scavi eseguiti a Hermupolis Magna, s. RAL. Ser. V vol. XIV 9/10.

Bio di 1, G., Scavi eseguiti a Hermupolis Stagna, s. RAL. Ser. v vol. XIV 9/10. S. 282—289.
Bissing, F. W. v., Denkmäler ägypt. Skulptur. Hrsg. u. mit erläut. Texten vers. Lief. I. München 1906. 12 Taf. Fol.
Borchardt, L., Das Re-Heiligtum des Königs Ne-woser-re (Rathures) (hrsg. von F. W. v. Bissing) B. I. Der Bau. Berlin 1905. VIII. 89 S. 62 Abb. 5 schwarze, I farb. Blätter. Fol.

Borchardt, L., Den ägypt. Titel "Vater des Gottes" als Bezeichn. für "Vater oder Schwiegervater des Königs", s. BSG. LVII S. 254—270.
Borchardt, L., Von einer alexandr. Baustelle, s. Bull. d. l. Soc. Archéol.

d'Alex. 05. orchardt, L., Über die altägypt. Nilmesser und Nilstandsmarken, s. SBA. 05, Nr. 48.

† Bouriant, U., Legrain, G., Jéquier, G., Monuments pour servir à l'étude du Culte d'Atonou en Égypte. T. L.: Les tombes de Khonitatonou. Cairo 1903. IV. 133 S. 65 Taf. 4°. (Mémoires publiés par les membres de l'Institut franç. d'Archéol. orient du Caire Tome VIII.)
† Breasted, J. H., A History of Egypt from the earliest times to the Pers. conquest. London 1906. XXIX, 634 S. with 200 illustr. a. maps.
† Budge, E. A. W., The Egypt. Heaven a. Hell. Books on Egypt a. Chaldaeavols 20—22. London 1906. 286. 314. 252 S. 8°.
† Capart, J., Primitive art in Egypt. Transl. by A. S. Griffith. London 1905. 5°.
† Capart, J., Recueil de monuments égypt.: Il e série. Brüssel 1905. 112 S. Taf. LI—C.
† Petrie u. Currelly! Catal. of Egyptian Antiquities found in the Peninsula

† [Petrie u. Currelly] Catal of Egyptian Antiquities found in the Peninsula

of Sinai and at Pithon, Oxyrhynkhos, a. Thebes and drawings of tombs at Saqqara for the EEF a. Eg. Research Account 1905.

Clark, G. A., The Egypt explor. report, a. ET. XVII, 8 (may 06). S. 381.

† Collection P. Philipp et collections diverses. Antiquités égypt., grecques

et romaines. Paris 1905.
† Crum, W. E., Catal. of the Copt. mss. in the Brit. Mus. London 1905.

XXIII, 623 S. 45 Taf. 4°.
† Davies, N. de G., The Rock tombs of El Amarna. P. II. The Tombs of
Panelsy and Meryra II. London 1905. VIII, 48 S. 47 Taf. 4°. (Arch. survey of Egypt. 14th mem.)

survey of Egypt. 14th mem.)

† Demotic magical papyrus of London a. Leiden. Vol. II. Handcopy of the text ed. by F. L. Griffith. London 1905. Fol.

† Döber, A., Clément d'Alexandrie et l'Égypte. Paris 1905. III. 139 S. 49. (Mem. publ. par les membres d' l'Inst. franç. d'Arch. orient du Caire T. X.)

Erman, Die angebl. Änderung des Klimas v. Ägypten, s. SBA. 06, Nr. 7.

† Fischer, J. J., Reiseskizzen: Nach und durch Unteregypt. Land u. Leute 1895/1904. Mit e. Anhang: Handelsverkehr u. kaufmännische Verhältnisse von Unteregypten. Zärich 1905. 72 S. 1 Taf.

† Foucart, G., Une tombe d'Amarna, s. RHR. mars avr. 06 S. 186—196.

† Gernandt, C. E., Lehrbuch der altägypt. Dogmatik oder der Gottesbegriff der Ägypter, dargest. an e. Studienentwurf über d. Idee von dem göttlichen Schöpfer, dem Menschen u. der Sprache. 3. Afl. Nebst: Die dynastische Freimauerei der a. Ägypter oder der Dualismus des geistl. Schöpferbegriffes

in kultur. Zusammenfassung ausmündend in Office (Ra-mes-es)-ismus. Einblick in dogm. Ägyptologie. Leipzig 1906. 285 S. mit Fig. u. 1 Taf. u

Einblick in dogm. Agyptologie. Leipzig 1906. 285 S. mit Fig. u. 1 Taf. u. 52 S. mit Fig. 80.

† Guerville, A. B. de, Das moderne Ägypten. Autoris. Übers. aus dem Engl. Leipzig 1906. VIII, 368 S. 80 mit 182 Abb.

† Hall, H, R., Coptic a. Greec texts of the Christian period. From Ostraka, Stelae etc. in the Brit. Mus. London 1906. 100 plates. 159 S. 80.

† Hall, H. R., The excavation of the oldest temple of Thebes, s. Journ. of the Soc. of Arts. Vol. III, Nr. 2742. 9. Juni 1905. S. 791 ff.

† Hall, H. R., The early occurrence of iron in Egypt, s. Man 05 nr. 40.

† Hall, H. R., Palaeotic implements from the Thebald, s. Man 05 nr. 42.

† Hall, H. R., The excavations of Phylakopi, s. Class. Rev. XIX, I. S. 79-84.

† Heuzey, L., Le dieu à turban sur les cylindres chaldéens, s. CRIBL janv. fév. 06 S. 43-48.

o6 S. 43--48.

Oo S. 43-40.

† Holwerda, A. E. J., Boeser, P. A. A., Holwerda, J. H., Beschreibung der ägypt. Sammlung des niederl. Reichsmus. der Altertümer in Leiden. — Die Denkmäler des a. R. Hrsg. im Auftrag des Minist. d. I. Leiden 1905. Atlas 16 Taf. Fol. 23 S. Text. 4°.

Legge, F., The magic ivories of the middle empire. II., s. PSBA. XXVII, 7 (05). S. 297—303.

- Legge, F., A note on "the early monarchy of Egypt", s. PSBA. XXVIII, 1 (06). S. 14—16.

  Legge, F., A new carved slate (fragmentary), s. PSBA. XXVIII, 2 (06). S. 87.

  Legrain, G., The inscriptions in the quarries of El Hôsh, s. PSBA. XXVIII, 1
- (06). S. 17-26. Leipoldt, S., Ein sald. Bruchstück des Jakobus-Protevgl's, s. ZNW. VI (05). S. 106 f.
- † Lemm, O. v., Kleine kopt. Studien. XXV—XLV. Petersburg 1905 (Bull. de l'Acad. Impér. des Sciences).

  Lemm, O. v., Iberica. Petersburg 1906. 40 S. 2 Taf. (Mem. de l'Acad. Impér. des Sciences. VIII Série. T. VII, Nr. 6).
- Lieblein, J., Observations on the anc. hist. of Egypt, s. PSBA. XXVIII, I (06). S. 29-32.
- † Lortet et Gaillard, La faune momifiée de l'ancienne Égypte. Préf. de V. Loret. Lyon 1905. IV. 330 S. Fol. † Lüdtke, W., Die kopt. Salome-Legende u. das Leben des Einsiedlers Abra-
- ham, s. ZWTh. o6, 1. S. 61-65.
- † Mariette, A., Ouevres diverses, publ. par G. Maspero. 7 CCXXIV, 322 S. 1 Portr. 12 Taf. 8º (Bibl. égypt. T. 18). † Maspero, G., Les contes popul. de l'Égypte ancienne. 3 remaniée et augmentée. Paris 1905. XXXII. 276 S. 8º. T. 1. Paris 1905.
- 3 éd. entièrement

- remaniée et augmentée. Paris 1905. XXXII. 276 S. 80.

  † Maspero, G., Le début du second conte de Setna-Khâmois, s. Mélanges Nicole. S. 349-355.

  † Maspero, H., Les finances de l'Egypte sous les Lagides. Paris 1905. 252 S. 80.

  † Monuments égypt. du Musée d'Antiquités des Pays-Bas à Leide, publ. d'après les ordres du gouvernement. Suten-xeft, le livre royal. Edit. en Phototype. Leiden 1905. (Suppl. à la 34me livr. des Monum. égypt.)

  Murray, M. A., The astrol. character of the egypt. magical wands, s. PSBA. XXVIII 1 (06). S. 33-43.

  † Naville, E., Origine des anciens Egyptiens. Rapports possibles avec Babylone, s. RHR. nov. déc. 05. S. 357-380.

  † Naville, E., le dieu de l'Oasis de Jupiter Ammon, s. CRIBL janv. févr. 06, S. 25-32. S. 25-
- † Naville, E., Un temple de la XIº dynastie à Thèbes, s. Mel. Nicole. S. 391—3**9**9.
- S. 391—399.
  † Newberry, P. E., Scarabs, an introd. to the study of Egypt. seales a. signet rings. London 1905. 44 plates, and 116 ill. in text. XVI. 218 S.

  Newberry, P. E., An unpublished scene from the tomb of Thy at Sakkara, representing the manufacture of seals, s. PSBA. XXVII, 7 (05). S. 286.

  Newberry, P. E., To what race did the founders of Sais belong?, s. PSBA XXVIII, 2 (06). S. 68—75.
  † Partsch, J., Ägyptens Bedeutung f. die Erdkunde. Leipzig 1905. 39 S. (Antrittsvorl.)
- Petrie, W. M. F., The early monarchy of Egypt., s. PSBA. XXVII, 7 (05).
- S. 279—285.
  † Petrie, Ehnasya. 1904 [2:] Roman Ehnasya (Herakleopolis magna) 1905.
  Plates and text suppl. to Ehnasya (Special Extra Public. of the EEF.). Lon-
- 8°. don 1905.
- † Ptah-Hotep, (the instruction of) a. the instr. of Ke-genini. The oldest books in the world. Transl. from the Egypt. with an introd. a. appendix by B. G. Gunn (Wisdom of the east series). London 1906. 76 S. 160. † Reinach, Th., L'Égypte sous les Lagides, 2 u. 3., s. Journ. des Savants.
- S. 587-596. Ricci, S. de, The Zouche Sahidic Exodus fragment (Exod. 16,6-19,11). From
- the original ms., s. PSBA. XXVIII, 2 (06). S. 54-67.

† Rubensohn, O., Aus griech. röm. Häusern des Faijum, s. Jahrb. d. K. V. Arch. Inst. o5. S. 1—25. Taf. 1—3.
† Rubensohn, O. u. Borchardt, L., Griech. Bauinschriften ptolem. Zeit zei Philä, s. APF. III, 3. S. 356—366.
† Schmidt, V., Choix de monuments égypt. faisant partie de la glyptothèque Ny-Carlsborg fondée par M. C. Jacobsen. Kjøbenhaven 1906. Fol. Sethe, K., Eine ägypt. Expedition nach d. Libanon im 15. Jahrb. v. Chr., t. SBA. 15 (06).
Spiegelberg, W., Ägypt. Sprachgut in den aus Ägypten stammenden ama. Urkunden der Perserzeit. Nöld. F. S. 1093—1115.
† Spiegelberg, W., Papyrus démotiques (Extrait des Pap. Reinach). Paris 1905.443.
Spiegelberg, W., Note on the word Khetemy, "a seal-maker", a FSR. XXVII, 7 (05). S. 287.
† Urkunden des ägypt. Altertums, hersg. v. G. Steindorff IV. Urkunden der 18. Dynastie, bearb. von K. Sethe. H. 2: Hist-biogr. Urkunden aus der Zeit der Könige Thutmosis II. u. II. Leipzig 1906. II, S. 79—154 in Autogr. Lex. 80.

H. 3: Hist-biogr. Urkunden, der Anfang der Regierung Thutmosis III. md

Autogr. Lex. 80.

H. 3: Hist-biogr. Urkunden, der Ansang der Regierung Thutmosis III. md
die Geburt der Hatschepsowet betr. Bearb. v. K. Sethe. Lepizig 1906

II, S. 155-234 in Autogr. Lex. 8°.

Abt. IV, B. I, H. 4 u. 5: Hist.-biogr. Urkunden aus der Zeit der Könign Hatschepsowet. 1906. VI, S. 235-391 in Autogr.

Völter, D., Petrusevgl. oder Ägypterevgl., s. ZNW. VI (05). S. 368-372.

† Watsinger, C., Griech. Holzsarkophage aus d. Zeit Alexanders d. Gr. Lessig 1905. VIII, 96 S. 3 Chromotaf., 1 farb. kl. 135 Abb. i. Text. (Augrabungen der DOG in Abusir 1902-1904. III.)

† Wiedemann, A., Oneloues remarques sur le culte des animanx en Égypte.

† Wiedemann, A., Quelques remarques sur le culte des animaux en Égypte, s. Mus. VI, 2. S. 113—128.

† Wiedemann, A., Die Anfänge dramat. Poesie im a. Ägypten, s. Mel. Nicole. Wiedemann, A., u. Pörtner, B., Ägypt. Grabreliefs aus d. großh. Altertümer-Sammlung z. Karlsruhe. Straßburg 1906. 7 Taf. 32 S. 4°.
Wiedemann, A., u. Pörtner, B., Ägypt. Grabsteine u. Denksteine aus versch. Sammlungen. III. Bonn, Darmstadt, Frankfurt a. M., Genf, Necchätel. Straßburg 1906, I. 52 S. 30 Abb. auf 10 Lichtdrucktaf. 1 Taf. in

Autotypie. 4°. † Wilcken, U., Der Traum des Königs Nektonabos, s. Mél. Nicole. S. 579

-595.

† Aptowitzer, V., Eine anusausus MGWJ. NF. XIII, 9|10.
† Auerbach, M., Wörterbuch z. Mechilta des R. Ismael (Buchstabe \*) nebst

† Auerbach, M., Wörterbuch z. Mechilta des R. Ismael (Buchstabe \*) nebst Einleitung. Berlin 1906. 115 S. 8°.
† Biach, A., Zur Erinnerung an den 700j. Todestag des jüd. Geisteshelden Moses Maimonides. Basel 1906. 2. Aufl. 14 S.

Cowley, A., Bodleian Geniza fragments, s. JQR. XVIII, 71 (apr. 06). -405

† Friedländer, S., ירושלמי S. Varalja 1905. VI, 155 S. Jebamoth.)

Ginzberg, L., Geonic responsa, s. JQR. XVIII, 71 (apr. 06). S. 425-456.
† The Jewish Encyclopaedia. Vol. XII. Talmud-Zweifel. New-York L. London 1906. VIII. 572 S. Lambert, E., Les changeurs et la monnaie en Palest. du Ie au IIIe siècle de l'ère vulg. d'après les textes talmud., s. RÉJ. T. LI, Nr. 102 (1 avr. 06). S.

217-244. Lévy. J., Le prosélytisme juif (suite), s. RÉJ 51 (janv. 06). S. 1-31.

ı

3

S. 382.

Margoliouth, G., An introd. to the liturgy of the Damascene Karaites, s. JQR. XVIII, 71 (apr. 06). S. 505—527.

† Monumenta Judaica, hrsg. v. A. Wünsche, W. Neumann, M. Altschüler. P. I. Bibliotheca Targumica. Heft 1. Aramaica. Die Targumim z. Pentat. Wien 1906. XXI, S. 1—58. 2 Taf. 80.

† Pirke 'aboth. Der Mischnatractat "Sprüche der Väter", ins Deutsche übers. u. unter besond. Berücksicht. des Verhältnisses zum N. T. m. Anmerkg. vers. v. P. Fiebig. Tübingen 1906. VII, 43 S. 80. (Ausgew. Mischnatraktate in d. Übersetzung, 2.)

Poznansky, S., Contribution à l'hist. des Gueonim Palest., RÉJ. 51 (janv. 06). S. 52—58.

Poznanski. S.. The Karaite literary opponents of Sandish Gaon in the tent. Poznanski, S., The Karaite literary opponents of Saadiah Gaon in the tenth century, s. JQR. XVIII, 70 (Jan. 06). S. 209—250.

† Schulchan Aruch. Tl. I. Die religiösen Satsungen, Vorschriften, Sitten u. Bräuche des Judents. in Synagoge, Schule u. Haus, nebst vollständ. System des syntag. Kalenders. 2. inhaltl. verm. u. verb. Aufl. In deutscher Sprache verf. u. nach den Quellen neubearb. Rosenberg 1906. 112 S. 8º. Talmud, Der babyl. Hrsg. nach der Ed. princ. (Venedig 1520-1523), nebst der späteren v. S. Lorja u. J. Berlin revid. Ausg. u. d. Münchener Hdschrft., möglichst wortgetreu übers. u. mit kurzen Erklrgn. vers. v. L. Goldschmidt. B. VI, 5: der Traktat Baba Bathra (letzte Pforte). 1. Hlfte. Leipzig 1906. S. 917—1152.
Wellesz, G., Rasi. Budapest. 191 S.
Wisdom of Israel (the). Being extracts from the Babyl. Talm. a. Midrash
Rabboth. Transl. from the Aramaic and Hebrew. With an introd. by E. Collins (The Wisdom of the east). London 1906. 60 S. 160.
† Zeitlin, W., Anagramme, Initialen u. Pseudonyma neuhebr. Schriftsteller u. Publizisten. (Seit Erscheinen der "Méassim" bis auf unsere Tage.) Zusgest. u. erl. Frankfurt a. M. 1905. 18 S. 80. (SA. aus ZHB.) Barnes. W. E., The 'Nicene' creed in the Syr. Psalter, s. JThSt. VII, 27 (apr. o6) S. 441-449.

Bevan, A. A., The Aram. root Dp. Nöld. F. S. 581 f. Braun, O., Syr. Texte über die erste allg. Synode v. Konstantinopel. Nöld. F. S. 463-478. Chabot, J.-B., Laches A. Note sur l'ouvrage syr. intitulé Le Jardin des Délices. Nöld. F. S. 487-496.

† Corpus script. christ. orient. — Scriptores Syri. Textus. Series II. T. 98. - Dionysii Bar Salibi comment. in Evangelia edid. L Se dlaček et J. B. Chabo.t. Fasc. 1. Paris. Leipzig 1906. 1880. 80.

† Dumaine, H., L'ancienne version syr. des évangiles, s. Bull. crit. 06, 2. S. 26-36.

Duval, R., Notice sur la Rhétorique d'Antoine de Tagrit. Nöld. F. S. 479-486.

Erbes, Nachträgliches z. syr. Martyrologium u. dem Weihnachtsfestkreis, s. ZKG. XXVI, 4 (05).

Planzennamen aus dem Hexaëmeron Jacob's v. Edessa. Nöld. F. S. 571-579. Hunnius, C., Das syr. Alexanderlied, s. ZDMG. 60, 1 (06) S. 169-209. Lewis, Smith, A., The Evng. da Mepharreshe, s. ET. XVII, 8 (may 06)

Lidz barski, M., Uthra u. Malakha. Nöld. F. S. 537—544.

Löw, I., Aram. Fischnamen. Nöld. F. S. 549—570.

† Mar-Jacobus Sarugensis: Homiliae selectae. Ed. P. Bedjan. Tom. II.

Paris-Leipzig 1906. XVIII. 892 S. 80.

† Mingana, A., Clef de la langue aram. ou grammaire compl. et prat. des
deux dialectes syr. occid. et orient. Mossul. XIV, 737 S. 40.

Müller, Fr. W. K., Eine Hermas-Stelle in manich. Version, s. SBA 05, 51. S. 1077-1083. Nestle, E., das syr. Wort bet in Zusammensetzungen s. ZDMG. 60, 1 (06) S.

95 f. † Schwab, M., Une amulette judéo-aram., s. JA, janv.-févr. 06. S. 5—17. Zetterstéen, K. V., Ein geistl. Wechsellied in Fellfhl. Nöld. F. 497—503.

Abou-Kurra, évêque de Karan. Un traité de ses oeuvres arabes, pable trad. pour la 1. fois par P. C. Bacha. Paris 1905. 80. † Al-Asa: Zwei Gedichte. Hrsg., übers. u. erl. von R. Geyer. I. Ma bakiz.

† Al-Asa: Zwei Gedichte. Hrsg., übers. u. erl. von R. Geyer. I. Mâ bahlu Wien 1905. 225 S. (SWA.)
† Amirchanjanz, A., Der Inhalt des Köran verglichen mit d. Evgl., a. BCl. 05, 10 S. 304—319; 11 S. 337—346.
Andrews, C. F., Current Muhammedan teaching as to the gospels, a. JTAS. VII, 26 (Jan. 06) S. 278—281.
Barthold, W., Zur Gesch. der Saffäriden. Nöld. F. S. 171—191.
Basset, P., Les mots arabes passés en berbère. Nöld. F. S. 439—443.
Becker, C. H., Die Kanzel im Kultus des a. Islam. Nöld. F. S. 331—357.
Berchem, M. van, Monuments et inscriptions de l'atäbek Lu'lu' de Mossoul. Nöld. F. S. 197—210.
De Boer, T. J., Kindt wider die Trinität. Nöld. F. S. 279—281.
Brockelmann, C., Das Dichterbuch des Muhammad ibn Salläm al-Čanaki. Nöld. F. S. 109—125.

Nold. F. S. 109-125. † Brody, H. and Albrecht, K., The new-hebr. school of poets of the Span.

and Arabian Epoch. Selected texts with introd., notes and dictionary. Eagl transl. by Mrs. K. Albrecht. Leipsig 1906. X, 218 S. 80. Brünnow, R., Das Kitābu-l-Itba'i wa-l-Muzāwagati des Abū-l-Husain Aḥmei ibn Fāris ibn Zakariyā. Nach e. Oxforder Hdschrft. hrsg. Nöld. F. S. 215

-248.

Buhl, Fr., Ein paar Beiträge z. Kritik der Gesch. Muhammed's. Nöld. F. S.

† Calvert, A. F., Moorish remains in Spain. Being a brief record of the Arab. conquest of the Peninsula. With a particular account of the Mohammedan Architecture and decoration in Cordova, Seville, and Toledo. London

medan Architecture and decoration in Cordova, Seville, and Toledo. Loadon 1906. 608 S. 80.

† Chauvin, V., Bibliogr. des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes publ. dans l'Europe chrét. de 1810 à 1885. IX. Pierre Alphonse. — Secundus. — Recueils orientaux. — Tables de Henning et de Mardrus. — Contes occidentaux. — Les magâmes. Liège 1905. 131 S. 80.

Cheikho, L., Texte arabe de trois traités grecs perdes "sur les orguer publiés, s. AlM. IX, 1 (janv. 06) S. 18—21.

Cheikho, L., Un traité inédit de Honein. Nöld. F. S. 283—291.

Derenbourg, H., Un passage tronqué du Fakhri sur Aboû Abd Alláh Al-Baridî, vizir d'Ar-Râdî Billâh et d'Al-Mouttakî Lillâh. Nöld. F. S. 193—196.

† Dib, S. D., Les versions arabes du Test. D. nostri Jesu Christi, s. ROCk. 05, 4. S. 418—423.

Eu ting, J., Der Kamels-Sattel bei den Beduinen. Nöld. F. S. 393—398.

Fischer, A., Arab. الكثنى, s. ZDMG. 59, 4 (05) S. 807—818. Fischer, A., Nachtrag zu S. 809, Anm. 2, s. ZDMG. 59, 4 (06) S. 818. Fischer, A., Drei Versehen in Lane's Lexicon u. eins in Wright Gramms, s. ZDMG. 59, 4 (05) S. 834-830. Fischer, A., Eine Qoran-Interpolation. Nöld. F. S. 33-

Fischer, A., Haplologische Silbenellipse, s. ZDMG. 60, I (06) S. 246-249. Fischer, A., Miszellen, s. ZDMG. 60, I (06) S. 249-254. Fraenkel, S., Das Schutzrecht der Araber. Nöld. F. S. 293-301.

- Fraenkel, S., Zu Hell, Al-Farazdak's Lieder auf die Muhallabiten (oben S. S. 589 f.), s. ZDMG. 59, 4 (05) S. 833.
  Friedlaender, L., Zur Komposition von Ibn Hasm's Milal wa'n-Nihal. Nöld.
- F. S. 267-277.

  Geyer, R., Die Katze auf dem Kamel. Ein Beitrag zur altarab. Phraseologie.

  Nöld. F. S. 57-70.

  Ghanimé, J., Les proverbes popul. de Bagdad, s. AlM. IX, 7 (1. avr. 06)

- De Goeje, M. J., Die Berufung Mohammed's. Nöld. F. S. 1—5. Goldziher, I., Zauberelemente im islam. Gebet. Nöld. F. S. 303—329. Goldziher, I., Das Princip der takijis im Islam, s. ZDMG. 60, 1 (06) S. 213
- ---226.
- —226.

  Grimme, H., Der Logos in Südarabien. Nöld. F. S. 453—461.

  † Halévy's (Judah) Kitab al Khazari. Transl. from the Arabic. With an introd by H. Hirschfeld. London 1905. 320 S. 80. (Sem. Series).

  Hell, J., Al-Farasdak's Lieder auf die Muhallabiten, s. ZDMG, 60, I (06) S. I—48.

  Hirschfeld, H., The Arabic portion of the Cairo Genizah at Cambridge. (Twelfth article), s. JQR. XVIII, Nr. 70 (Jan. 06) S. 317—329.

  Houtsma, M. Th., Eine metr. Bearbeitung des Buches Kalila wa-Dimna. Nöld. F. S. 91—96.

  † Jahn, A., Gramm. der Mehri-Sprache in Sübarabien. Wien 1905. 146 S. 80. (SWA. B. CL, 6).

  † Jaspin, J. S., Koran u. Bibel. Ein kompar. Versuch. Leipzig 1905. VIII, 105 S. 80.

- † Ibn Hatīb al-Dahša, Tuhfa Dawī-l-Arab. Uber Namen und Nisben bei Bo-hārī, Muslim, Mālik. Hrsg. v. T. Mann. Leiden 1905. V, 15 S. Blatt 17—
- 33 u. 197 S. 80. † Ibn Qutaiba's 'Ujûn al ahâr. Nach d. Hdschrften. z. Konstantinopel u.
- † Ibn Qutaiba's 'Ujûn al ahâr. Nach d. Hdschrsten. z. Konstantinopel u. St. Petersburg hrsg. v. C. Brockelmann. 3 Tl. Straßburg 1906. 198 S. 80. (19. Beiheft zu ZA.)
  † Ibn Saad, Biographien Muhammeds, seiner Gefährten u. der späteren Träger des Islams bis zum J. 230 der Fl. Hrsg. v. E. Sachau. Leiden 1905. 80. B. L. Tl. 1. Biogr. M.'s bis z. Fl. Hrsg. v. E. Mittwoch. XV, 50 u. VII, 161 S. B. V. Biogr. der Nachfolger in Medina, sowie der Gefährten u. der Nachfolger in dem übrigen Arabien. Hrsg. v. K. v. Zetterstéen. LXXV, VII, 66 u. XVI, 412 S.
  Lyall, C. J., Ibn al-Kalbi's account of the First Day of al-Kuläb. Nöld. F. S. 127—154.
- Lyall, C. J., Ibn al-Kalbi's account of the First Day of al-Kulāb. Nöld. F. S. 127—154.

  Macdonald, D. B., The Story of the Fisherman a. the Jinni. Transcr. from Galland's MS. of "The Thousand a. One Nights". Nöld. F. S. 357—383.

  Malouf, J. A., et Cheikho, L., Un msc. rare "Lass", s. AlM. IX, 7 (1. avr. o6) S. 324—328.

  Marçais, W., L'Euphémisme et l'Antiphrase dans les dialectes arabes d'Algérie. Nöld. F. S. 425—443.

  Marta, G., Philologie arabe, s. AlM. IX, 2 (15. janv. o6) S. 65—73; 6 (15. mars o6) S. 262—267; 7 (1. avr. o6) S. 303—306; 9 (1. mai o6) S. 400—405.

  Mez, A, Über einige sekundāre Verba im Arab. Nöld. F. S. 249—254.

  + Moritz. B., Arabic-Palaeogr. A collection of Arabic-Texts from the first century

- Mez, A, Uber einige sekundäre Verba im Arab. Nöld. F. S. 249—254. † Moritz, B., Arabic-Palaeogr. A collection of Arabic-Texts from the first century of the Hidjra till the year 1000. Cairo 1905. 188 Taf. IX S. Text. 50×34 cm. (Public. of the Khedivial libr. Cairo Nr. 16). Nestle, E., Geschichtliches s. 1. Sure, s. ZDMG. 60, 1 (06) S. 244 f. Nicholson, R. A., An unknown Biography of Muhammed entitled Kithbu man sabara sahra. Nöld. F. S. 23—32.
  Nöldeke, Th., Zu Kaltla wa-Dimna, s. ZDMG. 59, 4 (05) S. 794—806. Reckendorf, H., Zum Gebrauch des Partisips im Altarab. Nöld. F. S. 255—266.

- -265.

Rothstein, G., Ze al Schnie's Bericht über die Tähiriden (Ms. Wetzstein II, 1100 fol. 44\*—54\*. Nüll F. S. 155—170. Schnithess, Fr., Umaya b. Abre-Sain. Nöld. F. S. 71—89. Schwally, Fr., Aegyphana. Nöld. F. S. 417—424. Snorok Hungtonje, C., Zur Dichtkrust der Bå 'Ajwah in Hadhramôt. Nöld.

F. S. 57-107.

Spire, J., Ambhogt, d'Abdallah h. Abdallah le Drogman. Tunis 1906. 17 & Stimme, H., Shi Hammi als Geograph. Nöld. F. S. 445-452.

Torrey, Ch. C., The Knib Ghala; ad-Da'afa' of Ibn Barri. Nöld. F. S. 211

† Weissieln, J. G. Die Liebensen v. Amasia. Ein Damascener Schattenspid, niedergeschnieben, übera. u. m. Erkirga. vers. Aus d. Nachlaß W.'s lang. v. G. Jahn. Leipsig 1906. X, 160 S. mit Bildnis (AKM. XII). Yahuda, A. S., Bagdad. Sprichwörter. Nöld. F. S. 399—416.

† Afevork, G. J., Gramm. della lingua amar. Roma 1905. 80.

Besold, C., Das arat. athiop. Testam. Adami. Nold. F. S. 893-912.

† Corpus script. christ. orient. Scriptores aeth. Ser. II. Tom. V. Pars II textus et versio. Paris-Leipzig 1905. 80. — Annales Johannis T, Jyss & Baktifit. Fars II. Annales regum Jyssu I et Baktifit. Textus ed. I. Guidi, S. 56-348. — Versio. Interpretatus est I. Guidi. S. 57-350.

Series II Tom. XX fasc. I. textus et versio. ebds. 80. — Vitae sanctorm indigenarum. I. Acta S. Basalota Mikifel et S. Anorewos. Textus ed. I. Conti Rossini. 1:0 S. — Versio. Interpretatus est K. Conti Rossini. as S.

98 S. Tom. XXIII fasc. I. Vitze sanct. indig. I. Acta S. Ferë-Mikë-'el et S. Zar'a Abrëham. Textus ed. Bor. Turaiev. 36 S. — Versio interpret. est

B. Turaiev. 32 S.
Golz, Frh. v., E., Unbekannte Fragmente altchristlicher Gemeindeordnunges.
Nach G. Horners engl. Ausgabe des aethiop. Kirchenrechtsbuches, s. SBA. ok

Nr. 5. Guidi, I., Il Sawarew. Nold. F. S. 913-923. Guidi, I., HS: SCO "Il Racconto di Narga", s. RAL. Ser. V, vol. XIV, 9/10

(05) S. 233-267.

Littmann, E. Semit. Stammessagen der Gegenwart. Aus dem Tigre üben.

Nöld. F. S. 941-958.

† Mahler, L., Prakt. Gramm. der amhar. (abess.) Sprache, samt Leseübungen

u. amh.-deutsch., sowie deutsch-amh. Wörterb. Wien 1905. VIII, 223 S. R.

Pereira, Fr. M. E., Jacobi, episcopi Nisibeni, Homilia de adventu regis Per
sarum adversus urbem Nisibis. Nöld. F. S. 877-897.

† Rerum asthiopicarum scriptores occid. inediti a saec. XVI ad XIX

† Rerum aethiopicarum scriptores occid. inediti a saec. XVI ad XIX curante C. Beccari. Vol. III. Historia Aethiopicae, ed. P. Paez. Liber III et IV. Rom u. Leipzig 1906. XIII, 585 S. 8°.

Rossini, C. Conti, Poemetto lirico tigrai per la battaglia di Addi Cheleto Nöld. F. S. 925—939.

